

অষ্টম খণ্ড।

---

# ঘন্দারণ্যকোপনিষদ্

[ চতুর্থ ভাগ ]

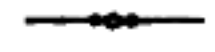
---



মহামহোপাধ্যায়  
দুর্গাচরণ সাংখ্য-বেদান্ত-তীর্থ-  
কর্তৃক  
অনুদিত ও সম্পাদিত।

তৃতীয় সংস্করণ।

---



প্রকাশক

শ্রীসুবোধচন্দ্র মজুমদার।

দেব সাহিত্য কুটীর প্রাইভেট লিঃ

২১, বামপুর লেন, কলিকাতা।

সন ১৩৩৯ শাখা

---

শ্রীনীবাসচন্দ্র মজুমদার দ্বারা মুদ্রিত।

“বি, পি, এম্স প্রেস্”

২২১৫ বি, কামাপুর লেন, কলিকাতা—৯।

---

## ভূমিকা

অপার করুণাময় পরমেশ্বরের কৃপার টাকা, ভাষ্য, অনুবাদ ও টিপ্পনী সহকারে সম্পূর্ণ বৃহদারণাকোপনিধি অন্ত মুদ্রিত হইয়া প্রচারিত হইল। উপনিষদ্মূলের মধ্যে বৃহদারণাকোপনিধি বে, কেবল আয়তনে ও বিষয়-বাহ্যেই বৃহৎ, তাহা নহে, অর্গগৌরবেও সর্বাপেক্ষা অতি মহান्; বোধ হয়, এবিষয়ে কাহারো সন্দেহ নাই। এত বড় গ্রন্থের মুদ্রণাদি কার্য্য বে, কিঞ্চিৎ কালবিলম্ব ঘটিয়াছে; আশা করি, তচ্ছত্ত্ব সন্দেহ পাঠকগণ আমাদের মন্ত্রের ক্রটী মনে করিবেন ন।।

‘উপনিষদ্মাত্রাট’ বে, ধৰ্মবিদ্যাপ্রকাশক বা ধৰ্মবিদ্যায়ুক, ‘উপনিষদ্’ সংজ্ঞাট তদ্বিষয়ে সাঙ্গ্রহ প্রদান করিতেছে; কারণ, ‘উপনিষদ্’ শব্দের অর্থ বিশেষণ করিলে ঐরূপ অর্থ ই প্রতীতিগোচর হইয়া পাকে। উপনিষদ্ শব্দ ইতৈতে কি প্রকারে বে, ঐরূপ অর্থ লাভ কর। যাই, তাহা আমরা ইতঃ পূর্বে বতৰার বলিয়াছি; স্বতরাঃ এখানে আর তাহার পুনরুল্লেখ নিষ্পয়োজন। এখন বৃহদারণাকোপনিধি সম্বন্ধে যাহা কিছু বিশেষ বক্তব্য আছে, এখানে আমরা সংক্ষেপতঃ কেবল তাহারই আলোচনা করিব।

প্রসিদ্ধ বজ্রুর্বেদ দ্রষ্ট ভাগে বিভক্ত—এক শুল্ক, অপর ক্রষ্ণ। অন্তান্ত বেদের গ্রাম শুল্ক বজ্রুর্বেদও বড় শাখায় বিভক্ত; তন্মধ্যে কাষ্ঠ ও মাধ্যন্দিননামক শাখা দুইটী এদেশে সমধিক প্রসিদ্ধ। অন্তান্ত বেদশাখার গ্রাম এই কাষ্ঠ ও মাধ্যন্দিন শাখায়ও দুইটী স্বতন্ত্র ‘ব্রাহ্মণ’ সংবোজিত আছে। ঐ ব্রাহ্মণদ্বয় ‘শতপথ ব্রাহ্মণ’ নামে পরিচিত; তন্মধ্যে কাষ্ঠশাখার ব্রাহ্মণটী সপ্তদশ কাণ্ডে সমাপ্ত, আর মাধ্যন্দিন-শাখার ব্রাহ্মণটী পঞ্চদশ কাণ্ডে সম্পূর্ণ হইয়াছে। এই উভয় ব্রাহ্মণেরই কাণ্ডের ‘আরণ্যক’ নামে প্রসিদ্ধ, এবং তাহারই শেষাংশে দুইখানি উৎকৃষ্ট উপনিষদ্ সন্নিবন্ধ আছে।

উক্ত ব্রাহ্মণদ্বয়ের মধ্যে কেবল বে, নামেরই একমাত্র সাম্য আছে, তাহা নহে; উভয়ের মধ্যে তাধা ও বিষয়গত সাম্যও যথেষ্ট রহিয়াছে। অধিক কি, অনেক স্থলে একই শ্রতি উভয় ব্রাহ্মণের মধ্যে অবিকলভাবে সন্নিবন্ধ রহিয়াছে, দেখিতে পাওয়া যাব। কোথাও বা একই অভিপ্রায়-

প্রকাশক একাকার শ্রতিস্থলের মধ্যে, কেবল তই একটা শব্দের ন্যূনাধিক। ব্যতীত আর কিছুমাত্র প্রভেদ পরিদৃষ্ট হয় না। এই কারণেই, উভয়ের মধ্যে, এক ব্রাহ্মণস্থিত কোন শ্রতির প্রকৃতার্থ নির্দ্বারণে সংশয় উপস্থিত হইলে, আচার্যগণ অপর ব্রাহ্মণগত অনুরূপ শ্রতির সাহায্যে প্রকৃতার্থ নির্দ্বারণ করিতে যত্নপূর হইয়াছেন।

আমরা প্রথমেই বলিয়াছি যে, কাথ ও মাধ্যন্দিন-শাখীয় দুইটা ব্রাহ্মণেরই শেষাংশে দুইটা উৎকৃষ্ট উপনিষদ্ সংযোজিত রহিয়াছে। তন্মধ্যে আলোচ্য বৃহদারণ্যকোপনিষদ্ধানি কাথ-শাখীয় শতপথ ব্রাহ্মণের সপ্তদশ কাণ্ডের তৃতীয় অধ্যায় হইতে আরু হইয়া ছয় অধ্যায়ে সমাপ্ত হইয়াছে।

এই বৃহদারণ্যকোপনিষদের নাম-নির্বচন প্রসঙ্গে আচার্য শঙ্কর বলিয়াছেন—“সেৱং বড়ধারী অরণ্যে অনুচ্চামানস্তাৎ—‘আরণ্যকম্’; বৃহদ্বাঃ পরিমাণতঃ বৃহৎ—বৃহদারণ্যকম্।” অর্থাৎ ছয় অধ্যায়ে পরিপূর্ণ এই উপনিষদ্ধানি অরণ্যমধ্যে উপনিষদ্ধ হইয়া থাকে বলিয়া ‘আরণ্যক’, আর পরিমাণে সর্বাপেক্ষা বড় বলিয়া বৃহৎ ; [ স্মৃতরাঃ ইহার নাম হইয়াছে— ] ‘বৃহদারণ্যক’। এ কথা নিঃশঙ্খচিত্তে বলিতে পারা যায় যে, চতুর্বেদান্তর্গত ছোট বড় ব্যতিক্রম উপনিষদ্ আছে, তন্মধ্যে এই বৃহদারণ্যক-উপনিষদ্ধানি যে, আয়তনে ও অর্থগৌরবে সর্বাপেক্ষা বৃহৎ, তদ্বিষয়ে কোনও সন্দেহ নাই, এবং ইহার মধ্যে যে সমুদ্ভব দুর্লভ বিষয়—জীব, জগৎ ও ব্রহ্মতত্ত্ব সম্বিবদ্ধ, আলোচিত ও মীমাংসিত হইয়াছে, সে সমুদ্বৰ তত্ত্ব হৃদয়ঙ্গম বা অনুভবগোচর করিতে হইলে বে, জনকোলাহলশূন্য পুণ্য অরণ্যভূমিই একান্ত উপযোগী, সে বিষয়ে কাহারও বিবাদ নাই। অতএব আচার্য-প্রদশিত নাম-নির্বচন হইতেই ইহার প্রকৃত স্বরূপ ও গৌরবমহিমা প্রকাশ পাইয়াছে।

আলোচ্য বৃহদারণ্যকোপনিষদের প্রধান প্রতিপাদ্য বিষয় দুইটি—জ্ঞান ও কর্ম। জীব, জগৎ ও ব্রহ্মতত্ত্ব প্রায় প্রত্যেক উপনিষদেই অস্ত্রাধিক পরিমাণে প্রতিপাদিত ও আলোচিত হইয়াছে ; কিন্তু বৃহদারণ্যকোপনিষদ্ কেবল সেই কয়টীমাত্র বিষয়ের উপরেশ করিয়াই বিরত হন নাই ; পরস্ত মোক্ষলাভের একমাত্র উপায়ভূত ব্রহ্মবিদ্যা বা তত্ত্বজ্ঞানের সহিত কর্মকাণ্ডের বে, একটা ঘনিষ্ঠ সম্বন্ধ আছে, তাহাও অতি উক্তমরূপে বুঝাইয়া দিয়াছেন। শ্রতির অভিপ্রায় এই বে, সাধারণতঃ মনুষ্যমাত্রই সকাম ; স্মৃতরাঃ কর্মপূরতত্ত্ব ; সকাম কর্মমাত্রই তোগাসক্তি বৃক্ষি করিয়া দেয় ; এইজন্য উহা নিঃশ্বেষসংসাধন অন্তৈত ব্রহ্মজ্ঞানের

নিতান্ত পরিপন্থী ; সুতরাং ভোগাসক্ত সকাম মানবগণের নিকট নিষ্কাম ভাবলভা  
অবৈতত্ত্বের উপদেশ কখনই চিন্তাকর্ষক হইতে পারে না ; এবং সে উপদেশে  
কিছুমাত্র ফলোদ্বয়ও হয় না, বা হইতে পারে না ; অথচ পরম সত্য  
অবৈতবিদ্যা ব্যতিরেকে সংসার-সাগরময় কোন মানবেরই উকারের দ্বিতীয়  
উপায় নাই । শ্রুতি বলিতেছেন—

“তমেব বিদিষ্মাতি মৃত্যুমেতি, নান্তঃ পঙ্খা বিদ্যতেহ্যনাৱ” ।

অর্থাৎ মুমুক্ষু জীব সেই একমাত্র পরমাত্মাকে আনিয়াই মৃত্যুভয় অতিক্রম করিতে  
(মুক্তিলাভে) সমর্থ হয় ; মোক্ষধামে যাইবার আর দ্বিতীয় পথ নাই । তাই অনন্তীর  
গ্রাম লোকহিতেষিণী শ্রুতি কর্মাসক্ত সকাম জীবগণের জন্ত যেন্নপ উপায়  
অবলম্বন করিলে ব্রহ্মবিদ্যালাভবোগ্য জাত হইতে পারে—বিবেচনা করিয়াছেন ;  
এখানে সেই পদ্ধতিই অবলম্বন করিয়াছেন ; কিন্তু কর্মের নিন্দা বা উপেক্ষণীয়তা  
প্রতিদান দ্বারা অঙ্গ লোকদিগের বুদ্ধিভেদ ঘটাইয়া জ্ঞান-কর্ম উভয়পথই  
কণ্টকিত করেন নাই : পরম্পরা প্রথমেই কর্মাঙ্গ উপাসনার অবতারণা  
করিয়া কর্মাসক্ত জীবগণকেও জ্ঞান-স্মৃত্যা-রসাস্বাদনের বথেষ্ট স্বয়েগ করিয়া  
দিয়াছেন ।

উপনিষদের প্রগমেই সর্বলোক-বিদিত যাগশ্রেষ্ঠ অশ্বমেধীয় অশ্বের অঙ্গ-  
প্রত্যঙ্গে উদ্বা-কাল প্রভৃতির চিন্তা করিতে উপদেশ করিয়াছেন ; পক্ষান্তরে,  
যে সকল লোকের অশ্বমেধ যাগে অধিকার নাই, তাহাদের জন্তও উক্ত উবাকাল  
প্রভৃতিতে যজ্ঞীয় অশ্বের অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ-দৃষ্টির বিধান করিয়াছেন । এইরপ কর্মাঙ্গ  
স্তোত্রজ্ঞাতীয় উদ্গীগাদি অবলম্বনেও উদ্গীথ-বিদ্যা প্রভৃতির উপদেশ করিয়াছেন ।  
উদ্দেশ্য—কর্মাসক্ত মানবগণ এইরূপে সুল বস্ত অবলম্বনে চিন্তা করিতে অভ্যস্ত  
হইয়া, ক্রমে ব্রহ্মচিন্তায়ও অধিকারী হইতে পারিবে । এইরপ ব্যবহা অভ্যাস-  
যোগেরই অনুর্গত ।

অনন্তর সোপানারোহক্রমে ক্রমশঃ সম্মুণ ব্রহ্মবিষয়ে সম্পদ্দ ও প্রতীক প্রভৃতি  
(১) নানাপ্রকার সম্মুণোপাসনা নিরূপণ করিয়া, চরম লক্ষ্য নিম্নুণ ব্রহ্মবিদ্যার

(১) সম্পদ্দ ও প্রতীক নামে দুইপ্রকার উপাসনা আছে । তরুণে, অলঘণ-সম্পদ্দ কোন  
একটী আলম্বনের (ধোয় বস্তুর) স্ফুর্জভাব গোপন রাখিয়া যে, তদপেক্ষা অধিকগুণ-সম্পদ্দ  
কোন বস্তুর সহিত অভিন্নভাবে উপাসনা, তাহার নাম সম্পদ্দ উপাসনা । যেমন—প্রতিমাত্তে  
বিকুল উপাসনা । আর ধ্যেয় বস্তুর কোন একটী অংশকে যে, সম্পূর্ণ ধ্যেয় বস্তুরূপে উপাসনা,  
তাহা প্রতীক উপাসনা । যেমন ব্রহ্ম-নামে ব্রহ্মচিন্তা ।

অবতারণা করিয়াছেন। প্রসঙ্গক্রমে সৃষ্টিত্ব ও অড়ত্ব প্রভৃতি অবশ্যজ্ঞাতব্য নানা-বিষ বিষয়ের অবতারণা করিয়া আপনার উদ্দেশ্যসিদ্ধির পথ প্রশস্ত করিয়াছেন।

জ্ঞানগুরু আচার্য শঙ্কর স্বকৃতভাষ্যমধ্যে এই সমুদ্ভু বিষয়ের বিরুতিপ্রসঙ্গে এখন সমুদ্ভু জটিল তত্ত্বের আলোচনা ও মীমাংসা করিয়া গিয়াছেন, যাহা অন্তর্ভুক্তাপি সেক্ষেপ বিশ্বব্যাবে আলোচিত হয় নাই। অধিক কি, একমাত্র বৃহদারণ্যকোপনিষদের শাঙ্কর ভাষ্টৌ উত্তমক্রপে বুঝিতে পারিলে, বেদান্তের প্রতিপাদ্য শমস্ত বিষয় ও বেদান্তসমষ্টিকে আচার্য শঙ্করের অভিযত সিদ্ধান্ত যে কি, এবং কত উদ্বাগ, তাহাও জানিতে বা বুঝিতে বাকী থাকে না। আচার্য শঙ্কর বেদান্তদর্শন বা ব্রহ্মসূত্রের ভাষ্য-ব্যাখ্যার অধিকাংশ স্থলেই, ছান্দোগ্যের গ্রাম বৃহদারণ্যকের বাক্যসমূহও উদ্বৃত্ত করিয়া স্বত্ত-সংস্থাপনে সফলতা লাভ করিয়াছেন।

এই বৃহদারণ্যকোপনিষদের শাঙ্কর-ভাষ্যের উপর আচার্য স্বরেশ্বর একটী প্রকাণ্ড ব্যাখ্যাগ্রন্থ রচনা করিয়াছেন। তাহার নাম বৃহদারণ্যক-বার্তিক। ভাষ্যমধ্যে যে সমুদ্ভু বিষয় বলা হয় নাই, অথবা সংক্ষেপে বা জটিলভাবে বলা হইয়াছে, সে সমুদ্ভু বিষয় বিধান করাই ঐ বার্তিকের প্রধান উদ্দেশ্য। দুঃখের বিষয় এই যে, আমরা পাঠকবর্গকে তাহার সমাচারণের কোন ব্যবস্থাই করিতে পারিলাম না।

বৃহদারণ্যকোপনিষদ্ সমষ্টিকে আরও অনেক কথা বলিবার আছে, কিন্তু এখন সে সমুদ্ভু বিষয়ের অবতারণা করিব না। ভগবদিচ্ছা থাকিলে, সর্বশেষে আমরা ঐ সমুদ্ভু বিষয়ের বিশ্বব্যাবে আলোচনা করিয়া নিষ্ঠের ও পাঠকবর্গের কৌতুহল চরিতার্থ করিব।

পরিশেষে বক্তব্য এই যে, আধি-ব্যাধিসমাকূল সংসারে একপ বৃহদান্তর জটিল গ্রন্থের সম্পাদনে ও অহুবাদাদি কার্য্যে পদে পদে ত্রুটী ঘটিতে পারে; বিশেষতঃ দেখানে অপরের সহায়তা গ্রহণ ব্যতীত চলিবার উপায় নাই, সেখানে ত ত্রুটীসংঘটন একান্তই সন্তুষ্পর; অতএব সহদৰ্প পাঠকগণ, সেক্ষেপ কোনও ত্রুটী হেথিয়া আমাদিগকে জানাইলে, আমরা পরম আনন্দ লাভ করিব এবং বিশেষ উপকৃত হইব।

ভবানীগুরু,  
ভাগবত চতুর্পাত্রী  
কলিকাতা।  
১৩২৬, শত বার্তিক।

শ্রীচুর্ণাচরণ সাংখ্যবেদান্তভীর্ত্ব  
সম্পাদক ও অহুবাদক।

## দ্বিতীয় সংস্করণের ভূমিকা

ভগবৎকৃপাম্ব বৃহদারণ্যক উপনিষদ্ আজ দ্বিতীয়বার মুদ্রিত হইয়া তত্ত্বজিজ্ঞাসু মনীষী পাঠকবুল্দের সম্মুখে উপস্থিত হইল। এত বড় বহুমূল্যের গ্রন্থ যে, এত অল্প সময়ের মধ্যে নিঃশেষ হইয়া গিয়াছে, ইহা যেমন দেশবাসীর সদিচ্ছা ও জ্ঞানপিপাসার পরিচায়ক, তেমনই আমাদের আনন্দ ও উৎসাহবর্ধক।

দ্বিতীয় সংস্করণে অনুবাদ ও টিপ্পনীর স্থানে স্থানে কিঞ্চিৎ পরিবর্তন ও পরিবর্দ্ধন করা হইয়াছে, এবং গ্রন্থখানি বিভু'ল করিবার জন্য যথেষ্ট চেষ্টা করা হইয়াছে, সহজয় পাঠকবর্গ দেখিলেই তাহা বুঝিতে পারিবেন।

একপ বৃহদায়তন গ্রন্থ মুদ্রণ করা বহু ব্যয়সাপেক্ষ ; স্বতরাং ইচ্ছা সম্বেদ স্বল্পমূল্য করা সন্তুষ্পন্ন হয় না। আশা করি, দেশের স্বধীসমাজ এবারও এই গ্রন্থের আদর করিয়া আমাদিগকে উৎসাহিত করিবেন। ইতি—

ভবানীপুর,

ভাগবত চতুর্পাঠী  
কলিকাতা।

জ্ঞান বৈশাখ ১৩৪০।

শ্রীচুর্গাচরণ সাংখ্যবেদান্ততৌর  
সম্পাদক ও অনুবাদক।



# শ্রহদানুগ্যক-প্রতি ও ভাস্তোক

## বিষ্ণুস্তোক স্মৃতি ।

### প্রথম অধ্যায় ।

বিষয় ।

ত্রাঙ্কণ ।

পত্রাঙ্ক ।

|                                                                                                                                                                                                                                                              |    |         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|---------|
| ১। কর্মকাণ্ডের সহিত জ্ঞানকাণ্ডের সমন্বন্ধিকরণ—<br>ভাষ্যভূমিকা—                                                                                                                                                                                               | ১। | ১—২১    |
| ২। অশ্বমেধযজ্ঞ উপাসনা—কালপ্রভৃতিতে অশ্ব ও তদবয়বচিন্তা এবং অশ্ব<br>ও তদবয়বে কালাদিচিন্তা কথন—                                                                                                                                                               | ১। | ২২—৩৩   |
| ৩। আশ্বমেধিক অগ্নির উৎপত্তিকথনপ্রসঙ্গে স্থষ্টির পূর্বাবস্থা বর্ণন ; মৃত্যুর<br>স্বরূপ কথন, অসৎকার্যবাদী বৌদ্ধপ্রভৃতির মতবাদথণন ও সৎকার্যবাদ স্থাপন,<br>এবং প্রথমজ পুরুষের পত্নী মাত্রপ্রভৃতি বর্ণন—                                                          | ২। | ৩৪—৮২   |
| ৪। উদ্গাথবিষ্টা—প্রজাপতির সন্তান দেবতা ও অসুরগণের বিরোধ কথন,<br>এবং বাগাদি ইঞ্জিয়ের উৎক্রমণ ও মুখ্যপ্রাণের শ্রেষ্ঠতা অবধারণ । মুখ্যপ্রাণের<br>মহিমা কীর্তন ও দেবতাক্রমে উপাসনা এবং জ্ঞানসহকৃত কর্মের উৎকর্ষ ও তৎফলে<br>প্রাজাপত্য পদলাভ প্রভৃতি প্রতিপাদন—  | ৩। | ৮৩—১৭৫  |
| ৫। স্থষ্টির পূর্বে এক অদ্বিতীয় আত্মার অস্তিত্বকথন ; তাহার ‘অহম’ ও<br>'পুরুষ' নাম নির্বচন । প্রজাপতি কর্তৃক আপনার অংশ হইতে শতক্রপানামী<br>পত্নী উৎপাদন এবং তৎসংযোগে মনুষ্য হইতে ক্ষুদ্র কীট পর্যন্ত শ্রী-পুরুষময় প্রাণি-<br>অগৎ স্থষ্টি ও অতিস্থষ্টি বর্ণন— | ৪। | ১৭৬—২১১ |
| ৬। অব্যাকৃত জগতের নামক্রান্তির অভিব্যক্তি ও তাহার সর্বাবস্থারে<br>আত্মার প্রবেশ ; এইকারণে আত্মভাবে উপাসনার প্রশংসা এবং উপাসনা সমন্বে<br>মতভেদ প্রদর্শন—                                                                                                      | ৪। | ২১২—২৬৪ |
| ৭। সর্বাপেক্ষা আত্মার অধিক প্রিয়ত ; প্রিয়করণ আত্মার উপাসনা ও<br>তাহার ফল কথন এবং ‘অহংক্রান্তি’ বাক্যের পদেশ, ভেদোপাসকের নিক্ষা—বে-<br>পক্ষত-কথন—                                                                                                           | ৪। | ২৬৫—৩১৮ |
| ৮। সর্বপ্রথমে ব্রহ্মকর্তৃক দৈব ও মাতৃষ ব্রাহ্মণাদি চতুর্বর্ণস্থষ্টি কথন ;                                                                                                                                                                                    |    |         |

## বিষয় ।

আঙ্কণ । পত্রাঙ্ক ।

আন্তর্জ্ঞানবিহীন ব্যক্তির দেব-পিতৃঘণ্টণ প্রভৃতি খণ্ড পরিশোধন এবং মনঃ, বাক্ ও প্রাণ প্রভৃতিতে পাঁচক্ষ কর্মদৃষ্টির উপদেশ— ৪ । ৩১৯—৩৫৯

৯। সপ্তাহান্তরাঙ্কণ—সপ্তপ্রকার অনুসৃষ্টি কথন—( ১ ) সর্বপ্রাণিসাধারণ অন্তর্জ্ঞান এক—ব্রীহিপ্রভৃতি ; ( ২ ) দেবগণের অন্তর্জ্ঞান দুই—দৰ্শ ও পৌর্ণমাসনামক বাগদৰ্শ ; ( ৩ ) পশু ও মহুষ্যের অন্তর্জ্ঞান এক—দুশ্চ ; ( ৪ ) আংশার অন্তর্জ্ঞান তিনি—মনঃ, বাক্ ও প্রাণ, এসকলের আধিভৌতিকাদিক্রমে বিস্তৃত বর্ণনা— ৫ । ৩৬০—৪০৩

১০। সংবৎসরান্তর বোড়শকল প্রজাপতির বোড়শ কলা নিরূপণ এবং পুরু, কর্ম ও বিষ্ঠানারা যথাক্রমে মহুষ্যলোক, পিতৃলোক ও দেবলোক অন্তর্জ্ঞানের উপদেশ প্রদান— ৫ । ৪০৪—৪১৩

১১। ‘সম্পত্তি’ ( আসন্নমৃত্যু পিতাকর্তৃক পুত্রের প্রতি কর্তৃব্য ভাব সমর্পণ ) পুত্রান্তর পিতা যে, কিন্তু লোকজন্মী হন, তাহার বিস্তৃত উপদেশ এবং কৃতসম্পত্তিক ব্যক্তির প্রশংসা ও অভ্যুদয়কীর্তন— ৫ । ৪১৪—৪৩০

১২। ব্রতমীমাংসা—প্রজাপতিকর্তৃক কর্মদৃষ্টি ; বাগাদি ইন্দ্রিয়গণের বচনাদি কর্মগ্রহণ, এবং অগ্নি প্রভৃতি দেবতাগণের জলনাদি কর্মগ্রহণ ; প্রাণব্রতের প্রশংসা ও গ্রহণীয়তার উপদেশ— ৫ । ৪৩১—৪৪৪

১৩। উক্তপোপাসনা—অব্যাকৃত জগতের নাম, ক্রপ ও কর্মান্তর নিরূপণ এবং নামাদির উক্তখনপত্র কথন— ৬ । ৪৪৫—৪৫৪

—

## দ্বিতীয় অধ্যায় ।

## বিষয় ।

আঙ্কণ । পত্রাঙ্ক ।

১৪। গার্গ্য ও অজ্ঞাতশক্তির সংবাদ । গার্গ্যকর্তৃক অজ্ঞাতশক্তির নিকট ব্রহ্মোপদেশের প্রস্তাবনা ও অজ্ঞাতশক্তিকর্তৃক তাহার অনুমোদন এবং গার্গ্যজ্ঞান আদিত্য পুরুষাদির অব্রহম্মত্ব কথন— ১ । ৪৫৫—৪৯৮

১৫। গার্গ্যকর্তৃক অজ্ঞাতশক্তির নিকট প্রকৃত ব্রহ্মোপদেশের প্রার্থনা জ্ঞাপন, এবং গার্গ্যকে শহীদ্বা অজ্ঞাতশক্তির স্থুপপুরুষ-সমীক্ষে গমন ও পাণিপেশনে প্রবোধন ও স্বপ্ন-স্বপ্নপ্রয়াদি অবস্থাভেদে আন্তর্জ্ঞান কথন— ১ । ৪৯৯—৫৫৯

বিষয় ।

ত্রাক্ষণ । পত্রাঙ্ক ।

১৬। মূর্তামূর্তি ত্রাক্ষণস্বর—মূর্তি ও অমূর্তি ভূতসমূহের সত্যতা নিক্ষেপণ-  
প্রসঙ্গে সম্মত ব্রহ্মের স্বরূপ নির্দেশ—

(ক) শিখরপে প্রাণের উপাসনা ও তচপাসক সপ্তর্বিগণনির্দেশ এবং  
তত্ত্বজ্ঞানের ফল নির্দেশ— ২। ৫৬০—৫৭৪

(খ) মূর্তি ও অমূর্তাদিভেদে ব্রহ্মের দ্঵িবিধ ভাব কথন ৩। ৫৭৫—৬০৪

১৭। মৈত্রেয়ীত্রাক্ষণ—সন্ধ্যাসপ্রাহণেছু যাজ্ঞবক্ষ্যকর্ত্তৃক মৈত্রেয়ীর প্রতি  
আত্মতত্ত্বকথন—

(ক) মৈত্রেয়ীর তত্ত্বজ্ঞানাদর্শনে যাজ্ঞবক্ষ্যের আনন্দপ্রকাশ এবং  
আত্মতত্ত্ব কথনের আশ্রাসপ্রদান— ৪। ৬০৫—৬১৬

১৮। আত্মপ্রাতির অগ্নাই পতি-জ্যোতিপ্রভৃতি জাগতিক সর্বপ্রকার বস্তুর  
প্রতি প্রেম বা ভালবাসা, আত্মজ্ঞানে সর্ববিজ্ঞানোপদেশ, এবং আত্মবিষয়ে  
দর্শন, শ্রবণ ও মননাদির উপদেশ প্রদান— ৪। ৬১৭—৬২০

১৯। আত্মভিন্নরূপে ব্রহ্মচিন্তার নিন্দা ও শঙ্খচন্দ্রভিপ্রভৃতি দৃষ্টান্তপ্রদর্শন  
এবং অগ্নিসংযুক্ত আর্জ কাষ্ঠ হইতে শূরনির্গমের গ্রাম ব্রহ্ম হইতে বেদাদি সর্ব-  
ভূতের আবির্ভাব কথন— ৪। ৬২১—৬৩৮

২০। অজ হইতে উৎপন্ন সৈক্ষণ্য লবণ যেক্ষণ জলে বিলীন হইয়া যাই,  
তজ্জপ ব্রহ্ম হইতে উত্তৃত ভূতসমূহ যথন স্বকারণ ব্রহ্মে বিলীন হইয়া যাই, তথন  
জীবগণের আর নামাদি পরিচয় থাকে না। যাজ্ঞবক্ষ্যের এই কথায় মৈত্রেয়ীর  
সন্দেহ ও যাজ্ঞবক্ষ্যকর্ত্তৃক তাহার সমাধান— ৪। ৬৩৯—৬৫৩

২১। মধুত্রাক্ষণ—

(ক) পৃথিব্যাদি সর্বপদার্থের মধুত্ব (সাবক্রপতা) কথন, এবং সর্বাপেক্ষা  
আত্মার মধুভন্নপ্রণ। রুথনাভিতে রুথশলাকা সন্নিবেশের গ্রাম আত্মাতে  
সর্বভূতের সন্নিবেশ কথন, এবং ব্রহ্মবিদ্যাত্মক মধুবিদ্যার প্রশংসা  
প্রদর্শন— ৫। ৬৫৫—৬৮২

(খ) মধুবিদ্যার আচার্যসপ্রদায় কথন, এবং ব্রহ্মের বহুক্রপত্ব ও অক্রপত্ব  
নিক্ষেপণ— ৫। ৬৮৩—৬৯১

২২। বৎশত্রাক্ষণ—ব্রহ্মবিদ্যাসপ্রদানের আচার্য্যপরম্পরা নির্দেশ—

৬। ৬৯৮—৭০১.

## তৃতীয় অধ্যায়।

বিষয়।

অঙ্কণ।      পত্রাঙ্ক।

২৩। বাজ্জবক্তীর কাণ—জনকের সভায় বাজ্জবক্তীর গমন, এবং ব্রহ্মিষ্ঠক্রপে  
আমৃপরিচয়-প্রদানপূর্বক গোসহস্র গ্রহণ ও তদৰ্শনে সভাস্থ পণ্ডিতগণের  
উর্ধ্বাপ্রকাশ—

১।      ৭০২—৭০৬

২৪। বাজ্জবক্তীর প্রতি হোতা অশ্লকর্তৃক মৃত্যু অতিক্রমের উপায়ভূত মুক্তি  
ও অতিমুক্তিবিষয়ক প্রশ্নকরণ এবং বাজ্জবক্তীকর্তৃক তাহার উত্তরপ্রদান ও ব্রহ্মবিদ্যা  
লাভের অঙ্গ দান ও সৎসঙ্গপ্রভৃতি উপায় নির্দ্বারণ—

১।      ৭০৭—৭১৯

২৫। ‘সম্পদ’ উপাসনা কথন—

১।      ৭২০—৭৩৪

২৬। আর্তভাগ-বাজ্জবক্তীসংবাদ=জীবনের বন্ধনস্বরূপ গ্রহ ও অতিগ্রহ  
সম্বন্ধে প্রশ্ন ও তাহার উত্তর প্রদান—

২।      ৭৩৫—৭৪৭

২৭। মৃত্যুর মৃত্যু সম্বন্ধে ও মৃত্যুর পর জীবের অবস্থাসম্বন্ধে প্রশ্ন ও তাহার  
উত্তর প্রদান—

২।      ৭৪৮—৭৬৩

২৮। আভাবভাষ্য—মুক্তির স্বরূপ ও কারণ সম্বন্ধে বিচার—

৩।      ৭৬৪—৭৮৬

২৯। বাজ্জবক্ত্য-জাহানিসংবাদ—লোকান্তরবিষয়ক প্রশ্নপ্রসংবলে পারিষিক্ত  
অশ্লেষধাজীদিগের গতিবিষয়ক প্রশ্ন এবং তত্ত্বের প্রদান প্রসংবলে পৃথিব্যাদির  
সংস্থান বর্ণন—

৩।      ৭৮৭—৭৯৮

৩০। উষ্ণ-বাজ্জবক্ত্যসংবাদ—সাক্ষাৎ অপরোক্ষ সর্বান্তর আত্মার সম্বন্ধে  
প্রশ্ন ও তাহার উত্তর প্রদান—

৪।      ৭৯৮—৮১২

৩১। কহোন-বাজ্জবক্ত্যসংবাদ—সর্বান্তর আত্মার স্বরূপবিষয়ক প্রশ্ন ও  
তত্ত্বের ব্রহ্মানিষ্ঠ ব্যক্তির পাণ্ডিত্যাদিবিষয়ে নির্বেদ ও বালভাবে অবস্থান  
নিরূপণ—

৫।      ৮১৩—৮৪১

৩২। গার্গী-বাজ্জবক্ত্যসংবাদ—সর্বান্তর আত্মার স্বরূপ প্রকাশনার্থ জগতের  
চরমাশয় সম্বন্ধে প্রশ্ন ও তাহার সমাধান—

৬।      ৮৪২—৮৪৮

৩৩। উদ্বালক-বাজ্জবক্ত্যসংবাদক্রপ অসুর্যামি-ব্রাহ্মণ—অসুর্যামী স্মৃতা-  
বিষয়ক প্রশ্ন ও তাহার উত্তরপ্রদানপ্রসংবলে সর্বান্তর্যামী আত্মার স্বরূপা-  
ক্রয়ণ প্রভৃতি—

৭।      ৮৪৯—৮৬৯

## বিষয় ।

## ত্রাঙ্গণ । পত্রাঙ্ক ।

|                                                                                                                                                                          |    |         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|---------|
| ৩৪। বাচক্লবী-(গার্গী) যাজ্ঞবল্ক্য সংবাদ—সর্বাধার স্থান্ত্রিক ও আকাশ-<br>ত্রঙ্গের আধারবিষয়ে প্রশ্ন এবং তত্ত্বের নিরূপাধিক অসুলাদিস্থভাব অঙ্গর<br>ত্রঙ্গের স্বরূপ নিরূপণ— | ৮। | ৮৭০—৯০০ |
| ৩৫। শাকল্য-যাজ্ঞবল্ক্যসংবাদ—দেবতার সংখ্যাভেদসম্বন্ধে প্রশ্ন, এবং<br>তত্ত্বের দেবতার একত্ব (প্রাণস্বরূপতা) নির্দ্ধারণ—                                                    | ৯। | ৯০১—৯১৪ |
| ৩৬। প্রাণ-ত্রঙ্গের অধিদৈবতরূপে অষ্টপ্রকার ভেদনির্দ্ধারণ—                                                                                                                 | ৯। | ৯১৫—৯২৮ |
| ৩৭। দিগ্দেবতাপ্রভৃতি বিষয়ে প্রশ্ন ও তত্ত্বের শারীরাদি অষ্টপ্রকার<br>পুরুষ নিরূপণ—                                                                                       | ৯। | ৯২৯—৯৪৪ |
| ৩৮। শ্রীর ও হৃদয়াধিষ্ঠান বিষয়ে প্রশ্ন এবং তত্ত্বের প্রাণপ্রতিষ্ঠিতত্ব<br>নিরূপণ—                                                                                       | ৯। | ৯৪৫—৯৫২ |
| ৩৯। সত্ত্ব সমস্ত পশ্চিমের প্রতি যাজ্ঞবল্ক্যের আহুবিষয়ক প্রশ্ন ও<br>তত্ত্ব—                                                                                              | ৯। | ৯৫৩—৯৭২ |

## চতুর্থ অধ্যায় ।

## বিষয় ।

## ত্রাঙ্গণ । পত্রাঙ্ক ।

|                                                                                                                                                                                                  |    |           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|-----------|
| ৪০। জনক-যাজ্ঞবল্ক্যসংবাদ—যাজ্ঞবল্ক্যকর্ত্তৃক জনকোক্ত প্রস্তুতি খণ্ডন এবং<br>বাক্ত্বপ্রভৃতি ইঞ্জিয়ে ব্রহ্মদৃষ্টির উপদেশ—                                                                         | ১। | ৯৭৩—৯৯৫   |
| ৪১। মৃত্যুর পর গন্তব্যস্থান বিষয়ে জনকের প্রশ্ন ও যাজ্ঞবল্ক্যকর্ত্তৃক অঙ্গ-<br>পুরুষাদিক্রমে তাহার উত্তর প্রদান—                                                                                 | ২। | ৯৯৬—১০০৮  |
| ৪২। পুনরায় জনক-যাজ্ঞবল্ক্য-সংবাদ—জনককর্ত্তৃক যাজ্ঞবল্ক্যের প্রতি স্বরং-<br>জ্যোতিঃ পুরুষ বিষয়ে প্রশ্ন এবং যাজ্ঞবল্ক্যকর্ত্তৃক তত্ত্বের স্বরংজ্যোতিঃ বিজ্ঞানময়<br>আত্মার স্বরূপ নির্দ্ধারণ—    | ৩। | ১০০৯—১০৭০ |
| ৪৩। সেই বিজ্ঞানময় আত্মার জন্ম, মৃগণ ও জাগ্রৎ স্বর্গাদি অবস্থা বর্ণন,<br>এবং সেই সমুদ্র অবস্থার আত্মার নির্লিপ্ততা নিরূপণপূর্বক স্বয়ুপ্তিতে আত্মার<br>স্বরংজ্যোতিঃ ও পূর্ণনন্দ স্বরূপ প্রদর্শন— | ৩। | ১০৭১—১১৭৪ |

বিষয় ।

ত্রাঙ্গণ । পত্রাঙ্ক ।

৪৪। স্বপ্ন-জাগরণ দৃষ্টিজ্ঞানসারে জীবের অপর দেহে গমনার্থ পূর্ব দেহ হইতে  
উৎক্রমণকালীন অবস্থা বর্ণন— ৩। ১১৭৫—১১৮৮

৪৫। যুক্তি-জীবের দেহাদিত্যাগকালীন বিশেষ বিশেষ অবস্থা বর্ণন, এবং  
তৃণজলোকার গ্রাস দেহান্তরে গমন, নব দেহ নির্মাণের ক্রম ও প্রাক্তন  
কর্মানুসারে শুভাশুভ গতি বর্ণন— ৪। ১১৮৯—১২৩৫

৪৬। নিষ্কাশ পুরুষের প্রাক্তন কর্মফল শেষ হইলে পর, তাহার প্রাণ  
আর লোকান্তরে গমন করে না, দেহান্তরও গ্রহণ করে না; এই দেহপাতের পরই  
যুক্তি—ব্রহ্মভাবপ্রাপ্তি, আর আত্মবিজ্ঞানবিহীন ব্যক্তির অঙ্গতমে প্রবেশ  
কথন— ৪। ১২৩৬—১২৫২

৪৭। আত্মার স্বরূপ, আত্মজ্ঞান, আত্মজ্ঞানের প্রভাব ও তাহার  
উপায়ভূত সন্ন্যাস প্রভৃতি নিরূপণ এবং তাহা প্রবেশে জনকের কৃতার্থতা  
প্রকাশ— ৪। ১২৫৩—১৩০৭

৪৮। মৈত্রেয়ীব্রাহ্মণ—যুক্তি দ্বারা পূর্বব্রাহ্মণগোক্ত ব্রহ্মতত্ত্ব সমর্থন,  
এবং যাবজ্জীবন কর্তব্য অগ্নিহোত্রাদি কর্মবিধি ও সন্ন্যাসবিধির ব্যবস্থা  
নির্দিষ্টরূপ— ৫। ১৩০৮—১৩৪০

৪৯। বাঞ্ছিবঙ্গীয় কাণ্ডের বংশব্রাহ্মণ কীর্তন— ৬। ১৩৪১—১৩৪৯

— — —

## পঞ্চম অধ্যায় ।

বিষয় ।

ত্রাঙ্গণ । পত্রাঙ্ক ।

৫০। খিলকাণ্ড—সোপাধিক ব্রহ্মসম্বন্ধে পূর্বে অনুক্ত বিশেষভাব কথন,  
এবং তৎপ্রসঙ্গে ‘কংখং ব্রহ্ম’ কথন— ১। ১৩৫০—১৩৭০

৫১। প্রজাপতির তিনি সন্তানের—দেবতা, মানুষ ও অশুরগণের ব্রহ্মজ্ঞান  
লাভার্থ প্রজাপতির সমীক্ষে গমন ও ব্রহ্মচর্যগ্রহণ, এবং প্রজাপতিকর্তৃক  
উচ্চারিত একই ‘দ’ শব্দ হইতে তিনিইনের তিনি প্রকার অর্থ গ্রহণ—  
২। ১৩৭১—১৩৭৯

| বিষয়।                                                                                                                            | ଆক্ষণ। | পত্রাঙ্ক। |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|-----------|
| ৫২। হৃদয়ার্থ্য ব্রহ্মের উপাসনা কথন—                                                                                              | ৩।     | ১৩৮০—১৩৮৩ |
| ৫৩। পূর্বোক্ত হৃদয়ার্থ্য নাম-ব্রহ্মের 'সত্য' ক্লাপে উপাসনা নির্দেশ—                                                              | ৪।     | ১৩৮৪—১৩৮৫ |
| ৫৪। উপাস্ত সত্যব্রহ্মের প্রশংসার্থ তাহার প্রথমজৰ্ব ও বিভূতি প্রভৃতি<br>কীর্তন—                                                    | ৫।     | ১৩৮৬—১৩৯৫ |
| ৫৫। উক্ত সত্যব্রহ্মের মনোময়াদি শুণযোগে উপাসনা কথন—                                                                               | ৬।     | ১৩৯৬—১৩৯৭ |
| ৫৬। উক্ত সত্য ব্রহ্মের বিদ্যৎস্বরূপে উপাসনা কীর্তন—                                                                               | ৭।     | ১৩৯৮—১৩৯৯ |
| ৫৭। ধেনুরূপে বাক্ব্রহ্মের উপাসনা বিধান—                                                                                           | ৮।     | ১৪০০—১৪০১ |
| ৫৮। বৈশ্বানরার্থ্য ব্রহ্মের উপাসনা কথন—                                                                                           | ৯।     | ১৪০২—১৪০২ |
| ৫৯। পূর্বোক্ত সমস্ত সংগৃহোপাসনার ফলোপসংহার ও গতিপ্রকার<br>কথন—                                                                    | ১০।    | ১৪০৩—১৪০৫ |
| ৬০। ব্যাধিগ্রস্ত ব্যক্তির ব্যাধিজনিত ক্লেশ তপস্তার প্রণালী চিন্তা<br>উপদেশ—                                                       | ১১।    | ১৪০৬—১৪০৭ |
| ৬১। অম্ব-ব্রহ্মের উপাসনা বিধান—                                                                                                   | ১২।    | ১৪০৮—১৪১২ |
| ৬২। উক্ত, যজুঃ, সাম ও ক্ষত্রাদিরূপে প্রাণোপাসনা কথন—                                                                              | ১৩।    | ১৪১৩—১৪১৭ |
| ৬৩। সমষ্টি ব্যষ্টি গায়ত্রী প্রভৃতি উপাধিযোগে প্রাণোপাসনা কথন, এবং<br>গায়ত্রীর চতুর্থ পাদ নিরূপণ ও গায়ত্রী-শব্দের অর্থ প্রকাশন— | ১৪।    | ১৪১৮—১৪৪০ |
| ৬৪। কর্মাঙ্গ উপাসককর্তৃক মৃত্যুকালে আদিত্য-সমীপে প্রার্থনা প্রণালী<br>কথন—                                                        | ১৫।    | ১৪৪১—১৪৪৭ |

—————

## ষষ্ঠ অধ্যায় ।

বিষয় ।

ত্রাঙ্গণ ।

পত্রাঙ্ক ।

|      |                                                                                                                                    |     |           |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----------|
| ৬৫ । | খিলকাণ্ড—পূর্বে অনুভূত অথচ বিশেষফলজনক প্রাণেপাসনা এবং বাক্ প্রভৃতির বিবাদ, উৎক্রমণ ও প্রাণে বসিষ্ঠাদি শুণ সমর্পণাদি বিষয় নির্দেশ— | :   | ১৪৮৮—১৪৭৫ |
| ৬৬ । | পূর্বে সামাজ্ঞাকারে বণিত জীবের সংসার-গতি পুনর্বার বিস্তৃত ভাবে বর্ণনা এবং শ্঵েতকেতু ও পঞ্চালরাজ-সংবাদ কথন—২ ।                      |     | ১৪৭৬—১৫২৯ |
| ৬৭ । | মন্ত্রকর্ম,—মহত্ত্ব-প্রাপক মানুষ-বিত্ত সঞ্চয়ের আবশ্যকতা ও তাহার ফল প্রতিপাদন—                                                     | ৩ । | ১৫৩০—১৫৪৮ |
| ৬৮ । | মন্ত্রাখ্য-কর্মকর্ত্তার পুত্র কিরণে পিতার মনোরম হইতে পারে, তন্মিলনপথ—                                                              | ৪ । | ১৫৪৯—১৫৬৩ |
| ৬৯ । | মন্ত্রাখ্য-কর্মকর্ত্তার অভিন্নপ পুত্রেংপাদনার্থ গর্ভাধান-ক্রিয়ার উপদেশ—                                                           | ৪ । | ১৫৬৪—১৫৭৬ |
| ৭০ । | জাত পুত্রের নামকরণ-প্রণালী—                                                                                                        | ৪ । | ১৫৭৭—১৫৮১ |
| ৭১ । | বৎশ ত্রাঙ্গণ কীর্তন—                                                                                                               | ৫ । | ১৫৮২—১৫৮৬ |

—————

বৃহদারণ্যকোপনিষদের স্ফটী-পত্র সম্পূর্ণ

# বৃহদারণ্যকোপনিষদের বর্ণানুক্রমে

## মন্ত্র-সূচী ।

| অ                                     |     | অধ্যায়। | শ্লাঙ্কণ। | মন্ত্র |
|---------------------------------------|-----|----------|-----------|--------|
| অগ্নে স্বাহেত্যগ্নৌ হৃষ্টা            | ... | ৪        | ৬         | ২      |
| অগ্নিবেগ্নাদাগ্নিবেগ্নো               | ... | ৬        | ৬         | ৩      |
| অত্র পিতাপিতা ভবতি                    | ... | ৮        | ৩         | ২২     |
| অথ কর্মনামাঞ্চেত্যেতদেধা।             | ... | ১        | ৬         | ৩      |
| অথ চক্ষুরত্যবহুত্যন্দ।                | ... | ১        | ৩         | ১৪     |
| অথ ত্রয়ো বাব লোকা।                   | ..  | ১        | ৫         | ১৬     |
| অথ প্রাণমত্যবহৎ, স যদা।               | ... | ১        | ৩         | ১৩     |
| অথ মনোহত্যবহুদ্যদা।                   | ... | ১        | ৩         | ১৬     |
| অথ য ইচ্ছেৎ পুত্রো মে কপিলঃ পিঙ্গলো।  | ... | ৬        | ৪         | ১৫     |
| অথ য ইচ্ছেৎ পুত্রো মে পশ্চিতো জ্ঞানেত | ... | ৬        | ৪         | ১৮     |
| অথ য ইচ্ছেৎ পুত্রো মে শ্রামো।         | ... | ৬        | ৪         | ১৬     |
| অথ য ইচ্ছেদ্যুহিতা মে পশ্চিতা।        | ... | ৬        | ৪         | ১৭     |
| অথ যদা স্মৃত্যো ভবতি                  | ... | ২        | ১         | ১৯     |
| অথ যদ্যদক আঘানঃ।                      | ... | ৬        | ৪         | ৬      |
| অথ যশ্চ জ্ঞানামার্ত্তবঃ।              | ... | ৬        | ৪         | ১৩     |
| অথ যশ্চ জ্ঞানায়ে।                    | ... | ৬        | ৪         | ১২     |
| অথ যামিচ্ছেদধীতেতি।                   | ... | ৬        | ৪         | ১১     |
| অথ যামিচ্ছেন্ন গর্ভঃ দধীতেতি।         | ... | ৬        | ৪         | ১০     |
| অথ যে যজ্ঞেন দানেন।                   | ... | ৬        | ২         | ১৫     |
| অথ ক্লপাণাঃ চক্ষু।                    | ... | ১        | ৬         | ২      |
| অথ বংশঃ পৌত্রিমাণ্যো।                 | ... | ২        | ৬         | ১      |
| অথ বংশঃ পৌত্রিমাণো।                   | ... | ৪        | ৬         | ৬      |

|                            |     |   |   |    |
|----------------------------|-----|---|---|----|
| অথ বংশ পৌত্ৰিণ্যে          | ... | ৬ | ৫ | ১  |
| অথ শ্রোতৃমত্যবহুত্যথা      | ... | ১ | ৩ | ১৫ |
| অথ হ'চক্ষুরূচুঃ            | ... | ১ | ৩ | ৮  |
| অথ হ'প্রাণ উৎকৃষ্টি ০      | ... | ৬ | ১ | ১৭ |
| অথ হ'প্রাণশূচুৰ্খণ ন       | ... | ১ | ৩ | ৬  |
| অথ হ'মন উচুঃ               | ... | ১ | ৩ | ৬  |
| অথ হ'বাঞ্জবন্ধক্যশু বে     | ... | ৪ | ৫ | ১  |
| অথ হ'বাচক্রবূবাচ           | ... | ৩ | ৮ | ১  |
| অথ হ'শ্রোতৃশূচুঃ           | ... | ১ | ৩ | ৬  |
| অথ হেমগুস্ত্রং প্রাণ       | ... | ১ | ৩ | ১  |
| অথ হৈনমস্তুরা উচুঃ         | ... | ৫ | ১ | ৩  |
| অথ হৈনমুদ্বালক আ ০         | ... | ৩ | ১ | ১  |
| অথ হৈনমুবস্তুচ্ছাক্রা ০    | ... | ৩ | ৪ | ১  |
| অথ হৈনং কহোলঃ কো ০         | ... | ৩ | ৫ | ১  |
| অথ হৈনং গার্গী বাচ         | ... | ৩ | ৬ | ১  |
| অথ হৈনং জারৎকারব           | ... | ৩ | ২ | ১  |
| অথ হৈনং ভুজুর্লাহা ০       | ... | ৩ | ৩ | ১  |
| অথ হৈনং ঘনুষ্যা উচুঃ       | ... | ৫ | ৫ | ২  |
| অথ হৈনং বিদঞ্চঃশা ০        | ... | ৩ | ৭ | ১  |
| অথ হোবাচ ব্রাহ্মণা ০       | ... | ৩ | ২ | ২৭ |
| অথাতঃ পবণানান্মে ০         | ... | ১ | ৩ | ২৮ |
| অথাতঃ সংপ্রত্ির্যদা        | ... | ১ | ৫ | ১৭ |
| অথাতো ব্রতবীমাংসা          | ... | ১ | ৫ | ২১ |
| অথাত্মনেহ প্রাপ্তিমাগী ০   | ... | ১ | ১ | ১৭ |
| অথাধিদৈবতং জলিষ্যা ০       | ... | ১ | ৫ | ২২ |
| অথাধ্যারূমিদমেব মূর্ত্তং   | ... | ২ | ৩ | ৪  |
| অথাভিপ্রাতরেব স্থালী ০     | ... | ৬ | ৪ | ১৯ |
| অথামূর্ত্তং প্রাণশ বশ্চ ০  | ... | ২ | ৩ | ৫  |
| অথামূর্ত্তং বাযুশাস্ত্রিকং | ... | ২ | ৩ | ০  |

|                             |     | অধ্যার। | তাঙ্কণ। | মন্ত্র |
|-----------------------------|-----|---------|---------|--------|
| অথস্ত দক্ষিণং কর্ম্         | ... | ৬       | ৪       | ২৫     |
| অপাস্ত নাম করোতি            | ... | ৬       | ৪       | ২৬     |
| অগাস্ত মাতৃরমভিয ০          | ... | ৬       | ৪       | ২৮     |
| অথস্তা উক্ত বিহাপ ০         | ... | ৬       | ৪       | ২১     |
| অথেত্যভ্যমস্ত স মুখাচ্ছ     | ... | ১       | ৪       | ৬      |
| অথেতস্তামেহক্ষণি            | ... | ৪       | ২       | ৩      |
| অথেতস্ত প্রাণস্তাপঃ         | ... | ১       | ১       | ১৩     |
| অথেতস্ত ঘনসো ষ্ঠোঃ          | ... | ১       | ৫       | ৩২     |
| অথেনমগ্নয়ে                 | ... | ৬       | ২       | ১৪     |
| অথেনমভিমৃশতি                | ... | ৬       | ৩       | ৪      |
| অগৈনমাচামতি                 | ... | ৬       | ৩       | ৬      |
| অথেনমুদ্যচ্ছত্যামং ০        | ... | ৬       | ৩       | ৫      |
| অথেনং মাত্রে প্রদায়        | ... | ৬       | ৪       | ২৭     |
| অথেনং বসত্যোপমন্ত্রযাঃ ০    | ... | ৬       | ১       | ৩      |
| অথেনামভিপদ্ধতে              | ... | ৬       | ৪       | ২০     |
| অথেষ শ্লোকে ভবতি            | ... | ১       | ৫       | ২৩     |
| অথো অয়ং বা আত্মা ০         | ... | ১       | ৪       | ১৬     |
| অঙ্গাশ্চেনং চন্দ্ৰমস্ত      | ... | ১       | ৫       | ২০     |
| অনন্দা নাম তে লোকা          | ... | ৪       | ৪       | ১১     |
| অন্ধং তমঃ প্রবিশন্তি        | ... | ৪       | ৪       | ১০     |
| অন্ধং ব্রহ্মত্যেক আহঃ       | ... | ৫       | ১২      | ১      |
| অয়মগ্নিঃ সর্বেষাঃ ভূতানাঃ  | ... | ২       | ৫       | ৩      |
| অয়মগ্নির্বেষানরো           | ... | ৫       | ৯       | ১      |
| অয়মাকাশঃ সর্বেষাঃ          | ... | ২       | ৫       | ১০     |
| অয়মাত্মা সর্বেষাঃ ভূতানাঃ  | ... | ২       | ৫       | ১৪     |
| অয়মাদিত্যঃ সর্বেষাঃ        | ... | ২       | ৫       | ৫      |
| অয়ং চন্দ্ৰঃ সর্বেষাঃ       | ... | ২       | ৫       | ৭      |
| অয়ং ধৰ্মঃ সর্বেষাঃ ভূতানাঃ | ... | ২       | ৫       | ১১     |
| অয়ং বায়ুঃ সর্বেষাঃ        | ... | ২       | ৫       | ৪      |

|                                            |     | অধ্যায় । | প্রাক্ষণ । | মন্ত্র |
|--------------------------------------------|-----|-----------|------------|--------|
| অৱং বৈ লোকোহঘিগোর্তম                       | ... | ৬         | ২          | ১১     |
| অৱং তনবিজ্ঞু                               | ... | ২         | ৫          | ৭      |
| অসৌ বৈ লোকোহঘিগোর্তম                       | ... | ৬         | ২          | ৭      |
| অস্তমিত আদিত্যে ধাত্তবক্য কিংজ্যোতি        | ... | ৪         | ৩          | ৩      |
| অস্তমিত আদিত্যে ধাত্তবক্য চন্দ্ৰমন্ত্রমিতে |     |           |            |        |
| কিংজ্যোতিৱা ০                              | ... | ৮         | ৬          | ৪      |
| অস্তমিত আদিত্যে ধাত্তবক্যচন্দ্ৰমন্ত্র-     |     |           |            |        |
| মিতে শাস্তেহঘো                             | ... | ৮         | ৬          | ৫      |
| অস্তমিত আদিত্যে ধাত্তবক্য চন্দ্ৰমন্ত্র-    |     |           |            |        |
| মিতে শাস্তেহঘো শাস্তার্মাঃ বাচি            | ... | ৮         | ৬          | ৬      |
| অহৰ্বা অশং পুৱন্তাঃ                        | ... | ১         | ১          | ২      |
| অহলিকেতি হোবাচ                             | ... | ৬         | ৯          | ১৫     |
| <b>আ</b>                                   |     |           |            |        |
| আকাশ এব বস্ত্রাম ০                         | ... | ৬         | ৯          | ১৩     |
| আগ্নিবেশ্বাদাগ্নিবেশ্বঃ                    | ... | ২         | ৬          | ২      |
| আগ্নিবেশ্বাদাগ্নিবেশ্বো                    | ... | ৪         | ৬          | ২      |
| আগ্নানং চেবিজ্ঞানীমাদ ০                    | ... | ৪         | ৪          | ১২     |
| আগ্নেবেদমগ্র আসীৎ পু ০                     | ... | ১         | ৪          | ১      |
| আগ্নেবেদমগ্র আসীদেক                        | ... | ১         | ৪          | ১৭     |
| আত্মেংশীপ্তাদাত্মেংশীপ্তো                  | ... | ৬         | ৫          | ২      |
| আপ এব বস্ত্রামতন্ম                         | ... | ৩         | ৯          | ১৬     |
| আপ এবেদমগ্র আশুঃ                           | ... | ৫         | ৫          | ১      |
| আপো বা অক্ষত্বদপাঃ                         | ... | ১         | ২          | ২      |
| আরামমন্ত্র পশ্চাত্তি                       | ... | ৪         | ৬          | ১৪     |
| <b>ই</b>                                   |     |           |            |        |
| ইদং মাতুষং সর্বেধাৎ                        | ... | ২         | ৫          | ১৩     |
| ইদং বৈ তন্মধু আথৰ্ব ০                      | ... | ২         | ৫          | ১৭     |
| ইদং বৈ তন্মধু পশ্চাত্বোচঃ । তন্মাঃ         | ... | ২         | ৫          | ১৬     |

|                                   |     | ଅଧ୍ୟାବୀ । | ବାକ୍ସଣ । | ମୂଲ୍ୟ |
|-----------------------------------|-----|-----------|----------|-------|
| ଇଦଃ ବୈ ତନ୍ମୁ ପଞ୍ଚଲବୋଚ୍ । ପୁରଶ୍କରେ | ... | ୨         | ୫        | ୧୮    |
| ଇଦଃ ବୈ ତନ୍ମୁ ପଞ୍ଚଲବୋଚ୍ । କ୍ଲପ ୩   | ... | ୨         | ୫        | ୧୯    |
| ଇଦଃ ସତ୍ୟ । ସର୍ବେଷା ।              | ... | ୨         | ୫        | ୧୨    |
| ଇକୋ ହ ବୈ ନାମୈସ                    | ... | ୫         | ୨        | ୨     |
| ଇମା ଆପଃ ସର୍ବେଷା ।                 | ... | ୨         | ୫        | ୨     |
| ଇମା ଦିଶଃ ସର୍ବେଷା ।                | ... | ୨         | ୫        | ୬     |
| ଇମାବେବ ଗୋତ୍ୟ-ଭରନ୍ଦାଜୀ             | ... | ୧         | ୨        | ୫     |
| ଇଲଃ ପୃଥିବୀ ସର୍ବେଷା ।              | ... | ୨         | ୫        | ୧     |
| ଇଲଃ ବିଦ୍ୟୁତ ସର୍ବେଷା । ଭୂତାଳା ।    | ... | ୨         | ୫        | ୮     |
| ଇହେବ ସନ୍ତୋଃଥ ବିନ୍ଦଃ               | ... | ୫         | ୪        | ୧୪    |
| <b>ଉ</b>                          |     |           |          |       |
| ଉକ୍ତଥଃ ପ୍ରାଣୋ ବା ଉକ୍ତଥଃ           | ... | ୫         | ୧୩       | ୧     |
| ଉଷା ବା ଅଶ୍ଵତ୍ତ ମେଧ୍ୟଶ୍ଵ           | ... | ୧         | ୧        | ୧     |
| <b>ଝ</b>                          |     |           |          |       |
| ଝାଚୋ ଯଜ୍ଞଂଧି                      | ... | ୫         | ୧୪       | ୨     |
| <b>ଏ</b>                          |     |           |          |       |
| ଏକଧୈବାନୁଦୃଷ୍ଟବ୍ୟମେତଦପ୍ର ।         | ... | ୮         | ୮        | ୨୦    |
| ଏକୀଭବତି ନ ପଞ୍ଚତୀ ।                | ... | ୮         | ୮        | ୨     |
| ଏତଙ୍କ ବୈ ତଜ୍ଜନକୋ                  | ... | ୫         | ୧୪       | ୮     |
| ଏତଙ୍କ ଶ୍ଵ ବୈ ତଦ୍ଵିଦ୍ଵାନ୍ ।        | ... | ୬         | ୮        | ୮     |
| ଏତହେ ପରମଃ                         | ... | ୫         | ୧୧       | ୧     |
| ଏତମୁ ହୈବ ଚୁଲୋ                     | ... | ୬         | ୬        | ୧୦    |
| ଏତମୁ ହୈବ ଜାନକିରାଯକୁଣଃ             | ... | ୬         | ୬        | ୧୧    |
| ଏତମୁ ହୈବ ମଧୁକଃ                    | ... | ୬         | ୬        | ୯     |
| ଏତମୁ ହୈବ ବାଞ୍ଚସନେଯୋ               | ... | ୬         | ୬        | ୮     |
| ଏତମୁ ହୈବ ସତ୍ୟକାମୋ                 | ... | ୬         | ୬        | ୧୨    |
| ଏତମୁ ବା ଅକ୍ଷରମ୍ଭ                  | ... | ୬         | ୮        | ୯     |
| ଏଥ ଉ ଏବ ବୃହମ୍ପତିଃ                 | ... | ୧         | ୬        | ୨୦    |

|                                  |     | অধ্যায় । | প্রাক্ষণ । | মন্ত্ৰ |
|----------------------------------|-----|-----------|------------|--------|
| এৰ উ এৰ ব্ৰহ্মস্পতিঃ             | ... | ১         | ৩          | ২১     |
| এৰ উ এৰ সাম বাঁশে                | ... | ১         | ৩          | ২২     |
| এৰ উ বা উদগীথঃ                   | ... | ১         | ৩          | ২৩     |
| এৰ প্ৰজ্ঞাপতিঃ                   | ... | ৫         | ৩          | ১      |
| এৰা বৈ ভূতানাং পৃথিবী            | ... | ৬         | ৪          | ১      |
| <b>ক</b>                         |     |           |            |        |
| কতম আচ্ছেতি যোহয়ম্              | ... | ৮         | ৩          | ৭      |
| কতম আদিত্যা ইতি                  | ... | ৩         | ১          | ৫      |
| কতম ইন্দ্ৰঃ কতমঃ                 | ... | ৩         | ৯          | ৬      |
| কতমে তে ত্ৰয়ো দেবা              | ... | ৩         | ৯          | ৮      |
| কতমে কুজা ইতি                    | ... | ৩         | ৯          | ৮      |
| কতমে বসব ইত্যগ্নিশ               | ... | ৩         | ৯          | ৬      |
| কতমে ষড়ত্যগ্নিশ                 | ... | ৩         | ৯          | ৭      |
| কশ্মিৰ্মুত্তঃ চাতুৰ্বা           | ... | ৩         | ৯          | ২৬     |
| কাম এৰ যন্ত্ৰাগ্নতন্ম            | ... | ৩         | ৯          | ১১     |
| কিংদেবতোহস্থামুদীচ্যাঃ           | ... | ৩         | ৯          | ২৩     |
| কিংদেবতোহস্থাঃ দক্ষিণায়াঃ       | ... | ৩         | ৯          | ২১     |
| কিংদেবতোহস্থাঃ প্ৰবায়াঃ         | ... | ৩         | ৯          | ২৩     |
| কিংদেবতোহস্থাঃ প্ৰতীচ্যাঃ        | ... | ৩         | ৯          | ২২     |
| কিংদেবতোহস্থাঃ প্ৰাচ্যাঃ         | ... | ৩         | ৯          | ২০     |
| ক্ষত্ৰঃ প্ৰাণো বৈ ক্ষত্ৰঃ প্ৰাণো | ... | ৫         | ১৩         | ৪      |
| <b>গ</b>                         |     |           |            |        |
| গুতকৌশিকাদ্যুতকৌশিকঃ             | ... | ২         | ৬          | ৩      |
| গুতকৌশিকাদ্যুতকৌশিকঃ             | ... | ৪         | ৬          | ৩      |
| <b>চ</b>                         |     |           |            |        |
| চক্ষুবৈ গ্ৰহঃ                    | ... | ৩         | ২          | ৫      |
| চক্ষুহোচ্চক্রাম                  | ... | ৬         | ১          | ৯      |
| চতুরোচুষ্ঠৰো ভৰত্যোছ ০           | ... | ৬         | ৩          | ১৩     |

ଅଧ୍ୟାବ୍ଲ । ଆନ୍ଦୁଳ । ମତ୍ର

## ଜ

|                            |     |   |    |    |
|----------------------------|-----|---|----|----|
| ସଜୁଃ, ପ୍ରାଣୋ               | ... | ୫ | ୧୩ | ୨  |
| ଅନକୋ ହ ବୈଦେହ ଆ ।           | ... | ୮ | ୧  | ୧  |
| ଅନକୋ ହ ବୈଦେହଃ କୁଟୀ ।       | ... | ୮ | ୨  | ୧  |
| ଅନକ ଫ୍ରେ ହ ବୈଦେହଃ ସାଙ୍ଗ ।  | ... | ୮ | ୩  | ୧  |
| ଅନକୋ ହ ବୈଦେହୋ ବଞ୍ଚ         | ... | ୩ | ୧  | ୧  |
| ଜ୍ଞାତ ଏବ ନ ଜ୍ଞାନତେ         | ... | ୩ | ୯  | ୩୪ |
| ଜ୍ଞାତେହମ୍ନିମୁପସମାଧାରୀଙ୍କ । | ... | ୬ | ୪  | ୨୪ |
| ଜିହ୍ଵା ବୈ ଗ୍ରହଃ            | ... | ୩ | ୨  | ୪  |
| ଶ୍ରେଷ୍ଠୋର ସ୍ଵାହା ଶ୍ରେଷ୍ଠୋର | ... | ୬ | ୩  | ୨  |

## ତ

|                                     |     |   |   |    |
|-------------------------------------|-----|---|---|----|
| ତଦଭିମୃଶେଦନ୍ତ ବା                     | ... | ୬ | ୪ | ୫  |
| ତଦାର୍ଥଦୟମେକ ଇବୈବ                    | ... | ୩ | ୨ | ୨  |
| ତଦାର୍ଥଦ୍ଵ କ୍ଷବିଦ୍ୟା                 | ... | ୧ | ୪ | ୨  |
| ତଦେତ୍ୟ ପ୍ରେସ୍଱ଃ ପୁତ୍ରାଂ ପ୍ରେସ୍଱ୋ    | ... | ୧ | ୪ | ୮  |
| ତଦେତ୍ଦୂଚାଭ୍ୟକ୍ତମ୍ । ଏବ              | ... | ୪ | ୩ | ୨୩ |
| ତଦେତ୍ଦୂକ୍ଷ କ୍ଷତ୍ରଃ ବିଟ୍             | ... | ୧ | ୪ | ୧୫ |
| ତଦେତନ୍ମୂର୍ତ୍ତଃ ସଦଗ୍ର୍ହ୍ୟ            | ... | ୨ | ୩ | ୨  |
| ତଦେତେ ଶ୍ଲୋକା ଭବନ୍ତି । ଅଗୁଃ          |     |   |   |    |
| ପଞ୍ଚା ବିତତଃ                         | ... | ୪ | ୪ | ୮  |
| ତଦେତେ ଶ୍ଲୋକା ଭବନ୍ତି । ସ୍ଵପ୍ନେନ      | ... | ୪ | ୩ | ୧୧ |
| ତଦେବ ଶ୍ଲୋକୋ ଭବନ୍ତି । ଅର୍ବାଗ୍ନିଶଚମ୍ପ | ... | ୨ | ୨ | ୬  |
| ତଦେବ ଶ୍ଲୋକୋ ଭବନ୍ତି । ତଦେବ ସଙ୍କଃ ସହ  | ... | ୪ | ୪ | ୬  |
| ତଦେବ ଶ୍ଲୋକୋ ଭବନ୍ତି । ସଦା ସର୍ବେ      | ... | ୪ | ୪ | ୭  |
| ତଙ୍କାପି ବ୍ରନ୍ଦଦକ୍ଷତକିତା ।           | ... | ୧ | ୩ | ୨୪ |
| ତଙ୍କେନ୍ଦ୍ର ତର୍ହ୍ୟବ୍ୟାକ୍ତତମାସୀଂ      | ... | ୧ | ୪ | ୭  |
| ତନ୍ମୁର୍ତ୍ତ ସତ୍ୟଘୋଷୀ                 | ... | ୫ | ୫ | ୨  |
| ତନ୍ୟଥା ତୃଣଜଳାୟକା                    | ... | ୪ | ୪ | ୬  |

|                                      | গ্রাম। | ত্রাঙ্কণ। | মত্ত। |
|--------------------------------------|--------|-----------|-------|
| তদ্যথানঃ সুসমাহিতম্                  | ...    | ৪         | ৩     |
| তদ্যথা পেশকারী পেশ ০                 | ...    | ৪         | ৪     |
| তদ্যথা মহামৃত্যু উভে                 | ...    | ৪         | ৩     |
| তদ্যথা রাজানমাস্ত্রান্তঃ             | ...    | ৪         | ৩     |
| তদ্যথা রাজানং প্রবি ০                | ...    | ৪         | ৩     |
| তদ্যথাশিল্পাকাশে                     | ...    | ৪         | ৩     |
| তদ্ব। অষ্টৈতদতিছন্দ।                 | ...    | ৪         | ৩     |
| তদ্ব। এতদক্ষরং গার্গ্যদৃষ্টং         | ...    | ৩         | ৮     |
| তদ্বে তদেতদেব                        | ...    | ৫         | ৪     |
| তম্ এব বস্ত্রায়তনম্                 | ...    | ৩         | ৯     |
| তমেতাঃ সপ্তাঙ্গিতয়ঃ                 | ...    | ২         | ২     |
| তমেব ধীরো বিজ্ঞায়                   | ...    | ৪         | ৪     |
| তশ্চিঙ্গুক্তমুত নৌলমাহঃ              | ...    | ৫         | ৪     |
| তস্ত প্রাচী দিক্ প্রাঙ্গঃ            | ...    | ৪         | ২     |
| তস্ত বা এতস্ত পুরুষস্ত               | ...    | ৪         | ৩     |
| তস্ত হৈতস্ত পুরুষস্ত                 | ...    | ২         | ৩     |
| তস্ত হৈতস্ত সাম্রো যঃ প্রতিষ্ঠাং বেদ | ...    | ১         | ৩     |
| তস্ত হৈতস্ত সাম্রো যঃ সুবর্ণং বেদ    | ...    | ১         | ৩     |
| তস্ত হৈতস্ত সাম্রো যঃ স্বং বেদ       | ...    | ১         | ৩     |
| তস্ত। উপস্থানং গায়ত্র্যং            | ...    | ৫         | ১৪    |
| তস্ত। বেদিক্রপঙ্গে।                  | ...    | ৬         | ৪     |
| তষ্ট্যে বাচঃ পৃথিবী                  | ...    | ১         | ৫     |
| তৎ হৈতমুদ্বালক                       | ...    | ৬         | ৩     |
| তান् হোবাচ ত্রাঙ্কণ।                 | ...    | ৩         | ১     |
| তা বা অষ্টেতা হিত।                   | ...    | ৪         | ৩     |
| তৎ হৈতামেকে                          | ...    | ৫         | ১৪    |
| তে দেবা অক্রবন্ধেতাবন্ধ।             | ...    | ১         | ৩     |
| তে য এবমেতদ্বিহঃ                     | ...    | ৬         | ২     |
| তে হ বাচমুচুষ্টং ন                   | ...    | ১         | ৩     |

|                                        |     | ଅଧ୍ୟାବ । | ଆକ୍ଷଣ । | ଅତ୍ମ |
|----------------------------------------|-----|----------|---------|------|
| ତେ ହେମେ ପ୍ରାଣୀ ଅହଂ ଶ୍ରେଷ୍ଠେ            | ... | ୬        | ୧       | ୭    |
| ତେ ହୋଚୁଃ କ ହୁ ସୋହଭୁଃ                   | ... | ୧        | ୩       | ୮    |
| ଅଯଃ ବା ଇଦଃ ନାମ କ୍ରପଃ                   | ... | ୧        | ୬       | ୧    |
| ଅସ୍ତ୍ରାଃ ପ୍ରାଜ୍ଞାପତ୍ୟାଃ                | ... | ୫        | ୧       | ୧    |
| ଅସ୍ତ୍ରୋ ଲୋକା ଏତ ଏବ                     | ... | ୧        | ୫       | ୫    |
| ଅସ୍ତ୍ରୋ ବେଦା ଏତ ଏବ                     | ... | ୧        | ୫       | ୫    |
| ତ୍ରୀଗ୍ୟାତ୍ମନେହକୁରୁତେତି                 | ... | ୧        | ୫       | ୩    |
| ବୈଷ୍ଣ ଗ୍ରହଃ                            | ... | ୩        | ୨       | ୨    |
| ସ୍ଵଚ ଏବାଶ୍ୱ କ୍ରଧିରଃ                    | ... | ୩        | ୯       | ୨୯   |
| <b>ଦ</b>                               |     |          |         |      |
| ଦିବଶୈନମାଦିତ୍ୟାଚ                        | ... | ୧        | ୫       | ୧୯   |
| ଦୃଷ୍ଟିବାଲାକି ହାନୁଚାନୋ                  | ... | ୨        | ୧       | ୧    |
| ଦେବାଃ ପିତରୋ ମହୁଷ୍ୟାଃ                   | ... | ୧        | ୫       | ୬    |
| ଦ୍ଵାରା ହ ପ୍ରାଜ୍ଞାପତ୍ୟାଃ                | ... | ୧        | ୩       | ୧    |
| ଦ୍ଵେ ବାବ ବ୍ରକ୍ଷଗୋ କ୍ରପେ ମୁର୍ତ୍ତି ୦     | ... | ୨        | ୩       | ୧    |
| <b>ନ</b>                               |     |          |         |      |
| ନ ତତ୍ର ରଥା ନ ରଥ                        | ... | ୩        | ୬       | ୧୦   |
| ନୈବେହ କିଂଚନାପ୍ର ଆସୀଏ                   | ... | ୧        | ୨       | ୧    |
| <b>ପ</b>                               |     |          |         |      |
| ପର୍ଜନ୍ୟୋ ବା ଅଗ୍ନିର୍ଗୈତମ                | ... | ୬        | ୨       | ୧୬   |
| ପିତା ମାତା ପ୍ରଜୈତ                       | ... | ୧        | ୫       | ୭    |
| ପୁରୁଷୋ ବା ଅଗ୍ନିର୍ଗୈତମ                  | ... | ୬        | ୨       | ୧୨   |
| ପୂର୍ଣ୍ଣମଦଃ ପୂର୍ଣ୍ଣମିଦଃ ଶୁମ୍ଖ ଥଃ ବ୍ରକ୍ଷ | ... | ୯        | ୧       | ୧    |
| ପୃଥିବ୍ୟେବ ସମ୍ମାନତନଃ                    | ... | ୩        | ୯       | ୧୦   |
| ପୃଥିବ୍ୟେ ଚୈନମଧେଶ                       | ... | ୧        | ୫       | ୧୮   |
| ପ୍ରାଣସ୍ତ ପ୍ରାଣସୁତ ଚକ୍ରଃଃ               | ... | ୮        | ୮       | ୧୮   |
| ପ୍ରାଣେନ ବ୍ରକ୍ଷନ୍ଧବରଃ କୁଳାଶଃ            | ... | ୮        | ୩       | ୧୨   |
| ପ୍ରାଣୋହପାନୋ ବ୍ୟାନ                      | ... | ୫        | ୧୪      | ୩    |
| ପ୍ରାଣୋ ବୈ ଗ୍ରହଃ                        | ... | ୩        | ୨       | ୨    |

|                                           | অধ্যায় । | প্রাক্ষণ । | মন্ত্র |
|-------------------------------------------|-----------|------------|--------|
| <b>ব</b>                                  |           |            |        |
| অঙ্গ তৎস্তুতানি                           | ...       | ৪          | ৫      |
| অঙ্গ তৎস্তুবেদাস্তঃ                       | ...       | ২          | ৮      |
| অঙ্গ বা ইদমগ্র আসীত্তদাত্মানমেবাবেৎ       | ...       | ১          | ৮      |
| অঙ্গ বা ইদমগ্র আসীদেকমেব                  | ...       | ১          | ৮      |
| <b>ভ</b>                                  |           |            |        |
| ভূমিরস্তরিক্ষঃ                            | ...       | ৯          | ১৪     |
| <b>ম</b>                                  |           |            |        |
| মনসৈবানুজ্ঞষ্টব্যঃ                        | ...       | ৪          | ৮      |
| মনোয়েহয়োহয়ঃ পুরুষঃ                     | ...       | ৫          | ৬      |
| মনো বৈ গ্রহঃ                              | ...       | ৩          | ২      |
| মনো হোচক্রাম                              | ...       | ৬          | ১      |
| মাংসান্তস্তু শকরাণি                       | ...       | ৩          | ৯      |
| মৈত্রেয়ীতি হোবাচ                         | ...       | ২          | ৪      |
| মৈত্রেয়ীতি হোবাচ যাজ্ঞো                  | ...       | ৮          | ৫      |
| <b>ষ</b>                                  |           |            |        |
| ষঃ পৃথিব্যাঃ তিষ্ঠন्                      | ...       | ৩          | ১      |
| ষঃ প্রাণে তিষ্ঠন্                         | ...       | ৩          | ১      |
| ষঃ শ্রোত্বে তিষ্ঠন্                       | ...       | ৩          | ১      |
| ষঃ সর্বেবু ভূতেবু                         | ...       | ৩          | ১      |
| ষ আকাশে তিষ্ঠন্                           | ...       | ৩          | ১      |
| ষ আহিত্যে তিষ্ঠন্                         | ...       | ৩          | ১      |
| এ এষ এতশ্চিন্মাণলে                        | ...       | ৫          | ৫      |
| ষজ্ঞঃ, প্রাণে বৈ ষজ্ঞঃ প্রাণে             | ...       | ৯          | ১৩     |
| ষৎ কিং চ বিজিজ্ঞাস্তঃ                     | ...       | ১          | ৫      |
| ষৎ কিং চাবিজ্ঞাতঃ প্রাণস্তু               | ...       | ১          | ৫      |
| ষত্তে কশ্চিদ্ব্রব্যীক্ষ্মণঃ ০             | ...       | ৪          | ১      |
| ষত্র বা অগ্নদিৰ                           | ...       | ৪          | ৩      |
| ষত্র হি বৈতমিৰ ভবতি, তদিতন্ত ইতৱং জিজ্ঞতি | ২         | ৪          | ১৪     |

|                                                             | অধ্যাত্ম। | আঙ্কণ। | মন্ত্র |
|-------------------------------------------------------------|-----------|--------|--------|
| ষত্র হি দ্বৈতবিষ ভবতি, তদ্বিতৱ ইতরং পশ্চতি                  | ৪         | ৫      | ১৫     |
| ষৎ সপ্তাঙ্গানি মেধস্তা তপসাজনমুৎ পিতা                       | ১         | ৫      | ১      |
| ষৎ সপ্তাঙ্গানি মেধস্তা তপসা অনমুৎ পিতেতি                    | ১         | ৫      | ২      |
| ষৎ সমুলমারুহেয়ুঃ                                           | ...       | ৯      | ৩      |
| ষথা বৃক্ষে বনস্পতিঃ                                         | ...       | ৩      | ২৮     |
| ষদ। বৈ পুরুষঃ                                               | ...       | ৫      | ১০     |
| ষদেব তে কশ্চিদ্ব্রবীত্তচ্ছৃণবামেত্যব্রবীন্ম উদ্বক্ষঃ        | ৪         | ১      | ৩      |
| ষদেব তে কশ্চিদ্ব্রবীত্তচ্ছৃণবামেত্যব্রবীন্মে গর্দভী বিপীতে। | ৪         | ১      | ৫      |
| ষদেব তে কশ্চিদ্ব্রবীত্তচ্ছৃণবামেত্যব্রবীন্মে বকুৰ্বাঙ্গঃ    | ৪         | ১      | ৪      |
| ষদেব তে কশ্চিদ্ব্রবীত্তচ্ছৃণবামেত্যব্রবীন্মে বিদঞ্চঃ        | ৪         | ১      | ৭      |
| ষদেব তে কশ্চিদ্ব্রবীত্তচ্ছৃণবামেত্যব্রবীন্মে সত্যকামো       | ৪         | ১      | ৬      |
| ষদেতমনুপশ্চত্যাজ্ঞানং                                       | ...       | ৪      | ৪      |
| ষদ্বৃক্ষে বৃক্ষণে রোহতি                                     | ...       | ৩      | ৩১     |
| ষদ্বৈ তন্ম জিষ্ঠতি জিষ্ঠবৈ                                  | ...       | ৪      | ৩      |
| ষদ্বৈ তন্ম পশ্চতি পশ্চন্                                    | ...       | ৪      | ৩      |
| ষদ্বৈ তন্ম মনুতে                                            | ...       | ৪      | ৩      |
| ষদ্বৈ তন্ম রসয়তে                                           | ...       | ৪      | ৩      |
| ষদ্বৈ তন্ম বদতি                                             | ...       | ৪      | ৩      |
| ষদ্বৈ তন্ম বিজ্ঞানাতি                                       | ...       | ৪      | ৩      |
| ষদ্বৈ তন্ম শৃগোতি                                           | ...       | ৪      | ৩      |
| ষদ্বৈ তন্ম স্পৃশতি                                          | ...       | ৪      | ৩      |
| ষশক্রুবি তিষ্ঠন্                                            | ...       | ৩      | ১৮     |
| ষশক্রুতারকে                                                 | ...       | ৩      | ১১     |
| ষশমসি তিষ্ঠন্                                               | ...       | ৩      | ১৩     |
| ষষ্ঠেজসি তিষ্ঠন্                                            | ...       | ৩      | ১৪     |
| ষশচি তিষ্ঠন্                                                | ...       | ৩      | ২১     |
| ষশাদৰ্বাক্ সংবৎসরো                                          | ..        | ৪      | ১৬     |
| ষশ্বিন্ পঞ্চ পঞ্চজনাঃ                                       | ...       | ৪      | ১৭     |
| ষশানুবিত্তঃ প্রতিবৃক্ষঃ                                     | ...       | ৪      | ১৩     |

|                                                        |     | অধ্যার। | ত্রাঙ্গণ। | মন্ত্র |
|--------------------------------------------------------|-----|---------|-----------|--------|
| যাজ্ঞবক্য কিংজ্যোতিরস্বঃ                               | ... | ৪       | ৩         | ২      |
| যাজ্ঞবক্যাদ্যাজ্ঞবক্য                                  | ... | ৬       | ৫         | ৩      |
| যাজ্ঞবক্ষেত্রি হোবাচ কতিভিরয়মন্ত্র ব্রহ্মা            | ... | ৩       | ১         | ৯      |
| যাজ্ঞবক্ষেত্রি হোবাচ কতিভিরয়মন্ত্রগ্র্হ্বিঃ           | ... | ৩       | ১         | ৭      |
| যাজ্ঞবক্ষেত্রি হোবাচ কত্যয়মগ্নাধ্বর্যুরশ্চিন্         | ... | ৩       | ১         | ৮      |
| যাজ্ঞবক্ষেত্রি হোবাচ কত্যয়মগ্নেদ্গাতা                 | ... | ৩       | ১         | ১০     |
| যাজ্ঞবক্ষেত্রি হোবাচ যত্রায়ঃ পুরুষোত্ত্বিষ্ঠত উদস্থান | ... | ৩       | ২         | ১১     |
| যাজ্ঞবক্ষেত্রি হোবাচ যত্রায়ঃ পুরুষো ত্বিষ্ঠতে কি ০    | ৩   | ১       |           | ১২     |
| যাজ্ঞবক্ষেত্রি হোবাচ যত্রাস্ত পুরুষস্ত                 | ... | ৩       | ২         | ১৩     |
| যাজ্ঞবক্ষেত্রি হোবাচ যদিদমন্ত্ররিঙ্গ                   | ... | ৩       | ১         | ৬      |
| যাজ্ঞবক্ষেত্রি হোবাচ যদিদঃ সর্বমহোরাত্রাভ্যাঃ          | ... | ৩       | ১         | ৪      |
| যাজ্ঞবক্ষেত্রি হোবাচ যদিদঃ সর্বঃ মৃত্যুনা              | ... | ৩       | ১         | ৩      |
| যাজ্ঞবক্ষেত্রি হোবাচ যদিদঃ সর্বঃ মৃত্যোরন্নঃ           | ... | ৩       | ১         | ১০     |
| যাজ্ঞবক্ষেত্রি হোবাচ যদিদঃ সর্বঃ পূর্বপক্ষা            | ... | ৩       | ১         | ৫      |
| যাজ্ঞবক্ষেত্রি হোবাচ শাকলোঃ                            | ... | ৩       | ৯         | ১৬     |
| যোহংগ্রী তিষ্ঠন্                                       | ... | ৩       | ১         | ১৫     |
| যো দিক্ষু তিষ্ঠন্                                      | ... | ৩       | ১         | ১০     |
| যো দিবি তিষ্ঠন্                                        | ... | ৩       | ১         | ৮      |
| যোহস্ত্রিক্ষে তিষ্ঠন্                                  | ... | ৩       | ১         | ৬      |
| যোহস্ত্রিষ্ঠন্                                         | ... | ৩       | ১         | ৪      |
| যো অনসি তিষ্ঠন্                                        | ... | ৩       | ১         | ১০     |
| যোহয়ঃ দক্ষিণেক্ষণ্য পুরুষঃ                            | ... | ৪       | ৫         | ৪      |
| যো রেতসি তিষ্ঠন্                                       | ... | ৩       | ১         | ২৩     |
| যো বা এতদক্ষরঃ                                         | ... | ৩       | ৮         | ১০     |
| যো বাচি তিষ্ঠন্                                        | ... | ৩       | ১         | ১৭     |
| যো বারোঁ তিষ্ঠন্                                       | ... | ৩       | ১         | ১      |
| যো বিজ্ঞানে তিষ্ঠন্                                    | ... | ৩       | ৫         | ২২     |
| যো বৈ স সংবৎসরঃ                                        | ... | ১       | ৫         | ১৫     |
| যোবা বা অগ্নিগৌরু                                      | ... | ৬       | ২         | ১৩     |

|                                           | অধ্যায় । | ত্রাঙ্কণ । | মন্ত্র |
|-------------------------------------------|-----------|------------|--------|
| যো হ বা আয়ুরতনৎ বেদ                      | ...       | ৬          | ১      |
| যো হ বৈ জ্যেষ্ঠং চ শ্রেষ্ঠং চ ...         | ...       | ৬          | ১      |
| যো হ বৈ প্রজাপতিঃ বেদ                     | ...       | ৬          | ১      |
| যো হ বৈ প্রতিষ্ঠাঃ বেদ                    | ...       | ৬          | ১      |
| যো হ বৈ বসিষ্ঠাঃ বেদ                      | ...       | ৮          | ১      |
| যো হ বৈ শিঙ্গং সাধানৎ                     | ...       |            |        |
| যো হ বৈ সংপদং বেদ                         | ...       |            |        |
| <b>র</b>                                  |           |            |        |
| কৃপাণ্যেব বস্ত্রায়ুরতনৎ...য এবায়মাদর্শে | ...       | ৩          | ৭      |
| কৃপাণ্যেব বস্ত্রায়ুরতনৎ...য এবাসাৰাদিতো  | ...       | ৩          | ৭      |
| রেত এব যস্ত্রায়ুরতনৎ                     | ...       | ৩          | ৭      |
| রেতস ইতি যা বোচত                          | ...       | ৩          | ৭      |
| রেতো হোচ্ছক্রাম                           | ...       | ৬          | ১      |
| <b>ব</b>                                  |           |            |        |
| বাগ্মহোচ্ছক্রাম                           | ...       | ৬          | ১      |
| বাঁশ্মৈ গ্রহঃ                             | ...       | ৩          | ২      |
| বাচং ধেনুমুপাসীত                          | ...       | ৫          | ৮      |
| বিজ্ঞাতং বিজ্ঞিজ্ঞাস্ত্রমবি ০             | ...       | ১          | ৫      |
| বিহ্বস্ত্রুক্ষেত্যাহঃ                     | ...       | ৫          | ৭      |
| বেথ ঘথেমাঃ প্রজাঃ                         | ...       | ৬          | ২      |
| <b>শ</b>                                  |           |            |        |
| শাকল্যেতি হোবাচ                           | ...       | ৩          | ৯      |
| শ্রোত্রং বৈ গ্রহঃ                         | ...       | ৩          | ২      |
| শ্রোত্রং হোচ্ছক্রাম                       | ...       | ৬          | ১      |
| শ্বেতকেতুহ বা আৱণ্যে                      | ...       | ৬          | ২      |
| <b>স</b>                                  |           |            |        |
| স এব সংবৎসরঃ প্রজা ০                      | ...       | ১          | ৫      |
| স ঐক্ষত যদি বা                            | ...       | ১          | ১      |
| স ত্রেধায়ানৎ ব্যকুলতা ০                  | ...       | ১          | ২      |

|                              |     | ଅଧ୍ୟାର । | ଆକ୍ଷଣ । | ମସ୍ତ |
|------------------------------|-----|----------|---------|------|
| ସ ନୈବ ବ୍ୟଭବତ୍ତଚ୍ଛେଦୋ         | ... | ୧        | ୪       | ୧୪   |
| ସ ନୈବ ବ୍ୟଭବ୍ୟ ସ ବିଶ ।        | ... | ୧        | ୪       | ୧୨   |
| ସ ନୈବ ବ୍ୟଭବ୍ୟ ସ ଶୌ ।         | ... | ୧        | ୪       | ୧୩   |
| ସମାନମା ସାଂଜୀବୀପୁତ୍ରାଃ        | ... | ୬        | ୫       | ୮    |
| ସ ସଃ କାମଯେତ                  | ... | ୬        | ୩       | ୧    |
| ସ ସ ଇଚ୍ଛେ ପୁତ୍ରୋ ଯେ          | ... | ୬        | ୪       | ୧୪   |
| ସ ସ ଇମାଂଶ୍ରୀଲୋକାନ୍           | ... | ୫        | ୧୪      | ୬    |
| ସ ସତ୍ୟମଗିମାନଂ ନେତି           | ... | ୪        | ୨       | ୩୬   |
| ସ ସତ୍ୟମାହ୍ଵାବଳ୍ୟଃ            | ... | ୪        | ୪       | ୧    |
| ସ ସତ୍ୱେତ୍ୟ ସ୍ଵପ୍ନୀଯା         | ... | ୨        | ୧       | ୧୮   |
| ସ ସଥା ଦୁନ୍ତୁଭେର୍ତ୍ତମା ।      | ... | ୨୧୪      | ୪୧୫     | ୭୧୯  |
| ସ ସଥାର୍ଦ୍ରେଧାପ୍ରେରଭ୍ୟାହିତଶ୍ଚ | ... | ୪        | ୫       | ୧୧   |
| ସ ସଥାର୍ଦ୍ରେଧାପ୍ରେରଭ୍ୟାହିତାଃ  | ... | ୨        | ୪       | ୧୦   |
| ସ ସଥା ବୀଣାଯୈ ବାନ୍ଧ ।         | ... | ୨୧୪      | ୪୧୫     | ୯୧୦  |
| ସ ସଥା ଶଙ୍ଖଶ୍ଚ ଧ୍ୟାନ ।        | ... | ୨        | ୪       | ୮    |
| ସ ସଥା ସର୍ବସାମପାଃ             | ... | ୨୧୪      | ୪୧୫     | ୧୧୧୨ |
| ସ ସଥା ସୈନ୍ଧବଥିଲ୍ୟ ।          | ... | ୨        | ୪       | ୧୨   |
| ସ ସଥା ସୈନ୍ଧବଘନୋ              | ... | ୪        | ୫       | ୧୬   |
| ସ ସଥୋର୍ଗନାଭିଃ                | ... | ୨        | ୧       | ୨୦   |
| ସ ସାମିଚ୍ଛେ କାମଯେତ            | ... | ୬        | ୪       | ୯    |
| ସ ସୋ ମହୁଷ୍ୟଗୋଃ               | ... | ୪        | ୩       | ୩୩   |
| ସଲିଲ ଏକୋ ଦ୍ରଷ୍ଟାଦୈତୋ         | ... | ୪        | ୩       | ୩୨   |
| ସ ସା ଅସ୍ତ୍ରମାହ୍ଵା ବ୍ରକ୍ଷ     | ... | ୪        | ୪       | ୫    |
| ସ ସା ଅସ୍ତ୍ରମାହ୍ଵା ସର୍ବେଷାଃ   | ... | ୨        | ୫       | ୧୫   |
| ସ ସା ଅନ୍ତଃ ପୁରୁଷୋ ଜ୍ଞାନ ।    | ... | ୪        | ୩       | ୮    |
| ସ ସା ଏଷ ଏତଶ୍ଚିନ୍ବୁ ।         | ... | ୪        | ୩       | ୧୭   |
| ସ ସା ଏଷ...ସଂପ୍ରସାଦେ          | ... | ୪        | ୩       | ୧୫   |
| ସ ସା ଏଷ...ସ୍ଵପ୍ନାତ୍ମେ        | ... | ୪        | ୩       | ୩୪   |
| ସ ସା ଏଷ...ସ୍ଵପ୍ନେ            | ... | ୪        | ୩       | ୧୬   |

|                                      |     | অধ্যায়। | শ্লাঙ্কণ। | মন্ত্র। |
|--------------------------------------|-----|----------|-----------|---------|
| স বা এষ মহানজ আঘাতরোহয়ে             | ... | ৪        | ৪         | ২৫      |
| স বা এষ মহানজ আঘাতাদো                | ... | ৪        | ৪         | ২৪      |
| স বা এষ মহানজ আঘা যোহঃ               | ... | ৪        | ৪         | ২২      |
| স বৈ বাচমেব প্রথমামত্যবৎস।           | ... | ১        | ৩         | ১২      |
| স হ প্রজাপতিরীক্ষাঙ্গক্রে            | ... | ৬        | ৪         | ২       |
| স হোবাচ গার্গ্যা য এবায়মঘে          | ... | ১        | ১         | ৭       |
| স হোবাচ গার্গ্যা য এবায়মপ্তু        | ... | ১        | ১         | ৮       |
| স হোবাচ গার্গ্যা য এবায়মাকাশে       | ... | ২        | ১         | ৫       |
| স হোবাচ গার্গ্যা য এবায়মাঞ্চনি      | ... | ২        | ১         | ১৩      |
| স হোবাচ গার্গ্যা য এবায়মাদর্শে      | ... | ২        | ১         | ৯       |
| স হোবাচ গার্গ্যা য এবায়ঃ ছাঙ্গাময়ঃ | ... | ২        | ১         | ১২      |
| স হোবাচ গার্গ্যা য এবায়ঃ দিক্ষু     | ... | ২        | ১         | ১১      |
| স হোবাচ গার্গ্যা য এবায়ঃ ষষ্ঠং      | ... | ২        | ১         | ১০      |
| স হোবাচ গার্গ্যা য এবায়ঃ বারৌ       | ... | ২        | ১         | ৬       |
| স হোবাচ গার্গ্যা য এবাসাৰাদিত্যে     | ... | ২        | ১         | ২       |
| স হোবাচ গার্গ্যা য এবাসৌ চক্রে       | ... | ২        | ১         | ৩       |
| স হোবাচ গার্গ্যা য এবাসৌ বিহৃতি      | ... | ২        | ১         | ৮       |
| স হোবাচ তথা নষ্টং গৌতম               | ... | ৬        | ২         | ৮       |
| স হোবাচ তথা নষ্টং তাত                | ... | ৬        | ২         | ৮       |
| স হোবাচ দৈবেষু বৈ                    | ... | ৬        | ২         | ৬       |
| স হোবাচ ন বা অৱে পতুঃ কামামু         | ... | ২        | ৪         | ৫       |
| স হোবাচ ন বা অৱে পতুঃ                | ... | ৪        | ৫         | ৬       |
| স হোবাচ প্রতিজ্ঞাতো                  | ... | ৬        | ২         | ৫       |
| স হোবাচ মহিমান                       | ... | ৩        | ৯         | ২       |
| স হোবাচ যদুর্কং গার্গি আকাশ এব       | ... | ৩        | ৮         | ৭       |
| স হোবাচ যদুর্কং গার্গি...আকাশে তথোভঃ | ... | ৩        | ৮         | ৪০      |
| স হোবাচ যাজ্ঞবল্ক্যঃ প্রিয়া বতারে   | ... | ২        | ৪         | ২       |
| স হোবাচ যাজ্ঞবল্ক্যঃ প্রিয়া বৈ খলু  | ... | ৪        | ৫         | ৪       |
| স হোবাচ বাযুর্বেগোত্তম               | ... | ৩        | ১         | ৫       |

|                                                                      |     | অধ্যায় । | ত্রাঙ্গণ । | মন্ত্র |
|----------------------------------------------------------------------|-----|-----------|------------|--------|
| স হোবাচ বিজ্ঞান্তে                                                   | ... | ৬         | ২          | ৭      |
| স হোবাচাজ্ঞাতশক্রঃ প্রতিলোমঃ                                         | ... | ২         | ১          | ১৫     |
| স হোবাচাজ্ঞাতশক্ররেতাবল্মু                                           | ... | ২         | ১          | ১৪     |
| স হোবাচাজ্ঞাতশক্র্যত্রেব এতৎ স্বপ্নোহভূদ্য এষ বিজ্ঞানমন্ত্রঃ         |     |           |            |        |
| পুরুষঃ কৈব                                                           | ... | ২         | ১          | ১৬     |
| স হোবাচাজ্ঞাতশক্র্যত্রেব এতৎ স্বপ্নোহভূদ্য এষ বিজ্ঞানমন্ত্রঃ পুরুষঃ, |     |           |            |        |
| তদেবাঃ                                                               | ... | ২         | ১          | ১৭     |
| স হোবাচেতত্ত্বে তদক্ষরঃ                                              | ... | ৩         | ৮          | ৮      |
| স হোবাচোবাচ বৈ সো                                                    | ... | ৩         | ৬          | ২      |
| স হোবাচোবস্তস্তচাক্রান্তে                                            | ... | ৩         | ৪          | ২      |
| সা চেদশ্চে ন দগ্ধাঃ কা ০                                             | ... | ৬         | ৪          | ৭      |
| সা চেদশ্চে তত্ত্বাদি                                                 | ... | ৬         | ৪          | ৮      |
| সাম, প্রাণে বৈ সাম                                                   | ... | ৯         | ১৩         | ৩      |
| সা বা এবা দেবতানাঃ দেবতানাঃ পাপ্মানঃ মৃত্যুমপহত্য                    | ১   | ৩         |            | ১০     |
| সা বা এবা দেবতানাঃ দেবতানাঃ                                          |     |           |            |        |
| পাপ্মানঃ মৃত্যুমপহত্যাধৈনা ০                                         | ... | ১         | ৩          | ১১     |
| সা হ বাঞ্ছবাচ                                                        | ... | ৬         | ১          | ১৪     |
| সা হোবাচ নমস্তেহস্ত                                                  | ... | ৩         | ৮          | ৫      |
| সা হোবাচ ত্রাঙ্গণা                                                   | ... | ৩         | ৮          | ১২     |
| সা হোবাচ মৈত্রেয়ী । ষম্ম ইয়ঃ ভগোঃ সর্বা                            | ২   | ৪         | ২          |        |
| সা হোবাচ মৈত্রেয়ী । ষম্ম ইয়ঃ ভগোঃ সর্বা পৃথিবী                     |     |           |            |        |
| বিক্রেণ পূর্ণা স্তাঃ স্তাঃ                                           | ... | ৪         | ৫          | ৩      |
| সা হোবাচ মৈত্রেয়ী                                                   | ... | ৪         | ৫          | ৪      |
| সা হোবাচ মৈত্রেয়ী বেনাহঃ                                            | ... | ২         | ৪          | ৩      |
| সা হোবাচ মৈত্রেয়ত্রেব মা ভগবান্মু ০                                 | ... | ২         | ৪          | ১৩     |
| সা হোবাচ মৈত্রেয়ত্রেব মা ভগবান্মো ০                                 | ... | ৪         | ৫          | ১৪     |
| সা হোবাচ ষদুর্কং গাগি                                                | ... | ৩         | ৮          | ৪      |
| সা হোবাচ ষদুর্কং ষাঞ্জ ০                                             | ... | ৩         | ৮          | ৬      |

থাকে, সেক্ষে গতিক্রম বা পারম্পর্য প্রকাশন করা ইহার অভিপ্রেত নহে। সে সময়ে এই আজ্ঞা সবিজ্ঞান হয়, অর্থাৎ মৃত্যুসময়ের ত্বায় সে সময়েও প্রাক্তন কর্মানুসারেই তাহার বিশেষ বিজ্ঞান প্রকাশ পায়, কিন্তু তখন তাহার সেই বিজ্ঞানের উপর কোনৱেপ স্বাতন্ত্র্য থাকে না ; কারণ, তৎকালীন বিজ্ঞানে জীবের স্বাধীনতা থাকিলে, জীব নিচেই কৃতার্থ হইতে পারিত ; কিন্তু সেক্ষে ভাব ত কখনও দেখিতে পাওয়া যায় না। এই অন্তই বেদব্যাস বলিয়াছেন—“সদা তত্ত্বাবত্ত্বাবিতৎ” অর্থাৎ ‘সর্বদা সেই ভাবে তদন্ত থাকিয়া’ ইত্যাদি ( ১ )। মৃত্যুসময়ে জীবের কর্মানুসারে অন্তঃকরণমধ্যে বিভিন্নাকার বৃত্তি অভিব্যক্ত হইয়া থাকে। বাসনাময় সেই সমুদয় বিজ্ঞানের সহিত সমন্বয় থাকায় সমস্ত লোকই সে সময় বিজ্ঞানসম্পন্ন হইয়া থাকে, এবং সেই বিজ্ঞানের সহিতই গন্তব্য স্থানে গমন করে, অর্থাৎ মরণসময়ে বিশেষ বিশেষ বাসনাময় জ্ঞান অভিব্যক্ত হইয়া তাহার সম্মুখে যেক্ষে গন্তব্য স্থান উচ্ছাসিত করিয়া দেয়, মুমুক্ষু জীব সেই স্থানাভিমুখেই প্রস্থান করিয়া থাকে। অতএব বাহারা পরলোকে হিত চাহে, তাহাদের পক্ষে মৃত্যুসময়ে স্বাতন্ত্র্যলাভের জন্য, প্রগম হইতেই শ্রদ্ধা ও সাবধানতা-সহকারে দোগধর্মসেবা ( যোগানুষ্ঠান ), পরিস্থান বা তত্ত্ববিবেকাভ্যাস ও উক্ত পুণ্য-সঞ্চয় করা একান্ত আবশ্যক, এবং সমস্ত শাস্ত্র বিশেষ আগ্রহ-সহকারে বাহা হইতে নিরুত্তির জন্য বিশেষ উপদেশ দিয়াছেন, সেই দক্ষার্থ্য হইতে বিরত থাকাও আবশ্যক । ৩

কারণ, মৃত্যুসময়ে স্বীর কর্মরাশি ঘথন তাহাকে লইয়া যায়, তখন তাহার কিছুমাত্র স্বাতন্ত্র্য বা স্বাধীনতা থাকে না ; স্ফুরণ সে সময়ে মুমুক্ষু ব্যক্তি কোন মতেই আপনার অভিপ্রায়ানুযায়ী কোন কার্য সম্পাদন করিতে সমর্থ হয় না। পূর্বেও কথিত হইয়াছে যে, ‘পুণ্য কর্ষের ফলে পুণ্য-লোক প্রাপ্ত হয়, এবং

( ১ ) তাত্পর্য—তত্ত্ববিজ্ঞান বেদব্যাস বলিয়াছেন—“ঃ যঃ বাপি শ্঵রন् ভাবং তজ্জ্যন্তে কলেবরম্ । তঃ তমেবেতি কৌন্তেয় সদা তত্ত্বাবত্ত্বাবিতৎ ॥” ইহার অভিপ্রায় এই যে, মাতৃষ মারা জীবন যে বিষয়ে অনুরাগী থাকিয়া নিরস্তর ভাবনা করে, সেইক্ষে তীব্র ভাবনার ফলে মন তন্ময়তা লাভ করে ; মৃত্যুসময়ে তাহার সেই চিন্তাই আসিয়া উপস্থিত হয় ; এবং মৃত্যুকালীন সেই ভাবনাই মুমুক্ষুর ভবিষ্যৎ গন্তব্য স্থান নির্দেশ করিয়া দেয়, অর্থাৎ মৃত্যুসময়ে যেক্ষে ভাবনা উপস্থিত হয়, পরলোকেও তাহার সেইক্ষেই জন্ম ও অবস্থা লাভ হইয়া থাকে ; অতএব এই প্রতিতে যে, প্রয়াণকালীন আজ্ঞাকে ‘সবিজ্ঞান’ বলা হইয়াছে, তাহা উক্ত তত্ত্ববিজ্ঞান-বাক্যের সহিত তুল্যার্থক ।

পাপকর্মের ফলে পাপলোক প্রাপ্ত হয়' ইতি। জীবের সন্তানিত এই অনিষ্ট প্রশংসনের নিমিত্তই সর্বশাশ্঵ত সমস্ত উপনিষৎ আরুক হইয়াছে। উপনিষদ্বিহিত উপায়ানুষ্ঠান ব্যতীত এমন কোনও প্রকৃষ্ট উপায় নাই, যাহা দ্বারা উক্ত অনর্থরাশির আত্যন্তিক নিরুত্তি হইতে পারে। অতএব উপনিষৎ শাস্ত্রে, যে উপায় উপদিষ্ট হইয়াছে, তবিষয়ে সকলেরই যত্নবান্ত হওয়া আবশ্যক; ইহাই এই প্রকরণের তাৎপর্য্যার্থ। ৪

পূর্বে কথিত হইয়াছে—বিবিধ দ্রব্যসন্তারপূর্ণ শকটের গ্রায় মুম্য় জীব শব্দ করিতে করিতে নিষ্কান্ত হয়। [ এখন জিজ্ঞাস্ত এই যে, ] পরলোকে প্রস্থিত সেই জীবের—শকটাঙ্গাত দ্রব্যসন্তারের গ্রায় পাথের বা পথে ভোগ্য বস্তুই বা কি ? আর পরলোকে যাইয়া যাহা ভোগ করিবে, ও পরলোকে যাহা দ্বারা তাহার শরীর নিশ্চিত হইবে, তাহাই বা কি ? এখন এ সমুদ্রে বিষয় বণিত হইতেছে,—আস্তা যখন পরলোকে প্রস্থানোয্যত হয়, তখন বিদ্যা, কর্ম ও পূর্বপ্রজ্ঞ। তাহার অনুগমন করিয়া থাকে। এখানে বিদ্যা অর্থে—বিহিত, নিষিদ্ধ, অবিহিত ও অনিষিদ্ধ—সর্বপ্রকার বিদ্যা বুঝিতে হইবে, এবং কর্ম অর্থে—বিহিত, নিষিদ্ধ, অবিহিত ও অনিষিদ্ধ—সর্বপ্রকার কর্ম গ্রহণ করিতে হইবে ; আর পূর্বপ্রজ্ঞ অর্থে পূর্বানুভূতবিষয়ক জ্ঞান, অর্থাৎ প্রাক্কল্প কর্মের ফলানুভব হইতে ঘনোগ্রহ্য যে বাসনা বা সংস্কার জন্মিয়াছে, তাহাই বুঝিতে হইবে (১)। ৫।

[ পূর্বে যে, বাসনান্বক পূর্বপ্রজ্ঞার কথা উক্ত হইয়াছে, ] সেই বাসনাই জীবের অদৃষ্ট-জনিত কর্মের এবং কর্মবিপাকের ( কর্মফল ভোগের ) প্রারম্ভে অঙ্গ বা সহায় ; এইজন্ত জীবের প্রয়াণসময়ে সেই বাসনা ও সঙ্গে সঙ্গে গমন করিয়া থাকে ; কেননা, এই বাসনার সাহায্য ব্যতীত কর্মানুষ্ঠান করিতে কিংবা ফলভোগ করিতে কেহ কখনও সমর্থ হয় না ; কারণ, যে বিষয়ে যাহার কথনও অভ্যাস

( ১ ) তাৎপর্য—বিহিত প্রতিষিদ্ধাদি বিদ্যার উদাহরণ এইরূপ—বিহিত বিদ্যা—দেহ ও আস্তাদি অধ্যাত্মবিষয়ক জ্ঞান ; প্রতিষিদ্ধ—নগন্তীদর্শনাদি ; অবিহিত—ঘটপটাদি লৌকিক বস্তুবিষয়ক জ্ঞান ; অপ্রতিষিদ্ধ—পশিষ্ঠ তৃণাদিস্পর্শ। বিহিত কর্ম—শাগমজ্ঞাদি ; প্রতিষিদ্ধ কর্ম—ব্রহ্মহত্যা প্রভৃতি ; অবিহিত কর্ম—পরম্পরাসংসর্গ প্রভৃতি ; অপ্রতিষিদ্ধ কর্ম—নেত্র সংকোচ-বিকাশাদি। ( আনন্দগিলি কৃত টীকা। )

পূর্বপ্রজ্ঞ অর্থ—পূর্ব পূর্ব জন্মে যে সমস্ত শুভাশুভ কর্ম অনুষ্ঠিত হইয়াছে, বর্তমান জন্মে সেই সমস্ত কর্মের ফলভোগ করিতে হয় ; সেই ফলানুভব হইতে আবার একপ্রকার বাসনা বা সংস্কারের সৃষ্টি হয় ; সেই ফলানুভবজনিত বাসনাই এখানে ‘পূর্বপ্রজ্ঞ’ শব্দের অর্থ।

নাই, অর্থাৎ অভ্যাসজনিত সংস্কার হয় নাই, সে বিষয়ে তাহার কথনও কোনও ইঙ্গিয়ের পটুতা হইতে পারে না ; অথচ পূর্বজন্মকৃত অহুতবাহুসারে বিষয়ক্ষেত্রে প্রবৃত্ত ইঙ্গিয়সমূহের, ইহ জন্মকৃত অভ্যাস না থাকিলেও যথেষ্ট কৌশল বা পটুতা ঘটিবা থাকে । দেখিতেও পাওয়া যায়—কোন কোন লোকের ঐহিক অভ্যাস ব্যতীতও চিরকর্মাদি কোন কোন ক্রিয়ায়, জন্মাবধিই পটুতা হইয়া থাকে ; আবার কোন কোন লোকের দেখা যায়—অতি সহজসাধ্য কার্য্যেও অপটুতা ঘটিবা থাকে ; এইরূপ বিভিন্ন প্রকার বিষয়োপভোগেও কোন কোন লোকের স্বভাবসিঙ্ক পটুতা ও অপটুতা দেখিতে পাওয়া যায় । ৬ ।

বুঝিতে হইবে, এ সমস্তই প্রাক্তন সংস্কারের প্রাদুর্ভাব ও অপ্রাদুর্ভাবের ফল, অর্থাৎ যাহার যে কার্য্যে প্রাক্তন সংস্কার পাকে, সে কার্য্যে তাহার আপনা হইতেই দক্ষতা জন্মে, আর যাহার দেন্তপ সংস্কার নাই, সহস্র চেষ্টায়ও তাহার সেই কার্য্যে দক্ষতা জন্মে না । অতএব স্বীকার করিতে হইবে যে, প্রাক্তন সংস্কার না থাকিলে, কোন প্রকার কর্মে কিংবা ফলভোগে কাহারও প্রভৃতি হইতে পারে না । অতএব যথোক্ত বিশ্বা, কর্ম ও পূর্বপ্রজ্ঞা, এই তিনটি ধর্মই শকটস্থ দ্রব্যসম্ভারের গ্রায় পর-লোক-পথে উপভোগ্য বা সম্বল । যে হেতু বিশ্বা, কর্ম ও পূর্বপ্রজ্ঞাই পারলোকিক দেহান্তরপ্রাপ্তি ও ফলভোগের প্রধান সহায় ; সেই হেতু বিশ্বা ও কর্ম প্রভৃতি যাহা করিবে, ভালই করিবে—যাহাতে অভীষ্ট দেহ প্রাপ্তি ও অভিমত ভোগসম্পত্তিসম্পন্ন হইতে পারে । ইহাই এই প্রকরণের সুল মর্ম ॥ ২৯২ ॥ ২ ॥

**আভাসসত্ত্বায়ম্ ।**—এবং বিশ্বাদিসম্ভারসম্ভূতো দেহান্তরং প্রতিপত্তিমানঃ, মুক্তা পূর্বঃ দেহম্, পঙ্কীব বৃক্ষান্তরম্, দেহান্তরং প্রতিপত্তিতে ? অথবা আতিবাহিকেন শরীরান্তরেণ কর্মফলজন্মদেশং নীয়তে ? কিংচ, অত্রহৈতে সর্বগতানাং করণানাং বৃত্তিলাভো ভবতি ? আহোম্বৰ্ত্তি শরীরস্থ সঙ্কুচিতানি করণানি যৃতশ্চ ভিন্নঘট-প্রদীপপ্রকাশবৎ সর্বতো ব্যাপ্য পুনর্দেহান্তরারভ্যে সঙ্কোচযুপগচ্ছতি ? কিং বা মনোমাত্রং বৈশেষিকসময় ইব দেহান্তরারভ্যে দেশং প্রতিগচ্ছতি ? কিংবা কল্পনান্তরম্বে বেদান্তসময়ে ?—ইতি । ১ ।

উচ্যতে—“ত এতে সর্বএব সমাঃ সর্বেহনস্তাঃ” ইতি শ্রতেঃ সর্বাত্মকানি তাৰৎ করণানি সর্বাত্মকপ্রাণসংশয়াচ ; তেবামাধ্যাত্মিকাধিভৌতিকপরিচ্ছদঃ প্রাণিকর্মজ্ঞান ভাবনানিমিত্তঃ ; অতস্তুষাং স্বভাবতঃ সর্বগতানামনস্তানামপি প্রাণানাং কর্মজ্ঞানবাসনামুক্তপ্যগৈব দেহান্তরারন্তরশাং প্রাণানাং বৃত্তিঃ সঙ্কুচিতি বিকসতি

চ। তথাচোক্তম—“সংঃ প্লুষিণ। সমো মশকেন সমো নাগেন সম এভিন্দ্রিভির্লোকেঃ, সমোহনেন সর্বেণ” ইতি। তথাচেদং বচনমশুকুলম—“স যো হৈতানন্তাশুপাণ্তে” ইত্যাদি, “তৎ যথা যথোপাসতে” ইতি চ। ২।

তত্ত্ব বাসনা পূর্বপ্রজ্ঞাথ্যা বিদ্যা কর্মতন্ত্রা জলুকাবৎ সন্তুষ্টৈব স্বপ্নকাল ইব কর্মকৃতৎ দেহাদেহান্তরমারভতে ; হৃদয়স্থৈব পুনর্দেহান্তরারভে দেহান্তরং পূর্বাশ্রয়ং বিমুক্তি—ইত্যেতশ্মিলর্থে দৃষ্টান্ত উপাদীয়তে—

আভাসভাষ্য-টীকা। তৃণজলাযুক্তাবাক্যমবত্তারয়িতুঃ দ্রুত্যন্ত বাদিবিবাদান্ দর্শয়ন্নাদৌ দিগন্ধরমতমাহ—এবমিত্যাদিন। দেবতাবাদিমতমাহ—অথবেতি। দেবতা যেন শরীরেণ বিশিষ্টং জীবং পরলোকং নয়তি, তদাতিবাহিকং শরীরান্তরং, তেনেতি যাবৎ। সাংখ্যাদিমত-মাহ—কিং চেতি। সিদ্ধান্তং স্ফুর্যতি—আহোবিদিতি। বৈশেষিকাদিপক্ষমাহ—কিং চেতি। নূনত্বনিবৃত্যর্থমাহ—কিংবা কল্পনান্তরমিতি। ১

তত্ত্ব সিদ্ধান্তস্ত প্রামাণিকহেনোপাদেয়ত্বং বদন্ কল্পনান্তরাণামপ্রামাণিকহেন ত্যাজ্যত্বমত্তি-প্রেত্যাহ—উচ্যত ইতি। তেষাং কর্মাঙ্গকহে হেতুস্তরমাহ—সম্বৰ্ধকেতি। কথং হি করণানাং পরিচ্ছিন্নত্বীরিত্যাশঙ্ক্যাহ-- তেষামিতি। আধিদৈবিকেন স্নাপণাপরিচ্ছিন্নানামপি করণান-মাধ্যাঙ্গিকাদিরূপেণ পরিচ্ছিন্নতেতি হিতে ফলিতমাহ—অত ইতি। তত্ত্বাদুদাহৃতশ্রতিবশা-দিত্যেতৎ। ক্ষত্বাবতো দেবতাস্ত্রপান্তুসারেণেতি যাবৎ। কশুজ্ঞানবাসনান্তুরূপেণেত্যাত্র ভোক্তৃরিতি শেষঃ। উভয়ত্র সম্বন্ধার্থং প্রাণানামিতি দ্বিরূপমূল। তেষাং বৃত্তিসংক্ষেপাদৌ প্রমাণ-মাহ—তথা চেতি। পরিচ্ছিন্নাপরিচ্ছিন্নপ্রাণোপাসনে শুণদোষসংকীর্তনমপি প্রাণসংকোচবিকা-সয়োঃ স্ফুরকমিত্যাহ—তথা চেদমিতি। ২

**আভাসভাষ্যান্তুবাদ।**—যথোক্তপ্রকার বিদ্যাদি সাধনসম্পন্ন পুরুষ যে সময়ে দেহান্তর প্রাপ্ত হয়, সেই সময়ে পূর্বদেহ পরিত্যাগ করিয়া—পঞ্জী বেঝুপ এক বৃক্ষ ত্যাগ করিয়া অপর বৃক্ষ আশ্রয় করে, ঠিক সেইরূপই কি দেহান্তর আশ্রয় করে ? অথবা কর্ম-ফলভোগের জন্য যে স্থানে জন্ম হইবে, ‘আতিবাহিক’ নামক অপর শরীর দ্বারা সেই স্থানে নীত হইয়া গাকে ? ( ১ )। আরও

( ১ ) তাংপর্য—সূল ও সূল শরীরের আয় ‘আতিবাহিক’ নামে আরও একটি দেহ আছে। সেই দেহও সূলই বটে, তবে বায়ুবীয় ( তাহাতে বায়ুর ভাগ অধিক ) বলিয়া ইহা সাধারণের অত্যন্তগোচর হয় না। যৃত্যুকালে জীব সেই দেহে প্রবেশ করিয়া কর্মান্ত্যায়ী গন্তব্য স্থানে গমন করে। জীবকে বহন করিয়া ইহলোক হইতে লোকান্তরে লইয়া যায় বলিয়া এই দেহের নাম ‘আতিবাহিক’। অভীষ্ট স্থানে ধাইয়া ভোগদেহ প্রাপ্তির পর এই দেহ আর থাকে না। বলা আবশ্যক যে, এই আতিবাহিক দেহে কোনপ্রকার সূল ভোগ সম্ব হয় না ; স্থানান্তর প্রাপণই ইহার একমাত্র কার্য।

এক কথা, জীব ইহলোকে থাকিবার সময়েই তদীয় ব্যাপক ইন্দ্রিয়বর্গের কি অগ্রত্বও বৃত্তিলাভ বা কার্য্যারন্ত হইয়া থাকে ? কিংবা আত্মা শরীরে থাকিবার সময়ে, তাহার ইন্দ্রিয়বর্গ সঙ্কুচিতভাবে থাকে, মৃত্যুর পর—ঘট ভাঙ্গিলে ঘটপ্রদীপের যেমন বিস্তৃতি ঘটে, তেমনই ব্যাপ্তি বা বিস্তার লাভ করিয়া দেহান্তরে প্রবেশের পর কি পুনর্বার সঙ্কুচিত হইয়া থাকে ? অপিচ, বৈশেষিক দর্শনের মতে যেমন একমাত্র মনই দেহান্তরপ্রাপ্তির জন্য উপযুক্ত দেশে গমন করে ? বেদান্ত সিদ্ধান্তে অন্তও কি সেইপ্রকারই অথবা অন্য কোন প্রকার কল্পনা আছে ? এখন এ সমস্ত প্রশ্নের উত্তর প্রদত্ত হইতেছে—

‘সেই এই ইন্দ্রিয়গণ সকলেই সমান এবং সকলেই অনন্ত’, এই শ্রুতি হইতে, এবং ইন্দ্রিয়গণ সর্বাত্মক প্রাণাশ্রিত, ইহা হইতেও জানা বাবে যে, সমস্ত ইন্দ্রিয়ই সর্বাত্মক (সর্বব্যাপক)। সেই ব্যাপক ইন্দ্রিয়সমূহের বে, আধ্যাত্মিকাদিভাবে পরিচ্ছেদ বা পরিচ্ছিন্নতা ; প্রাণিগণের প্রাক্তন কর্ম ও জ্ঞান-সংস্কারই তাহার কারণ ; অতএব ইন্দ্রিয়গণ স্বভাবতঃ সর্বগত এবং অপরিচ্ছিন্ন হইলেও, কর্ম ও জ্ঞানসংস্কারাত্মসারে ভবিষ্যৎ দেহান্তর সমূৎপন্ন হওয়ায়, তদমুসারেই ইন্দ্রিয়সমূহের বৃত্তি বা ক্রিয়শক্তি সঙ্কুচিত ও বিকাশিত হইয়া থাকে, অর্থাৎ দেহভেদাত্মসারে একই ইন্দ্রিয়ের বৃত্তি (ব্যাপার) সময়ে সঙ্কুচিত আবার সময়ে বিকাশিত হইয়া থাকে। অগ্রত্বও এইরূপ কথা উক্ত আছে—[‘এই প্রাণসমূহ ] পুষ্টিনামক ক্ষুদ্র প্রাণীর সমান, মশকের সমান, ইষ্টীর সমান, এই ত্রিলোকের সমান এবং দৃশ্যমান বে কোন বস্তুর সমান’। বক্ষ্যমাণ শ্রতিবাক্যও এ কথার অনুকূল বা সমর্থক,— ‘যে লোক এই সমুদয় অনন্তের [প্রাণের] উপাসনা করে’ এবং ‘তাহাকে বেভাবে বেভাবে উপাসনা করে’ ইত্যাদি। বিশেব এই যে, পূর্বপ্রজ্ঞানামক বাসনা বা সংস্কার বর্তমান হৃদয়ে বিদ্যমান থাকিয়াই—জলুকার ত্বায় (জ্ঞানের মত) অবিচ্ছিন্ন থাকিয়াই স্বপ্নসময়ের ত্বায় কর্মাত্মকায়ী দেহান্তর আরম্ভ করিয়া থাকে ; দেহান্তর নির্মিত হইলে পর নিজের আশ্রমভূত পূর্বতন দেহটি ও পরিত্যাগ করে, এ বিষয়ে একটী দৃষ্টান্ত প্রদর্শিত হইতেছে—

তদ্যথা তৃণজলায়ুক্তা তৃণস্তান্তঃ গত্বাত্মাক্রমমাক্রম্যাত্মান-  
মুপসংহরত্যেবমেবায়মাত্মেদত্তশরীরঃ নিহত্যাবিদ্যাঃ গমযিত্বাত্ম-  
মাক্রমমাক্রম্যাত্মানমুপসংহরতি ॥ ২৯৩ ॥ ৩ ॥

সম্বলার্থঃ । —তৎ (তত্ত্ব—দেহান্তরপ্রাপ্তিবিষয়ে) [ দৃষ্টান্তাহস্মঃ

প্রদর্শ্যতে— ] তৃণজলাযুক্তা যথা তৃণশৃঙ্গ ( আশ্রয়ভূতশৃঙ্গ তৃণশৃঙ্গ ) অন্তঃ ( অবসান্নম্—  
অগ্রভাগং ) গত্বা অন্তম আক্রমণ ( আক্রম্যতে আশ্রিতে ইতি আক্রমঃ—  
অবলম্বনম্ ) আক্রম্য ( গৃহীত্বা ) আস্তানম্ ( স্বদেহম্ ) উপসংহরতি ( সঙ্কোচয়তি—  
পশ্চান্তাগং পূর্বভাগে প্রবেশযুক্তি ), এবম্ এব ( যথোক্তদৃষ্টান্তবদেব ) অন্তম  
( মুমুক্ষুঃ ) আস্তা ইদং ( বর্তমানং ) শরীরং নিহত ( নিপাত্য )—অবিষ্ঠাং  
( মোহং ) গময়িত্বা ( অচেতনং কৃত্বা ), অন্তম আক্রমণ ( শরীরাস্তরম্ ) আক্রম্য  
আস্তানম্ উপসংহরতি ( শরীরাস্তরে আস্তাবম্ অবলম্বত ইত্যর্থঃ ) ॥২৯৩০৩॥

**মূলাচুল্লাঙ্ক ১—**[ আস্তার বর্তমান দেহত্যাগের পর শরীরাস্তর  
গ্রহণে দৃষ্টান্ত প্রদর্শিত হইতেছে— ] তৃণজলাযুক্তা ( জঁক ) যেমন  
পূর্ববৃহীত তৃণের প্রান্তভাগে যাইয়া অপর একটী তৃণ গ্রহণপূর্বক  
আপনাকে সংহত করে অর্থাৎ আপনার পশ্চান্তাগকে সম্মুখের অংশে  
প্রবেশিত করে, ঠিক সেইরূপই এই আস্তাও ( মুমুক্ষু জীবও )  
বর্তমান শরীরটী নিহত করিয়া ( ত্যাগ করিয়া ) এবং চেতনাশূন্য  
করিয়া অপর একটী দেহ অবলম্বন করত আপনাকে সেখানে লইয়া  
যায় ॥ ২৯৩ ॥ ৩ ॥

**শাস্কল্লভাস্তুম্ ।—**তত্ত্ব দেহাস্তরসঞ্চারে ইদং নিদর্শনম্।—যথা  
যেন প্রবারেণ তৃণজলাযুক্তা তৃণজলুকা তৃণশৃঙ্গ অন্তম অবসান্নং গত্বা প্রাপ্য অন্তঃ  
তৃণাস্তরম্ আক্রমণ আক্রম্যতে ইত্যাক্রমঃ, তম আক্রম্য আশ্রিত্য, আস্তানম্  
আস্তানঃ পূর্বাবরণম্ উপসংহরতি অন্ত্যাবয়বস্থানে, এবমেব অন্তম আস্তা—য়ঃ  
প্রকৃতঃ সংসারী, ইদং শরীরং পূর্বোপাস্তম, নিহত্য—স্বপ্নং প্রতিপিণ্ডস্তুরিব  
পাতয়িত্বা অবিষ্ঠাং গময়িত্বা অচেতনং কৃত্বা স্বাত্মোপসংহারেণ অন্তমাক্রমম্ তৃণ-  
স্তরমিব তৃণজলুকা, শরীরাস্তরং গৃহীত্বা প্রসারিতয়া বাসনয়া, আস্তানম্ উপ-  
সংহরতি—তত্ত্বাস্তাবমারভতে,—যথা স্বপ্নে দেহাস্তরমারভতে, স্বপ্নং দেহাস্তরস্তু  
শরীরারস্তদেশে—আরভ্যমাণে দেহে জঙ্ঘে স্থাবরে বা ।

তত্ত্ব চ কর্মবশাং করণানি লক্ষ্যত্বানি সংহত্যন্তে, বাহুঃ কুশমৃতিকাহানীয়ং  
শরীরমারভতে। তত্ত্ব চ করণব্যুহমপেক্ষ্য বাগান্তমুগ্রাহায় অগ্ন্যাদিদেবতাঃ  
সংশয়ন্তে। এব দেহাস্তরারস্তবিধিঃ ॥২৯৩০৩॥

টাকা। আধৈবিকেন ক্লপেণ সর্বগতানামপি করণানামাধ্যাত্মিকাধিভৌতিকলাপেণ  
পরিচ্ছিন্নাং তৎপরিবৃত্তশৃঙ্গ গমনং সিদ্ধ্যতীতি সিদ্ধান্তো দর্শিতঃ। ইদানীং তৃণজলাযুক্তাদৃষ্টাং

দেহান্তরং গৃহীতা পূর্বদেহং মুক্ত্যাঞ্চেতি সূলদেহবিশিষ্টেষ্঵ পরলোকগমনমিতি পৌরাণিক-  
অক্রিয়াং অত্যাখ্যাতুং দৃষ্টান্তবাকাশ তাৎপর্যমাহ—তত্ত্বেত্যাদিনা । দেহনির্গমনাং আগবংশ  
সপ্তম্যর্থঃ । তদৈব যথোক্তা বাসনা হস্তযন্ত্রা বিষ্টাকর্মনিমিত্তঃ ভাবিদেহং স্পৃশতি, জীবোহপি  
তত্ত্বাভিমানং করোতি, পুনশ্চ পূর্বদেহং তাজতি, যথা স্থপ্তে দেবে ইহমিত্যভিমন্তমানো দেহান্তরস্থ  
এব ভবতি, তথোৎক্রান্তাবপি, তত্ত্বাং ন পূর্বদেহবিশিষ্টেষ্঵ পরলোকগমনমিত্যর্থঃ । স্বাঙ্গোপ-  
সংহারো দেহে পূর্বশ্রিন্মাঞ্চাভিমানত্যাগঃ । অসারিতয়া বাসনয়া শরীরান্তরং গৃহীতেতি সম্বন্ধঃ ।  
উপসংহারস্ত দ্বন্দপমাহ—তত্ত্বেতি । সপ্তম্যর্থঃ বিবৃণোতি—আরভ্যমাণ ইতি ।

আরক্ষে দেহান্তরে হৃষ্ণদেহস্থাভিবাহিতমাহ—তত্ত্ব চেতি । কর্ম্মাত্মণঃ বিষ্টাপূর্বপ্রজ্ঞযোরূপ-  
লক্ষণম্ । নন্ম লিঙ্গদেহবলাদেবার্থক্রিয়াসিদ্ধৌ কৃতঃ সূলশরীরেণেত্যাশঙ্ক্য তদ্ব্যত্তিরেকেণে-  
তরস্থার্থক্রিয়াকারিত্বঃ নাস্তীতি মত্তাহ—বাহাং চেতি । আরক্ষে দেহস্থয়ে করণেৰু দেবতানামন্ত্বাহক-  
বেনাবস্থানং দর্শয়তি—তত্ত্বেতি । দৃলো দেহঃ সপ্তম্যর্থঃ । করণবৃত্তস্থেমাভিব্যক্তিঃ ॥২৯॥৩॥

**ভাণ্ডানুবাদ ।**—জীবের দেহান্তর-সংক্ষরণের দৃষ্টান্ত এই—তৃণজলাযুক্তা  
( জোক ) যে প্রকার [ অবলম্বিত তৃণের অন্তে অর্থাৎ অগ্রভাগে ঘাইয়া, অবলম্বন-  
বোগ্য অপর তৃণ আশ্রয় করে, এবং পরে আস্তাকে—আপনার পূর্ব ভাগটাকে  
শেষ অবয়বস্থানে উপসংহৃত করে ( লইয়া ঘায় ), ঠিক এইরূপই—যে আস্তার  
প্রস্তাব চলিতেছে, সেই সংসারী জীব পূর্বগৃহীত এই শরীরকে নিহত করিয়া  
স্বপ্নাবস্থার ত্যাগ নিপাতিত করিয়া, অবিদ্যাগ্রস্ত করিয়া অর্থাৎ স্বীয় আস্তার উপ-  
সংহার দ্বারা দেহকে অচেতন করিয়া, জলাযুক্ত ঘেৱুপ তৃণান্তর গ্রহণ করে, তজ্জপ  
দীর্ঘীকৃত স্বীয় বাসনা দ্বারা অপর দেহ অবলম্বন করিয়া আস্তার উপসংহার করে,  
অর্থাৎ সেই দেহে আস্তাভিমান স্থাপন করে,—স্বপ্নসময়ে যেমন বর্তমান দেহে  
বিদ্যমান থাকিয়াই স্বীয় সংকল্পবলে যেখানে স্বাপ্ন শরীর আরক্ষ হয়, সেখানেই  
অভিমান স্থাপন করে, তেমনই আরভ্যমান স্থাবর জঙ্গ দেহে আস্তাভাব স্থাপন  
করে ( ১ ) ।

সেখানে ইন্দ্রিয়গণ প্রাক্তন কর্মশক্তির প্রেরণায় সব্যাপার হইয়া পরম্পর  
সম্মিলিত হয়, এবং কুশ ( খড় ) ও মৃত্তিকা দ্বারা নিশ্চিত মূর্তির ত্যাগ একটী বাহু

( ১ ) তাৎপর্য—স্বপ্নসময়ে স্বপ্নদশী স্বদেহে থাকিয়াই স্বীয় সংকল্পশক্তি দ্বারা দূরদেশে বিবিধ  
প্রাতিভাসিক দেহ সৃষ্টি করিয়া তৎকালোচিত কার্য করিয়া থাকে, মুমুক্ষু জীবও এইরূপ  
দেহান্তর প্রাপ্তির পূর্বপর্যন্ত এই দেহে থাকিয়াই নিজের জ্ঞান-কর্মানুসারে পরজন্মে ঘেৱুপ দেহে  
যাইতে হইবে, তদমুক্ত উদ্বৃক্ত বাসনাকে দীর্ঘ-দীর্ঘতর করিয়া ভবিষ্যৎ দেহপ্রাপ্তির স্থানে গমন  
করে, অর্থাৎ তখন ভবিষ্যৎ দেহ বিষয়ে তাহার পূর্বসংক্ষার এক্লপভাবে অবৃক্ষ হয়, যেন সেই দেহটী  
আপ্ত বলিয়াই মনে হয় । তৃণজলাযুক্ত দৃষ্টান্ত হইতে এইরূপ দেহান্তর প্রাপ্তি বুঝিতে হইবে,  
কিন্তু সাক্ষাৎ সম্বন্ধে দেহান্তর প্রবেশ নহে ।

শরীর ( স্তুল শরীর ) সমুৎপন্ন হয় ; তাহার পর ইঙ্গিয়াধিষ্ঠাতা অগ্নিপ্রভৃতি দেবতাগণ ইঙ্গিয়সমূহকে সমাহত দেখিয়া, বাক্প্রভৃতি ইঙ্গিয়ের প্রতি অনুগ্রহ প্রকাশের নিষিদ্ধ সেই ইঙ্গিয়সংঘাতে পুনঃ অধিষ্ঠিত হয়, ইহাই দেহান্তরসমুৎপত্তির প্রণালী ॥২৯তাত্ত্ব॥

**আভাসভাষ্যম্ ।**—তত্ত্ব দেহান্তরস্তে নিতোপাত্তমেবোপাদানম্  
উপযুক্তোপযুক্ত দেহান্তরমারভতে ? অহোস্মিৎ অপূর্বমেব পুনঃ পুনরাদভে ?—  
ইতি । অত্রোচ্যতে দৃষ্টান্তঃ—

**আভাসভাষ্যের অনুবাদ ।**—এখন শঙ্খ হইতেছে যে, যথন দেহান্তর  
সমুৎপন্ন হইতে থাকে, তখন কি—যে সমস্ত দেহোপাদান সর্বদা বিচ্ছান আছে,  
সেই উপাদানগুলিই চূর্ণ-বিচূর্ণ করিয়া অপর নৃতন দেহ বিরচিত হয় ?  
অথবা সম্পূর্ণ নৃতন উপাদান সংগৃহীত হইয়া থাকে ? তছন্তরে দৃষ্টান্ত প্রদর্শিত  
হইতেছে—

তদ্যথা পেশক্ষারী পেশসো মাত্রামপাদায়ান্ত্রম্বতরং কল্যাণ-  
তরঞ্জনপং তনুত এবমেবায়মাত্ত্বেদঞ্জন্মুক্তীরং নিহত্যাহবিদ্যাঃ  
গমযিত্বাহন্ত্রম্বতরং কল্যাণতরঞ্জনপং কুরুতে—পিত্র্যং বা  
গান্ধৰ্বং বা দৈবং বা প্রাজাপত্যং বা ব্রাহ্মণং বাহন্ত্বেষাং বা  
ভূতানাম্ব ॥ ২৯৪ ॥ ৪ ॥

**সর্বলার্থঃ ১—** ( তত্ত্ব দেহান্তরস্তে উপাদানগ্রহণবিষয়ে দৃষ্টান্তঃ  
প্রদর্শ্যতে—) পেশক্ষারী ( স্তুর্বণ্কারঃ ) যথা পেশসঃ ( স্তুর্বণ্ণ ) মাত্রাঃ ( অংশঃ )  
অপাদায় ( গৃহীত্বা ) কল্যাণতরং ( পূর্বমপেক্ষ্য প্রিয়তরং ) নবতরং ( পূর্বমপেক্ষ্য  
নৃতনং ) অন্ত্র ক্রপং তনুতে ( নির্মাতি ), এবম্ এব ( যথোক্তদৃষ্টান্তবদেব ) অয়ং  
( পরলোকজিগম্ভুঃ ) আত্মা ইদং ( বর্তমানং ) শরীরং নিহত্য অবিদ্যাঃ  
( অচেতনতাঃ ) গমযিত্বা, পিত্র্যং ( পিতৃলোক-গমনোপবোগি ) বা, গান্ধৰ্বং  
( গন্ধৰ্বলোকোপবোগি ) বা, দৈবং ( দেবসম্বন্ধি ) বা, প্রাজাপত্যং ( প্রজাপতি-  
লোকপ্রাপকং ) বা, ব্রাহ্মণং ( ব্রহ্মলোকপ্রাপকং ) বা, অন্ত্বেষাং ভূতানাং [ সম্বন্ধি ]  
বা অন্ত্র নবতরং কল্যাণতরং ক্রপং ( শরীরং ) কুরুতে ( নির্মাতি ইত্যর্থঃ ) ॥২৯৪॥৪॥

**মুলাচুরূপাদক ।**—[ নৃতন দেহান্তরস্তের উপযোগী উপাদান সমূহকে  
দৃষ্টান্ত প্রদর্শিত হইতেছে— ] পেশক্ষারী ( স্তুর্বণ্কার ) যেমন পূর্ব-

সঞ্চিত সুবর্ণের অংশ লইয়া অপর একটী নৃতন রূপণীয় রূপ (অলঙ্কার) নির্মাণ করিয়া থাকে, তেমনই পরলোকে গমনোগ্রহ এই আত্মাও বর্ণমান দেহটী নিহত ও অচেতন করিয়া, পিতৃলোকে গমনোপযোগী, অথবা গঙ্কর্বলোকোপযোগী, কিংবা দেবলোকপ্রাপ্তিযোগ্য, অথবা প্রজাপতিলোকে গমনোপযোগী, কিংবা ব্রহ্মলোকলাভের উপবৃক্ত, অথবা অন্য কোন একটী প্রাণিসম্বন্ধী কল্যাণময় অভিনব নৃতন শরীর গ্রহণ করে ॥ ২৯৪ ॥ ৪ ॥

**শাঙ্করাত্মাঞ্জম্ ।**—তৎ ত্বেতশ্চিন্নর্থে, যথা পেশদ্বারী, পেশঃ সুবর্ণম্, তৎ করোতীতি পেশদ্বারী সুবর্ণকারঃ, পেশসঃ সুবর্ণশ্চ মাত্রামপাদায় অপঞ্চিত্ত গৃহীত্বা অন্যৎ পূর্বস্মাত রচনাবিশেষাত অন্যৎ নবতরমভিনবত্তরম্ কল্যাণাত কল্যাণত্তরম্ রূপঃ তন্মুতে নির্মিনোতি, এবমেব অরমাত্মেত্যাদি পূর্ববৎ ।

নিত্যোপাত্তাত্ত্বে পৃথিব্যাদৈত্যাকাশান্তানি পঞ্চ ভূতানি, যানি “দ্বে বাৰ ত্বঙ্গণে রূপে” ইতি চতুর্থে ব্যাখ্যাতানি, পেশঃস্থানীয়ানি তাত্ত্বে উপমৃচ্ছাপমৃচ্ছ অন্তদগ্নিচ দেহান্তরঃ নবতরঃ কল্যাণত্তরঃ রূপঃ সংস্থানবিশেষঃ দেহান্তরমিত্যর্থঃ, কুরুতে—পিত্র্য বা, পিতৃভ্যো হিতঃ পিতৃলোকোপভোগ্যমিত্যর্থঃ ; গাঙ্কর্বঃ গঙ্কর্বাণামুপভোগ্যম্ ; তথা দেবানাঃ দৈবম্, প্রজাপতেঃ প্রাজাপত্যম্, ব্রহ্মণ ইদঃ ব্রাহ্মাঃ বা, যথাকৰ্ম্ম যথাক্রতম্ অন্তেবাঃ বা ভূতানাঃ সম্বন্ধি শরীরান্তরঃ কুরুত-ইত্যভিসম্বধ্যতে ॥ ২৯৪ ॥ ৪ ॥

টিক। । পেশক্ষারিবাক্যব্যাবর্ত্যামাশক্তামাহ—তত্ত্বেতি । সংসারিণো হি অকৃতে দেহান্তরালস্তে কিমুপাদানমন্তি কিং বা নাস্তি ? নাস্তি চে, ন ভাবকুপঃ কার্যঃ সিধ্যেৎ ; অস্তি চে, কিং ভূতপঞ্চকমূত্তান্তুৎ ? আছেহপি তত্ত্যোপাত্তমেব পূর্বপূর্বদেহোপবদ্দেনান্তমন্তঃ দেহমারভতে ? কিংবাহ্মুদন্তুত্পঞ্চকমন্তমন্তঃ দেহঃ জনযতি । নাস্তঃ, ভূতপঞ্চকম্ত তন্তদেহোপাদানতে মায়ায়াঃ সর্বকারণত্ত্ব-স্বীকারবিরোধাত । ন দ্বিতীয়ঃ ভূতপঞ্চকেৰ্তপত্তাবপি কারণান্তরালস্ত মৃগ্যত্বান্তৈব দেহান্তরকারণত্বসংভবান্তেত্ত্বো দেহস্ত পাকভৌতিকত্বপ্রসিদ্ধিবিরোধাদিতি ভাবঃ । উত্তরঃ বাক্যমুক্তরদ্বেনাদত্তে—অত্ত্বেতি । তচ্ছার্থমপেক্ষিতঃ পূরয়ন্নাহ—দৃষ্টান্ত ইতি । অবশিষ্টঃ ভাগমাদায় ব্যাচষ্টে—যথেত্যাদিনা ।

কিং পুনরূপাদানমেতাবতা দেহান্তরালস্তেহৃপগতঃ ভবতি, তত্ত্বাহ—নিত্যোপাত্তানীতি । শরীরস্থারণত্বকাণীতি শেষঃ । তেষামুভয়ারণত্বকস্তেন মুর্ত্তামুর্ত্তত্বাঙ্গমে অন্ততত্বঃ দর্শযতি—যানীতি । দেহবিকলে মিয়ামকমাহ—যথাকর্ম্মেতি ॥ ২৯৫ ॥ ৪ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—সেই এই কথিত বিষয়ে [ দৃষ্টান্ত এই— ] পেশস্ম অর্থ

সুবর্ণ, যে লোক তাহার কাজ করে, সে পেশঙ্কারী—সুবর্ণকার, সে যেমন সুবর্ণের অংশ গ্রহণ করিয়া, নবতর—পূর্বতন গঠনপ্রণালী হইতে সম্পূর্ণ অভিনব এবং কল্যাণতর অর্থাৎ সুন্দর হইতেও অধিক সুন্দর অন্ত একটী রূপ (অলঙ্কার) নির্মাণ করিয়া থাকে। ‘এবম্ এব’ ইত্যাদির অর্থ পূর্বশ্রতির অর্থের অনুরূপ। ১

পৃথিবী হইতে আরম্ভ করিয়া আকাশপর্যন্ত যে পঞ্চভূত সর্বদাই প্রাপ্ত রহিয়াছে, এবং চতুর্থ অধ্যায়ে “দ্বি বাব ব্রহ্মণো রূপে” ইত্যাদি বাক্যে যাহাদের কথা বর্ণিত হইয়াছে, সুবর্ণস্থানীয় সেই পঞ্চভূতকেই বারংবার উপমদিত করিয়া অন্ত অন্ত নবতর ও কল্যাণতর রূপ—আকৃতিবিশেষ অর্থাৎ দেহান্তর নির্মাণ করিয়া থাকে; [সেই দেহটী] পিত্র্য—পিতৃহিতকর অর্থাৎ যেরূপ দেহ দ্বারা পিতৃগোকে উপভোগ সম্পন্ন হইতে পারে, সেইরূপ; গান্ধর্ব—গন্ধর্বগণের উপভোগযোগ্য; এইরূপ দৈব—দেবগণের উপভোগযোগ্য—প্রজাপত্য—প্রজাপতির (উপযুক্ত), অথবা ব্রাহ্মণ—ব্রহ্মার বোগা, কিংবা স্বীয় কর্ম ও জ্ঞান অনুসারে অপরাপর ভূতগণের উপভোগযোগ্য অপর শরীর নির্মাণ করিয়া থাকে ॥২৯৪॥৪॥

**আত্মাসত্ত্বাত্মক ।**—বেহশ্চ বন্ধনসংজ্ঞকা উপাধিভূতাঃ, বৈঃ সংযুক্ত-সন্ময়োহৱমিতি বিভাব্যতে, তে পদার্থাঃ পুঞ্জীকৃত্য ইহ একত্র প্রতিনির্দিষ্টস্তে।

**আত্মাসত্ত্বাত্মাত্মাদ ।**—পরলোকে গমনেন্তত এই আত্মার যে সমস্ত উপাধি ‘বন্ধন’ নামে অভিহিত, এবং যাহাদের সংবোগে এই আত্মা তন্ময়—সেই সেই উপাধির সহিত অভিন্ন বলিয়া অনুভূত হয়, এখানে সে সমুদয়কে একত্রিত করিয়া প্রদর্শন করা হইতেছে—

স বা অয়মাত্মা ব্রহ্ম বিজ্ঞানময়ো মনোময়ঃ প্রাণময়শচক্ষু-  
শ্রময়ঃ শ্রোত্রময়ঃ পৃথিবীময় আপোময়ো বাযুময় আকাশময়স্তেজো-  
ময়োহতেজোময়ঃ কামময়োহকামময়ঃ ক্রোধময়োহক্রোধময়ো  
ধৰ্মময়োহধৰ্মময়ঃ সর্বময়স্তদ্যদেতদিদম্বয়োহদোময় ইতি, যথা-  
কারী যথাচারী তথা ভবতি, সাধুকারী সাধুর্ভবতি পাপকারী  
পাপে ভবতি, পুণ্যঃ পুণ্যেন কর্মণা ভবতি পাপঃ পাপেন।  
অথো খল্লাহঃ কামময় এবায়ং পুরুষ ইতি, স যথাকামো ভবতি  
তৎক্রতুর্ভবতি, যৎক্রতুর্ভবতি তৎ কর্ম কুরুতে, যৎ কর্ম কুরুতে,  
তদভিসম্পন্নতে ॥ ২৯৫ ॥ ৫ ॥

**সরলাৰ্থ ১—** [ ইদানীমাহোপাধীন্ বিবিচ্য অদৰ্শমিতুমাহ—‘সঃ বৈ’ ইত্যাদি । ] সঃ অয়ঃ ( সংসারী ) আজ্ঞা ব্রহ্ম বৈ ( ব্রহ্ম এব ), [ উপাধিসম্পর্কাণ পুনঃ ] বিজ্ঞানময়ঃ ( বিজ্ঞানং বুদ্ধিঃ, তত্ত্বপ্রতিষ্ঠাণ বিজ্ঞানময়ঃ ), মনোময়ঃ ( মন-উপহিতস্তোষ মনোময়ঃ ), এবং প্রাণময়ঃ, চক্ষুৰ্ময়ঃ, শ্রোতৃময়ঃ, পৃথিবীময়ঃ, আপো-ময়ঃ, বাযুময়ঃ ( বায়ুবীৱশরীরে বাযুময়ঃ ), তথা আকাশময়ঃ, তেজোময়ঃ, অতেজোময়ঃ, কামময়ঃ, অকামময়ঃ, ক্রোধময়ঃ, অক্রোধময়ঃ, ধৰ্মময়ঃ, অধৰ্মময়ঃ, সর্বময়ঃ, তৎ এতৎ ( যথোক্তং ক্লপম্ অস্ত শিক্ষম ; অন্যচ— ) যৎ ( যম্বাণ ) ইদম্বয়ঃ ( প্রত্যক্ষতঃ গৃহমাণক্লপঃ ), অদোময়ঃ ( পরোক্ষময়ঃ ) ; [ কিং বহুনা— ] যথাকারী ( যথা কর্তৃৎ শীলং বস্তু, সঃ ), যথাচারী ( যথা আচরিতৃৎ শীলং বস্তু, সঃ ) [ ভবতি ], [ সঃ ] তথা ( স্বস্ত কর্মাচারাহুসারেণ ফলভাক ) ভবতি—সাধুকারী সাধুঃ ভবতি, পাপকারী পাপঃ ভবতি ; [ তত্ত্বাপি বিশেষঃ— ] পুণ্যেন কর্মণা পুণ্যঃ ভবতি, পাপেন পাপঃ ভবতি ।

অগো ( কিঞ্চ ), খলু ( প্রসিদ্ধো ) আহঃ ( কথয়ন্তি ) [ লোকাঃ ]—অয়ঃ পুরুষঃ কামময়ঃ এব ইতি ; সঃ ( পুরুষঃ ) যথাকামঃ ভবতি, তৎক্রতুঃ ( তাদৃশ-সংকল্পবান् ) ভবতি, যৎক্রতুঃ ( বাদৃশসংকল্পবান্ ) ভবতি, তৎ ( সংকল্পিতঃ ) কর্ম কুরতে ; যৎ কর্ম কুরতে, তৎ অভিসম্পত্ততে ইত্যর্থঃ ( তজপঃ লভতে ) ॥২৯৫০৫০॥

**মূলানুস্মান ১—** [ এই সংসারী আজ্ঞা যে সমস্ত উপাধিযোগে তন্ময়ত্ব প্রাপ্ত হয়, সে সমুদ্দেশের নির্দেশ করিতেছেন— ] সেই আজ্ঞা প্রকৃতপক্ষে ব্রহ্মই বটে, [ কিন্তু উপাধিযোগে ] বিজ্ঞানময় ( বুদ্ধির সহিত অভিন্নক্লপ ) ও মনোময় ( মনের সহিত অভিন্নক্লপ ) হয় ; এই প্রকার প্রাণময়, চক্ষুৰ্ময়, শ্রোতৃময়, [ পার্থিব শরীরে ] পৃথিবীময়, [ বৰুণ-লোকে ] আপোময়, বাযুময়, আকাশময়, তেজোময়, অতেজোময়, কামময়, অকামময়, ক্রোধময়, অক্রোধময়, ধৰ্মময়, অধৰ্মময়, সর্বময়, এবং প্রত্যক্ষ-গ্রাহ বস্তুময়, পরোক্ষ-বস্তুময়ও বটে । [ ফল কথা, ] যেকোপ কর্ম ও আচারের অনুশীলন করে, সেইকোপই হয়,—উত্তম কর্মকারী উত্তম হয়, আর অধম কর্মকারী অধম হয়, পুণ্য কর্ম দ্বারা পুণ্যবান ( সুধী ) হয়, আর পাপ কর্ম দ্বারা পাপী ( দুঃখী ) হয় ।

লোকেও বলিয়া থাকে যে, এই সংসারী জীব কেবলই কাময় ;  
সে যেরূপ কামনাশালী হয়, সেইরূপই সংকল্প করে, আবার যেরূপ  
সংকল্পসম্পন্ন হয়, সেইরূপই কর্মানুষ্ঠান করে, এবং যেরূপ কর্ম করে,  
ঠিক তদনুরূপ অবস্থাই লাভ করে ॥ ২৯৫ ॥ ৫ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ।**—স বৈ অ঱্গঃ, যঃ এবৎ সংসারত্যাগ্যা—ব্রহ্মেব পর এব,  
যঃ অশনাগ্নান্তৌতো বিজ্ঞানময়ঃ ; বিজ্ঞানং বুদ্ধিঃ, তেনোপলক্ষ্যমাণঃ তন্ময়ঃ ;  
“কতম আচ্ছেতি, যোহুৰং বিজ্ঞানময়ঃ প্রাগেবু” ইতি হি উক্তম্ ; বিজ্ঞানময়ঃ  
বিজ্ঞানপ্রায়ঃ, যস্মাং তদ্বর্ত্তমন্ত্র বিভাব্যতে, “ধ্যায়তৌব লেলায়তৌব” ইতি ;  
তথা মনোময়ঃ—মনঃসন্নিকর্ষাং মনোময়ঃ ; তথা প্রাণময়ঃ, প্রাণঃ পঞ্চবৃত্তিঃ,  
তন্ময়ঃ, বেন চেতনশ্চলতৌব লক্ষ্যতে ; তথা চক্রবৰ্ত্তয়ঃ কৃপদর্শনকালে, এবৎ শ্রোত্র-  
ময়ঃ শব্দশ্রবণকালে, এবৎ তস্য তস্ত্রেন্দ্রিয়স্য ব্যাপারোদ্ভূতে তত্ত্বময়ো ভবতি । ১

টীকা । শরীরারস্তে মায়াজ্ঞকভূতপঞ্চকমুপাদানমিতি বদতা ভূতাবয়বানামপি সহেব  
গমনমিত্যাক্তম্ । ইদানীং স বা অয়মাদ্বেতাদেন্তাংপর্যমাহ—যেহেতোতি । তানেবোপাধি-  
ভূতান্ত পদার্থান্ত বিশিনষ্টি—বৈরিতি । ননু পূর্বমপোতে পদার্থা দর্শিতাঃ, কিঃ পুনস্তৎপ্রদর্শনে-  
নেত্যাশক্যাহ—পুঞ্জীকৃত্যেতি । স বা অয়মাজ্ঞা ব্রহ্মেতি ভাগঃ বাকুর্বংশাজ্ঞানো ব্রহ্মেকাং  
বাস্তবং বৃত্তং দর্শয়তি—স বা ইতি । তঙ্গেবাবাস্তুরং কৃপমুপস্থিত্যতি বিজ্ঞানময় ইত্যাদিন ।  
জোতিৰ্বৰ্কণেহপি ব্যাখ্যাতঃ বিজ্ঞানময়ত্বমিত্যাহ—কতম ইতি । কশ্মিন্দুর্থে ময়টি প্রযুজাতে,  
তত্ত্বাত—বিজ্ঞানেতি । উক্তে ময়ডুর্থে হেতুমাহ—যস্মাদিতি । বুদ্ধোকাধাসাত্ত্বস্তু কর্তৃতা-  
দেরাজ্ঞনি প্রতীতিৰিত্যত্র মানমাহ—ধ্যায়তৌবেতি । মনঃসন্নিকর্ষান্তেন স্তুত্যত্যা সংবক্রান্তিত  
যাবৎ । চক্রবৰ্ত্তাদেৱপলক্ষণত্বমঙ্গীকৃত্যাহ—এবমিতি । ১

এবৎ বুদ্ধিপ্রাণদ্বারেণ চক্রুরাদিকরণময়ঃ সন् শরীরারস্তকপৃথিব্যাদিভূতময়ো  
ভবতি ; তত্র পাথিবাদিশরীরারস্তে পৃথিবীময়ো ভবতি ; তথা বৰুণাদিলোকেযু  
আপ্যশরীরারস্তে আপোময়ো ভবতি ; তথা বায়ুব্যশরীরারস্তে বায়ুময়ো ভবতি ;  
তত্ত্ব আকাশশরীরারস্তে আকাশময়ো ভবতি ; এবমেতানি তৈজসানি দেব-  
শরীরাণি ; তেষারভ্যাগেষু তত্ত্বময়ঃ তেজোময়ো ভবতি । অতো ব্যতিৰিজ্ঞানি  
পশ্চাদিশরীরাণি নরকপ্রেতাদিশরীরাণি চ অতেজোময়ানি ; তাত্ত্বপেক্ষ্য আহ—  
অতেজোময় ইতি ।

এবৎ কার্য্যকরণসভ্যাত্ময়ঃ সন্ত আজ্ঞা প্রাপ্তব্যং বস্তুত্বরং পশ্চন্ত ইদং যয়া  
প্রাপ্তম্, অদো যয়া প্রাপ্তব্যম্—ইত্যেবং বিপরীতপ্রত্যবস্তুভিজ্ঞাবঃ কামময়ো  
ভবতি । তশ্চিন্ত কামে দোবৎ পশ্চতঃ তদ্বিষয়াভিজ্ঞাবপ্রশমে চিত্তং প্রসন্নমকল্যৎ

শাস্তঃ ভবতি, তন্ময়ঃ অকাময়ঃ ; এবং তশ্চিন্ন বিহতে কামে কেনচিৎ, স কামঃ  
ক্রোধস্তেন পরিণয়তে, তেন তন্ময়ো ভবন্ন ক্রোধয়ঃ। স ক্রোধঃ কেনচিত্পায়েন  
নিবন্ধিতো যদা ভবতি, তদা প্রসন্নমনাকুলঃ চিত্তঃ সৎ অক্রোধ উচ্যতে, তেন  
তন্ময়ঃ। এবং কামক্রোধাভ্যামকামাক্রোধাভ্যাঃ তন্ময়ো ভূত্বা ধর্ময়োহধর্ম-  
য়শ্চ ভবতি। নহি কামক্রোধাদিভিবিনা ধর্মাদিপ্রবৃত্তিরূপপন্থতে, “যদ্যদ্বি  
কুরুতে কর্ম তত্ত্ব কামস্ত চেষ্টিতম্” ইতি শ্লোগাঃ ; ধর্ময়োহধর্ময়শ্চ ভূত্বা  
সর্বময়ো ভবতি। সমস্তঃ ধর্মাধর্ময়োঃ কার্যাঃ যাবৎকিঞ্চিদ্ব্যাকৃতম্, তৎ সর্বঃ  
ধর্মাধর্ময়োঃ ফলম্ ; তৎ প্রতিপন্থমানস্তন্ময়ো ভবতি। ২

উক্তমনুগ্য সামান্যেন পঞ্চতুতময়ত্তমাহ—এবং বুদ্ধীতি। ভূতময়ত্তে সত্ত্বাস্তুরবিশেষমাহ—  
তত্ত্বেত্যাদিনা। ন চাকাণপরমাঙ্গভাবাদাকাশস্ত শরীরান্নারণ্তকত্তঃ, শ্রতিবৰ্মক্তারণ্তপ্রক্রিয়া-  
নভূপগমাদিতাত্তিপ্রত্যাহ—তথাকাশেতি। কথং পুনর্ধর্মাদিময়ত্তে কামাদিময়ত্তমুপস্থুজ্যাতে,  
তত্ত্বাহ—ন হীতি। কথং ধর্মাদিময়ত্তঃ সর্বময়ত্তে কারণমিত্যাশক্যাহ—সমস্তমিতি। ২

কিং বহুনা, তদেতৎ সিদ্ধমস্ত্য—যৎ অয়ম্ ইদময়ঃ গৃহমাণবিষয়াদিময়ঃ, তত্ত্বাদ্  
অয়ম্ অদোময়ঃ ; আদ ইতি পরোক্ষং কার্য্যেণ গৃহমাণেন নির্দিষ্টতে ; অনন্তা হি  
অন্তঃকরণে ভাবনাবিশেবাঃ ; নৈব তে বিশেবতো নির্দেষ্টুং শক্যতে ; তশ্চিন্ন-  
শ্চ ক্ষণে কার্য্যতোহবগমাণ্তে—ইদমস্ত্য হৃদি বর্ততে, অদোহস্ত্বেতি। তেন  
গৃহমাণ-কার্য্যেণ ইদম্ময়ত্ত্বা নির্দিষ্টতে—পরোক্ষোহন্তঃহো ব্যবহারঃ—  
অয়মিদানীমদোময় ইতি। ৩।

তদ্যন্তেত্ত্বাদেরথমাহ—কিং বহুমেতি। বিষয়ঃ শকাদিত্তোহন্তদপি প্রত্যক্ষতো  
গৃহমাণমাদিশব্দার্থঃ। ইদংময়ত্তমদোময়ত্তে গমকমিত্যাহ—তত্ত্বাদিতি। বিশেষত্তন্ময়ত্তেৰ্ত্তিঃ  
বিনা কিমিতি সামান্যেত্ত্বাজ্ঞিরিতাশক্যাহ—অনন্তা হীতি। তদন্তিহে মানবাহ—তত্ত্বাদিতি।  
অবগতিপ্রকারমভিন্নযীতি—ইদমস্ত্বেতি। ইধংময়ত্তমদোময়ত্তঃ চোপসংহরতি তেনেত্তাদিনা।  
পরোক্ষত্তঃ ব্যাকরণেতি—অন্তঃস্ত ইতি। ব্যবহিতবিষয়বাবহারবানিতি যাবৎ। ইদানীমিত্য-  
আছুপরিষ্ঠাদপি তেনেতি সব্বধাতে। পরোক্ষত্তাবস্থেদানীমিত্যভু। তৃতীয়য়া চ প্রত্যক্ষ-  
ব্যবহারো নির্দিষ্টতে। ইতিশব্দঃ সর্বময়ত্তেৰ্ত্তমসংহারার্থঃ। ৩

সঙ্গেপত্ত্ব—যথা কর্তৃৎ যথা বা আচরিতুৎ শীলমস্ত্য, সোহয়ং যথাকারী  
বথাচারী, স তথা ভবতি। করণং নাম নিয়তা ক্রিয়া বিধিপ্রতিদেখাদি-গম্যা,  
আচরণং নাম অনিয়তা ইতি বিশেবঃ। সাধুকারী সাধুর্ভবতীতি যথাকারীত্যন্ত  
বিশেবণম্ ; পাপকারী পাপে ভবতীতি চ যথাচারীত্যন্ত। তাচ্ছীল্যপ্রত্যয়ো-  
পাদানাং। অত্যন্ততাৎপর্যত্বে তন্ময়ত্তম, ন তু তৎকর্মযাত্রেণ, ইত্যাশক্যাহ—  
পুণ্যঃ পুণ্যেন কর্মণা ভবতি, পাপঃ পাপেনেতি। পুণ্যপ্রাপকর্মযাত্রেণেব তন্ময়তা

স্ত্রাং, ন তু তাচ্ছীল্যমপেক্ষতে; তাচ্ছীল্যে তু তন্মুরভাতিশর ইত্যৱং বিশেষঃ। তত্র কামক্রোধাদিপূর্বকপুণ্যাপুণ্যকারিতা সর্বময়ত্বে হেতুঃ, সংসারশৃঙ্খলারণম্, দেহাদেহান্তরসঞ্চারশৃঙ্খলারণম্ চ; এতৎপ্রযুক্তে হি অন্তদগ্ধদেহান্তরমুপাদত্তে; তস্মাং পুণ্যাপুণ্যে সংসারশৃঙ্খলারণম্, এতদ্বিষয়ে হি বিধিপ্রতিষেধে, অত্র শাস্ত্রশৃঙ্খলারণম্ সাফল্যমিতি । ৪।

বিজ্ঞানময়াদিবাক্যার্থঃ সংক্ষিপ্তি—সংক্ষেপতত্ত্বিতি। করণচরণযোরৈকেন পৌনরুক্ত্বা-মাশক্ষ্যাহ—করণং নামেতি। আদিশব্দঃ শিষ্ঠাচারনঃগ্রহার্থঃ। বাক্যান্তরঃ শক্তোভৱেনোথাপ্য ব্যাচষ্টে—তাচ্ছীল্যমুপঘৃজ্যতে, তত্ত্বাহ—তাচ্ছীল্যে ভিত্তি। পূর্বপক্ষমুপসংহরতি—তত্ত্বেত্যাদিন। কর্মণঃ সংসারকারণত্বমুপসংহরতি—এতৎপ্রযুক্তে হীতি। সংসারপ্রয়োজকে কর্মণি প্রমাণমাহ—এতদ্বিষয়ে হীতি। কথং যথোক্তকর্মবিষয়তঃ বিধিনিষেধযোরিত্যাশক্ষ্যাহ—অত্রেতি। ইতিশব্দঃ পূর্বপক্ষসমাপ্ত্যার্থঃ। ৫।

অথো অপি অন্তে বন্ধ-মোক্ষকুশলাঃ থৰ্বাহঃ—সত্যঃ, কামাদিপূর্বকে পুণ্যাপুণ্যে শরীরগ্রহণকারণম্; তথাপি কামপ্রযুক্তে হি পুরুষঃ পুণ্যাপুণ্যে কর্মণী উপচিনোতি; কামপ্রহাণে তু কর্ম বিদ্যমানমপি পুণ্যাপুণ্যাপচরকরং ন ভবতি; উপচিতে অপি পুণ্যাপুণ্যে কর্মণী কামশূল্যে ফলারণ্তকে ন ভবতঃ; তস্মাং কাম-এব সংসারশৃঙ্খলারণম্। তথা চোক্তমার্থবর্ণে “কামান্ বঃ কাময়তে মন্ত্রমানঃ স কর্মভির্জয়তে তত্র তত্র” ইতি। তস্মাং কামময় এবাযঃ পুরুষঃ; বদ্ধত্বময়ত্বম্, তদকারণং বিদ্যমানমপি, ইত্যতঃ অবধারয়তি—‘কামময় এব’ ইতি। ৫।

সিদ্ধান্তমবতারয়তি—অথো ইতি। সংসারকারণস্ত্রাজ্ঞানশৃঙ্খলারণম্ প্রাধান্তেন কামঃ সহকারীতি স্বসিদ্ধান্তঃ সমর্থয়তে—সত্যমিত্যাদিন। কামাভাবেহপি কর্মণঃ সত্ত্বঃ দৃষ্টিমিত্যাশক্ষ্যাহ—কামপ্রহাণে ভিত্তি। নহু কামাভাবেহপি নিত্যান্তমুষ্ঠানাং পুণ্যাপুণ্যে সঞ্চীয়তে, তত্ত্বাহ—উপচিতে ইতি। যো হি পশ্চপুত্রস্র্গাদীননভিশয়পুরুষার্থান্মন্ত্রমানঃ তানেব কাময়তে, স তত্ত্বেগভূমো তত্তৎকামনংযুক্তে ভবতীত্যাধর্মশ্রদ্ধতেরথঃ। শ্রতিযুক্তিসিদ্ধমৰ্থঃ নিগময়তি—তস্মাদিতি। ধৰ্মাদিময়ত্বস্ত্রাপি সত্ত্বাদবধারণানুপপত্তিমাশক্ষ্যাহ—যদিতি। ৫।

যস্মাং স ৮ কামময়ঃ সন্ত্বাদৃশেন কামেন যথাকামো ভবতি, তৎক্রতুর্ভবতি, স কাম ঈষদভিলাষমাত্রেণাভিব্যক্তে। যশ্চিন্ন বিষয়ে ভবতি, সঃ অবিহত্যমানঃ স্ফুটাভবন্ম ক্রতুর্ভবত্বাপন্ততে। ক্রতুর্ভব অধ্যবসাযঃ নিষ্ঠয়ঃ—বদনস্ত্রা ত্রিয়া প্রবর্ততে। যৎক্রতুর্ভবতি—বাদৃকামকার্যেণ ক্রতুনা যথাক্রমঃ ক্রতুর্ভবত্ব, সোহয়ঃ যৎক্রতুর্ভবতি, তৎ কর্ম কুরতে যদ্বিষয়ঃ ক্রতুঃ, তৎফল-নির্বাত্তে যদ্ব যোগ্যঃ কর্ম, তৎ কুরতে নির্বর্তয়তি; যৎ কর্ম কুরতে, তদভিসম্পত্ততে তদীয়ঃ ফলমভি-সম্পত্ততে। তস্মাং সর্বময়ত্বে অন্ত সংসারিত্বে চ কাম এব হেতুরিতি ॥২৯৫॥৫॥

স যথাকামো ভবতীত্যাদি ব্যাচ্ছে—যশ্চাদিত্যাদিনা । যশ্চাদিত্যস্ত তশ্চাদিতি ব্যবহিতেন সম্বন্ধঃ । ইতিশব্দো ব্রাহ্মণসমাপ্ত্যৰ্থঃ ॥ ২৯৫ ॥ ৫ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—যে আত্মা এইরূপে পরলোকে প্রয়াণ করে, সেই আত্মা ব্রহ্মাই—পরমাত্মাই—যিনি অশনায়াদি ধর্মের অতীত ; সেই আত্মা বিজ্ঞানময়—বিজ্ঞান অর্থ—বুদ্ধি, বুদ্ধিতে লক্ষিত হয় বলিয়া আত্মা বিজ্ঞানময় ; অত্ততও উক্ত হইয়াছে যে, ‘আত্মা কোন্টী ? না, প্রাণের মধ্যে বাহা এই বিজ্ঞানময় ।’ বিজ্ঞানময় অর্থ—বিজ্ঞানপ্রায় অর্থাৎ ঠিক বিজ্ঞানেরই মত ; বেহেতু আত্মাধর্মরূপে বিজ্ঞানের প্রতীতি হয়, সেই হেতুই ইহার বিজ্ঞানময়ত্ব ; শ্রতি বলিতেছেন, ‘যেন ধানই করে, যেন চেষ্টাই করে’ । এইপ্রকার মনোময়—মনের সহিত সামিধ্য থাকায় আত্মা মনোময় হয় ; সেই প্রকার প্রাণময়—প্রাণ অর্থ—পঞ্চবৃক্ষি প্রাণ, তাহার সহিত সম্বন্ধ বশতঃ আত্মা তন্ময় হয় ; বাহার কলে চেতন আত্মা ক্রিয়াশীল বলিয়াই বেন প্রতীত হইয়া থাকে । এইরূপ, কৃপ দর্শনকালে চক্ষুর্ময় এবং শব্দ শ্রবণ-সময়ে শ্রোত্রময় হয় । এইপ্রকার ব্যবন যে ইঙ্গিয়ের ব্যাপার প্রাচুর্ভূত হয়, তখন সেই ইঙ্গিয়ের সহিতই তন্ময়তা প্রাপ্ত হয় । ১

এইপ্রকার বুদ্ধি ও প্রাণের সাহায্যে আত্মা চক্ষুঃপ্রভৃতি করণবর্গের সহিত তন্ময়ত্ব প্রাপ্ত হইয়া, শেষে শরীরোৎপাদক পৃথিবীপ্রভৃতি ভূতময়ও হইয়া থাকে । তন্মধ্যে পার্থিব শরীরোৎপত্তিতে আত্মা পৃথিবীময় হয় ; এইরূপ বরণলোকপ্রভৃতি বিভিন্নস্থানে—জলীয় শরীরস্থষ্টিতে আপোময় হয় ; বায়বীয় শরীরস্থষ্টিতে বায়ুময় হয় ; এইপ্রকার আকাশাত্মক শরীরোৎপত্তিতে আকাশময়, তৈজস দেব শরীরস্থষ্টিতে তেজোময় হয়, তত্ত্ব পঞ্চপ্রভৃতির শরীর এবং নারক ও প্রেতাদির শরীর অতেজোময় ; সেই সমস্ত দেহকে লক্ষ্য করিয়া অতেজোময় বলা হইয়াছে । ২

এইপ্রকার, আত্মা দেহেঙ্গিসংঘাতের সহিত তন্ময়তা প্রাপ্ত হইবার পর, ভবিষ্যতে যে ভাব লাভ করিবে, জ্ঞানস্থষ্টিতে তাহা অবলোকন করত ‘আমি ইহা পাইয়াছি, আমি অমুক ভাব পাইব’ এইপ্রকার ভাস্তবুদ্ধিবশে তদ্বিষয়ে অভিলাখী হইয়া কামময় হয় । পুরুষের চিন্ত আবার সেই কামনাতেও দোষদর্শন করিয়া সেই কামনা-দোষের অপগমে প্রসন্ন, কলুষতাশূন্য ও প্রশান্ত হয় ; চিন্ত তখন তন্ময়—অকামময় হয় । কোন কারণে যদি সেই কাম বা অভিলাখ ব্যাহত হয়, তাহা হইলে সেই কামই আবার ক্রোধাকারে পরিণত হয় ; সেই অন্ত তন্ময়তা লাভ করিয়া ক্রোধময় হয় ; সেই ক্রোধও আবার যখন কোনু উপায়ে নিবারিত হয়,

তখন তাহার চিন্ত প্রসর ও অব্যাকুল হওয়ার অক্রোধময় বলিয়া কথিত হয় ; এই জন্য পুরুষ তখন তন্ময় ( অক্রোধময় ) হয় । এইরূপ কামে ও ক্রোধে এবং অকামে ও অক্রোধে তন্ময়তা লাভ করত পুরুষ ধর্ময় এবং অধর্ময়ও হইয়া থাকে ; কেন না, ‘লোক যে কোন কর্ম করে, সে সমুদয়ই কামের চেষ্টা বা কামনার ফল’ ইত্যাদি শুভিবাক্য হইতে জানা যায় যে, কাম-ক্রোধাদি ব্যতিরেকে ধর্মাধর্ম বিষয়ে লোকের প্রবৃত্তি জনিতে পারে না । ধর্ময়ও অধর্ময় হইয়া সর্বময় হয় ; যাহা কিছু ব্যক্ত জগৎ—জাগতিক পদার্থ, সে সমুদয়ই ধর্মাধর্মের কার্য বা ফল, অর্থাৎ ধর্মাধর্মের ফলভোগের অগ্রহ এই দৃশ্যমান জগতের অভিব্যক্তি হইয়াছে ; স্মৃতরাং জগৎকে ধর্মাধর্মের ফল বলা যাইতে পারে ; পুরুষ তাহা প্রাপ্ত হইয়া তন্ময় হইয়া থাকে । ৩

আর অধিক কথায় প্রয়োজন কি, পুরুষের এই ভাব চিরপ্রসিদ্ধ ; পুরুষ যেহেতু ইদশ্চায়—ইন্দ্রিয় যে সমুদয় বিষয় গ্রহণ করিয়া থাকে, তন্ময় হয়, সেই হেতুই পুরুষ অদোময়ও বটে ; ‘অদস্’ অর্থ পরোক্ষ বস্তু, যাহা কার্য-দর্শনে জানিতে পারা যায় ; কারণ, হৃদয়ের ভাব ( চিন্তাবিশেষ ) অনস্তু, সে সমুদয়ের বিশেষ নাম নির্দেশ করা সম্ভব হয় না ; তবে উপস্থিতিতে বিশেষ বিশেষ কার্য দর্শনে বুঝিতে পারা যায় যে, ইহার হৃদয়ে এই ভাব আছে, ইহার হৃদয়ে অধুক ভাব আছে ; অতএব প্রতীতি-গোচরাপন কার্য দ্বারাই ‘ইদশ্চায়’ ক্লপে নির্দেশ করা হয়, আর অস্তঃকরণস্ত পরোক্ষব্যবহার-গোচর বস্তুকে ‘অদোময়’ ক্লপে প্রকাশ করা হয় । ৪

সংজ্ঞপতঃ [ বলা যায় যে, ] যে পুরুষ বেরূপ কর্ম করিতে বা যেরূপ আচরণ করিতে অভ্যস্ত, সেই পুরুষ যথাকারী ও যথাচারী ; তদ্বিষয়ে তিনি স্বীয় কর্ম ও আচারান্তরূপ হইয়া থাকেন । [ যথাকারী কথার ] করণ অর্থ—বিধি-নিমেধ-শাস্ত্রগম্য নিয়ত বা অবশ্যকর্তব্য ক্রিয়া, আর চরণ অর্থ—অনিয়ত অর্থাৎ যাহা অবশ্য কর্তব্য নহে, একপ ক্রিয়া ; উক্ত ক্রিয়া ও আচারের মধ্যে এইরূপ পার্থক্য রহিয়াছে । ‘সাধুকারী সাধুঃ ভবতি’ ( উক্ত কার্যকারী উক্ত হয় ), এ কথাটী ‘যথাকারী’ কথারই বিশেষণ বা অর্থপ্রকাশক মাত্র ; এবং ‘পাপকারী পাপঃ ভবতি’ ( পাপকর্মকারী পাপী হয় ), এই কথাটীও যথাচারী কথার বিশেষণ । এখানে ‘যথাকারী’ ও ‘যথাচারী’ প্রভৃতি বাক্যে তাচ্ছীল্য প্রত্যয় থাকায় ( ১ )

( ১ ) তাংপর্য—কাহারও স্বভাবসিদ্ধ ক্রিয়া বুঝাইবার নিমিত্ত কতকগুলি কৃৎপ্রত্যয়ের বিধান আছে ; সেই প্রত্যয়গুলিকে ‘তাচ্ছীল্য প্রত্যয়’ বলে । যেমন, শুরা পান করা যাহার

আশঙ্কা হইতে পারে যে, অত্যন্ত তৎপৰতাই (অত্যন্ত অভিনিবেশই) তন্মুরত্ব, শুধু ভাল মন্দ কর্ম মাত্র নহে; সেই আশঙ্কা নিরাসের নিমিত্ত বলিতেছেন—‘পুণ্যকর্ম দ্বারা পুণ্য (শুভফলভাগী) হয়, আর পাপকর্ম দ্বারা পাপ (নিহৃষ্ট ফলভাগী) হয়’। বিশেষ এই যে, শুধু পুণ্য ও পাপকর্ম দ্বারাই তন্মুরত্ব হইতে পারে সত্য, কিন্তু তাহাতে ‘তাছীল্য’ হইলে অর্থাৎ সেই পুণ্য ও পাপকর্ম স্বভাবে পরিণত হইলে তন্মুরতার পরিপূর্ণি ঘটিয়া থাকে। কামক্রেণ্ডাদি দোষ সহকারে যে পুণ্যাপুণ্য কর্মানুষ্ঠান, তাহাই জীবের সর্বমুগ্ধের কারণ এবং সংসারপ্রাপ্তির ও দেহান্তর সঞ্চালনের কারণ; কেন না, কামক্রেণ্ডাদি-সহকৃত কর্মের প্রেরণাবশেই জীব এক দেহের পর অন্ত দেহ ধারণ করিতে থাকে। অতএব পুণ্যাপুণ্যই সংসার-প্রাপ্তির কারণ, বিধি-নিষেধশাস্ত্রও এই পুণ্যাপুণ্য বিষয়েই প্রযুক্ত হইয়াছে; তদ্বিষয়েই শাস্ত্রের সফলতা বা সার্থকতা। ৫

অপি চ, যাহারা বন্ধ মৌক বিষয়ে অভিজ্ঞ, তাহারা ও বলিয়া থাকেন—যদি ও কাম ক্রেণ্ডাদি সহকৃত পুণ্য পাপই জীবের শরীর-গ্রহণের কারণ সত্য, তথাপি কামনার প্রেরণারই লোকে পুণ্য ও পাপ সঞ্চয় করিয়া থাকে; কামনা পরিত্যাগ করিলে, কর্ম অনুষ্ঠিত হইয়াও পুণ্য বা পাপ জন্মায় না; পক্ষান্তরে পুণ্যাপুণ্য সঞ্চিত থাকিলেও, যদি কামনারহিত হয়, তাহা হইলে ঐ পুণ্য ও পাপ কোনোক্রমে ফলজনক হয় না; অতএব প্রকৃতপক্ষে কামনাই সংসারের মুখ্য কারণ (১)। আথর্বণ শ্রতিতেও এই কথা বলা আছে—‘যে লোক অভিনিবেশ সহকারে বিবিধ কাম্য বিষয় কামনা করে; সেই লোক সেই কামনানুসারে ভিন্ন ভিন্ন স্থানে জন্ম গ্রহণ করে’; অতএব এই পুরুষ অর্থাৎ জীব কামমুরহ (কামনাপ্রধানই)

স্বভাব, তাহাকে বলে—শুরাপায়ী, প্রাণিহত্যা করা যাহার স্বভাব, তাহাকে বলে ‘ঘাতুক’ ইত্যাদি। এখানে সাধু কর্ম করাই যাহার স্বভাব, তিনি সাধুকারী; শুতরাং দ্রুই একবার সাধুকর্ম করিলেই সাধুকারী বলিতে পারা যায় না; এই আশঙ্কায় বলিলেন ‘পুণ্য’ ইতি।

(১) তাংপর্য—জীবের অনুষ্ঠিত শুভান্তর কর্মই সাক্ষাৎ সম্বন্ধে ভবিষ্যৎ ফলের জনক, কামনা তাহার সহকারী কারণ; কিন্তু কামনা সহকারী হইলেও ফলোৎপাদনে তাহারই আধারণ। তঙ্গুল যেমন অঙ্গুরোৎপত্তির প্রধান কারণ হইয়াও, তুষরহিত হইলে অঙ্গুরোৎপাদনে সমর্থ হয় না; এই জন্ত তুষ নিজে অঙ্গুরোৎপাদক না হইলেও, অঙ্গুরোৎপাদনের প্রধান সহায়; এইক্রমে পুণ্যাপুণ্য কর্ম ফলজনক হইলেও, কামনাই তাহার প্রধান সহায়। কামনার অভাবে কোন কর্মই ফলোৎপাদনে সমর্থ হয় না; এই জন্তই নিষ্কামভাবে কর্ম করিলে তাহা দ্বারা তদন্তুষ্টাত্ম সংসারে আবক্ষ হয় না।

বটে ; ইহা ছাড়া যে অন্তর্মুলতা, তাহা থাকিলেও কোন ফলবিশেষের জনক হয় না । ইহাই ‘কাময় এব’ কথায় অবধারিত হইয়াছে । ৬

বেহেতু পুরুষ কাময় হইয়া বিভিন্নরূপ কামনাহুসারে—যাদৃশ কামনাসম্পন্ন হয়, তাদৃশ সঙ্কল্পবান् হয়, অর্থাৎ কামনা প্রথমতঃ যে বিষয়ে অতি অল্প মাত্রায় অভিব্যক্ত হয়, পরে তাহাই বিনা বাধায় পরিষ্কৃট হইয়া ক্রতুরাপে পরিণত হইয়া থাকে ; ক্রতু অর্থ অধ্যবসায় ; ইহার অগ্র নাম সংকল্প ও নিশ্চয় জ্ঞান ; যাহার পরেই ত্রিয়া আরম্ভ হয় । লোক যে বিষয়ে ক্রতুবান् হয়, অর্থাৎ যাদৃশ কামনাজনিত সংকল্প দ্বারা পুরুষ ঘেৰুপ ক্রতুসম্পন্ন হয়, সেইরূপ কর্মই করিয়া থাকে । অভিপ্রায় এই যে, যে বিষয়ে ক্রতু হয়, তাহার ফল-সম্পাদনের নিমিত্ত তত্ত্বপুরুষ কর্ম সম্পাদন করিয়া থাকে । তাহার পর, ঘেৰুপ কর্ম করে, তদনুরূপ ফল লাভ করিয়া থাকে । [ অতএব বুক্তা গেল যে, ] পুরুষের সর্বমুক্তি ও সংসারিত্বের প্রতি কামনাই মুগ্ধ কারণ ॥ ২৯৫ ॥ ৫ ॥

তদেব শ্লোকে ভবতি—তদেব সক্তঃ সহ কর্মণেতি লিঙ্গং  
মনো যত্র নিষক্তমস্ত । প্রাপ্যাত্মং কর্মণস্তস্ত যৎ কিঞ্চেহ করো-  
ত্যয়ম্ । তস্মাল্লোকাং পুনরৈত্যস্মে লোকায় কর্মণে—ইতি তু  
কাময়মানঃ, অথাকাময়মানো ঘোষকামো নিষ্কাম আপ্তকাম আত্ম-  
কামঃ, ন তস্ত প্রাণা উৎক্রামন্তি ত্রায়েব সন্ত ব্রহ্মাপ্যেতি ॥ ২৯৬ ॥ ৬ ॥

সর্বলার্থঃ ।—তৎ ( তত্র বিষয়ে ) এবং ( বক্ষ্যমাণঃ ) শ্লোকঃ ( সংক্ষি-  
প্তার্থকং বাক্যম্ ) ভবতি ( অস্তি ) । [ তদেব শ্লোকং নিদিশতি—] অস্তি  
( পুরুষস্ত ) লিঙ্গঃ ( স্তুত্যঃ, লিঙ্গরীরাবয়বঃ বা ) মনঃ, যত্র ( দশ্মিন্দিশে )  
নিষক্তম্ ( কামনাযুক্তম্—তন্ময়ম্ ) [ ভবতি ], সক্তঃ ( আসক্তঃ—কামনাবান् )  
পুরুষঃ কর্মণা সহ ( কর্মসংস্কারেণ সহ, ‘সঃ’ ইতি পুরুষবিশেবণঃ বা, ই ইতি  
নিষ্ঠে ) তৎ ( কাম্যঃ ফলম্ ) এব এতি ( প্রাপ্নোতি ) ।

অয়ঃ ( সংসারী জীবঃ ) ইহ ( অশ্মিন্দিশনি ) যৎ কিঞ্চ ( যৎ কিম্পি কর্ম )  
করোতি, তস্ত কর্মণঃ ( কর্মকলস্ত ) অন্তঃ ( অবসানঃ ) প্রাপ্য, তস্মাং ( কর্ম-  
লক্ষ্মী ভোগস্থানাং ) পুনঃ অশ্মে লোকায় ( পৃথিবীলোকায় ) কর্মণে ( কর্ম-  
কর্তৃম্ ) পুনঃ এতি ( আগচ্ছতি ) ; [ কর্মফলভোগায় লোকাস্ত্রঃ যাতি, তত্ত্বাগা-  
বসানে চ পুনঃ কর্মকরণায় এতশ্মিত্বেব লোকে প্রত্যাগচ্ছতীতি ভাবঃ ], ইতি  
( এবং গত্যাগতী ) তু ( নিষ্ঠে ) কাময়মানঃ ( সকামঃ পুরুষ এব ) [ লভতে ] ;

অথ (পক্ষান্তরে) অকাময়মানঃ (ফলাকাঙ্ক্ষারহিতঃ পুরুষঃ) [উচ্যতে]—য়ঃ অকামঃ—নিকামঃ (নাস্তি কামঃ যস্তু সঃ), [কথম্ অকামঃ ? যস্মাত্] আপ্তকামঃ (আপ্তাঃ প্রাপ্তাঃ কামাঃ ঘেন, সঃ), [তদেব কথম্ ? ইত্যাহ—যতঃ] আত্মকামঃ (আত্মেব তস্তু কাম্যঃ, নাত্মঃ, আত্মা তু নিত্যপ্রাপ্ত এব, তস্মাত্ আপ্তকামঃ ইত্যর্থঃ); তস্তু (আপ্তকামস্তু) প্রাণাঃ ন উৎক্রামন্তি (দেহত্যাগাত্ম পরং ন লোকান্তরং গচ্ছন্তি); [সঃ] ব্রহ্ম এব (নিত্যং ব্রহ্মস্বরূপ এব) সন् (ভবন্তি) ব্রহ্ম অপ্যেতি (অভিন্নতয়া ব্রহ্মণি লীরতে ইত্যর্থঃ) ॥২৯৬॥৬॥

**মুলোচুন্দ্রাদ্য ১**—জীবের পরলোকপ্রাপ্তি সম্বন্ধে এইরূপ একটি শ্লোক আছে—জীবের লিঙ—সূক্ষ্ম অথবা লিঙশরীরের অংশ মন যে বিষয়ে নিযুক্ত বা আসক্ত থাকে, সেই কর্মের সংক্ষার-সহযোগে সেইরূপ ফলই প্রাপ্ত হয়। পুরুষ ইহলোকে যে কোনরূপ শুভাশুভ কর্ম করে, লোকান্তরে সেই সেই কর্মের ফলভোগ শেষ করিয়া, সেই লোক হইতে পুনর্বার কর্মানুষ্ঠানের নিমিত্ত ইহলোকে প্রত্যাগমন করে; ইহা হইতেছে কেবল সকাম পুরুষের কথা; অতঃপর কামনারহিত পুরুষের কথা বলা হইতেছে—যে পুরুষ অকাম নিকাম অর্থাৎ ফলাভিলাষশূন্য, এবং নিত্যপ্রাপ্ত আত্মাই যাহার একমাত্র কাম্য; বাহিরে কোন বিষয়ই তাহার প্রাপ্তব্য থাকে না; এই জন্ত তিনি আপ্তকাম হন; তাহার প্রাণসমূহ উৎক্রমণ করে না, তিনি ব্রহ্মস্বরূপই বটে; এই জন্ত শেষেও ব্রহ্মকেই প্রাপ্ত হন ॥ ২৯৬ ॥ ৬ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ।**—তৎ তশ্চিন্নর্থে এব শ্লোকঃ মন্ত্রোহপি ভবতি । তদেবৈতি তদেব গচ্ছতি । সক্ত আসক্তঃ তত্ত্ব উদ্ভূতাভিলাদঃ সন্নিত্যর্থঃ । কথমেতি ? সহ কর্মণা, যৎ কর্ম ফলাসক্তঃ সন্ত অকরোৎ, তেন কর্মণা সহেব তদেতি—তৎ ফলম্ এতি । কিৎ তৎ ? লিঙঃ মনঃ—মনঃপ্রধানস্তু লিঙ্গস্তু মনঃ লিঙ্গম্ ইত্যচ্যতে; অথবা লিঙ্গ্যতে অবগম্যতে অবগচ্ছতি বেন, তৎ লিঙ্গম্; তৎ মনঃ যত্র ঘশ্চিন্ম নিষ্ঠয়েন সক্তম্ উদ্ভূতাভিলাষম্, অস্তু সংসারিণঃ; তদভিলাষো হি তৎ কর্ম কৃতবান्; তস্মাত্ তন্মনোহভিযজ্ঞবশাদেব অস্তু তেন কর্মণা তৎফলপ্রাপ্তিঃ; তেনেতৎ সিদ্ধঃ ভবতি—কামো মূলঃ সংসারশ্চেতি । অত উৎসন্নকামস্তু বিশ্বানান্তপি কর্মাণি ব্রহ্মবিদো বন্ধ্যপ্রসবানি ভবন্তি; “পর্যাপ্ত কামস্তু কৃতাত্মানশ্চ ইহেব সর্বে প্রবিলীয়ন্তি কামাঃ” ইতি শ্রতেঃ । ১

টীকা। তত্ত্বেতি গন্তব্যাকলপরামর্শঃ, তদেব গন্তব্যং ফলং বিশেষতো জ্ঞাতুং পৃচ্ছতি—কিংতদিতি। অতীকমাদায় ব্যাচষ্টে—লিঙ্গমিতি। যোহবগচ্ছতি স প্রমাত্রাদিসাক্ষী, যেন সাক্ষেপে মনসাবগম্যাতে, তন্মনো লিঙ্গমিতি, পক্ষান্তরমাহ—অথবেতি। যশ্চান্বিশয়েন সংসারিণো মনঃ সন্তঃ, তৎফলপ্রাপ্তিস্তম্ভেতি সম্বন্ধঃ। তদেবোপপাদয়তি—তদভিলাষো হীতি। পূর্বান্ধার্থমুপসংহরতি—তেনেতি। কামশ্চ সংসারমূলত্বে সত্যার্থসিদ্ধমৰ্থমাহ—অত ইতি। বক্ষ্যাপ্রমুক্তব্যং নিষ্ফলত্বম্। গর্য্যাশ্চকামশ্চ প্রাপ্তপরমপূরুষার্থস্তেতি যাবৎ। কৃতাত্মনঃ শুন্দবুদ্ধেবিদিতসত্ত্বস্তেত্যর্থঃ। ইহেতি জীবদ্বন্ধোক্তিঃ। ১

কিঞ্চ, প্রাপ্যান্তঃ কর্মণঃ—প্রাপ্য ভূক্তা অন্তম অবসান্নং যাবৎকর্মণঃ ফল-পরিসমাপ্তিঃ কৃত্বেত্যর্থঃ। কস্তু কর্মণেহস্তঃ প্রাপ্তেতুচ্যতে—তন্মু, যৎ কিঞ্চ ইহ অশ্চিন্মূলকে করোতি নির্বর্ত্তয়তি অয়ম্, তন্মু কর্মণঃ ফলঃ ভূক্তা অন্তঃ প্রাপ্য, তন্মু লোকান্ত পুনঃ ঐতি আগচ্ছতি অয়ে লোকায় কর্মণে—অয়ং হি লোকঃ কর্মপ্রধানঃ, তেনাহ—‘কর্মণে’ ইতি—পুনঃ কর্মকরণায়; পুনঃ কর্ম কৃত্বা ফলসঙ্গবশান্ত পুনরমুৎ লোকঃ যাতি ইত্যেবম্। ইতি তু এবৎ তু কাময়মানঃ সংসরতি। বশ্মান্ত কাময়মান এব এবং সংসরতি, অথ তন্মু, অকাময়মানঃ ন কচিং সংসরতি। ফলাসক্ষু হি গতিরুক্তা; অকামশ্চ হি ত্রিয়ান্তুপপন্তেঃ অকাময়মানো মুচ্যত এব। ২

কামপ্রধানঃ সংসরতি চে, কর্মফলভোগানন্তরঃ কামাভাবান্মুক্তিঃ শ্বাদিত্যাশক্যাহ—কিং চেতি। ইতশ্চ সংসারশ্চ কামপ্রধানত্বমাত্মেয়মিতার্থঃ। যাবদবনান্নং তাবত্ত্বজ্ঞেতি সম্বন্ধঃ। উভয়েব সংক্ষিপতি—কর্মণ ইতি। ইত্যেবং পারম্পর্যেণ সংসরণাদৃতে জ্ঞানান্ম ন মুক্তিরিতি শেষঃ। সংসারপ্রকরণমুপসংহরতি ইতি বিতি। অবস্থাদ্বয়স্তু দাষ্টান্তিকং বক্ষং প্রবক্ষেন দর্শয়িত্বা মুমুক্ষু দাষ্টান্তিকং মোক্ষং বক্তুমথেত্যাদি বাক্যঃ। তত্ত্বার্থকার্যমাহ—যশ্চাদিতি। ২

কথৎ পুনরকাময়মানো ভবতি? এং অকামো ভবতি, অসাবকাময়মানঃ। কথমকামতেতুচ্যতে—যো নিষ্কামঃ, বশ্মান্বিগ্রহিতাঃ কামাঃ, সোহয়ং নিষ্কামঃ। কথৎ কামা নির্গচ্ছস্তি? য আপ্তকামো ভবতি, আপ্তাঃ কাম। যেন, স আপ্তকামঃ। কথমাপ্যন্তে কামাঃ? আত্মকামত্বেন—যস্তাত্মেব নাত্মঃ কাময়িতব্যো বস্তুস্তরভূতঃ পদার্থো ভবতি; আত্মেব অনন্তরোহবাহঃ কৃৎস্নঃ প্রজ্ঞানবন একরসঃ নোর্জং ন তির্যগ্ নাধঃ আত্মনোহত্ত্ব কাময়িতব্যঃ বস্তুস্তরম—যস্তু সর্বমাত্মেবাত্মুৎ, তৎ কেন কৎ পশ্চেৎ, শৃণুয়াৎ মন্ত্বীত, বিজ্ঞানীয়াদ্বা—এবং বিজ্ঞানন্ম কৎ কামরেত? জ্ঞানমানো হি অগ্নত্বেন পদ্মার্থঃ কাময়িতব্যো ভবতি; ন চাসাবগ্নে। ব্রহ্মবিদ আপ্তকামস্তান্তি। য এবাত্মকামত্বা আপ্তকামঃ, স নিষ্কামঃ অকামঃ, অকাময়মানশ্চেতি মুচ্যতে। ন হি যস্তাত্মেব সর্বং ভবতি, তত্ত্বানাত্মা কাময়িতব্যো-

ইতি ; অনাত্মা চাতুঃ কাময়িতব্যঃ, সর্বকালৈবাভূদিতি বিপ্রতিষিদ্ধম् । সর্বাত্ম-  
দশিনঃ কাময়িতব্যাভাবাং কর্মামুপপস্তিঃ । ৩

কামরহিতস্ত সংসারাভাবং সাধয়তি—ফলাদৃষ্টিশ্চেতি । বিদ্বো নিকামন্ত ক্রিয়ারাহিতে  
বৈকশ্যাম্যত্বসিদ্ধমিতি ভাবঃ । অকাময়মানহে প্রশ্নপূর্বকং হেতুমাহ—কথমিত্যাদিনা । বাহেষু  
শক্তাদিষ্ট বিষয়েষাসঙ্গরাহিত্যাদকাময়মানতেত্যর্থঃ । অকামহে হেতুমাকাঞ্জাপূর্বকমাহ—  
কথমিতি । বাসনাক্রমকামাভাবাদকামতেত্যর্থঃ । নিকামহে প্রশ্নপূর্বকং হেতুমুখাপ্য ব্যাচষ্টে—  
কথমিতি । প্রাপ্তপ্রমানন্দত্বান্বিকামতেত্যর্থঃ । আপ্তকামহে হেতুমাকাঞ্জাপূর্বকমাহ—কথ-  
মিত্যাদিনা । হেতুমেব সাধয়তি—যশ্চেতি । তন্ত যুক্তমাপ্তকামভূমিতি শেষঃ । উক্তব্রথং  
প্রমাণপ্রদশনার্থং প্রশ্নক্ষয়তি—আলৈবেতি । কাময়িতব্যাভাবং ব্রহ্মবিদঃ শ্রত্যবষ্টেন  
স্পষ্টয়তি—যশ্চেতি । ইতি বিদ্বাবস্থা যন্ত বিদ্বোহস্তি, সোগ্নমবিজানন্ ন কঠিদপি  
কাময়েতেতি যোজনা । পদার্থোভূতেনাবিজ্ঞাতোহপি কাময়িতব্যঃ স্থাদিতি চেলেত্যাহ—  
জ্ঞায়মানো হীতি । অনুভূতে শুরণবিপরিবর্তিনি কামনিয়মাদিতার্থঃ । অন্তেন জ্ঞায়মানস্তহি  
পদার্থো বিদ্বোহপি কাময়িতব্যঃ স্থাদিতাশক্যাহ—ন চেতি । আপ্তকামন্ত ব্রহ্মবিদো  
দশিতরীত্যা কাময়িতব্যাভাবে মুক্তিঃ সিদ্ধেতুপসংহরতি—য এবেতি । কথং কাময়িতব্যা-  
ভাবোহন্ত্বনস্তথাদিত্যাশক্যাহ—ন হীতি । সর্বাত্মমনাঞ্চকাময়িতৃত্বং চ স্থাদিত্যা-  
শক্যাহ—অনাত্মা চেতি । অপেত্যাদিবাক্যে শ্রৌতমর্থযুক্তৃত্বসিদ্ধমর্থং কথয়তি—সর্বাত্ম-  
দশিন ইতি । ৩

যে তু প্রত্যবায়পরিহারার্থং কর্ম কল্পযন্তি ব্রহ্মবিদোহপি, তেবাং নাত্মেব সর্বং  
ভবতি, প্রতাবায়ন্ত জিহাসিতবাস্তু আয়নোহগ্নস্তাভিপ্রেতত্ত্বাং । যেন চ অশ-  
নায়ান্তীতো নিতাং প্রতাবায়াসম্বন্ধে বিদিত আত্মা, তৎ বয়ং ব্রহ্মবিদং ক্রমঃ ।  
নিতামেব অশনায়ান্তীতমাত্মানং পঞ্চতি ; যদ্বাং চ জিহাসিতবামগ্নমুগ্নাদেয়ং বা  
যো ন পঞ্চতি, তন্ত কর্ম ন শক্যত এব সম্বন্ধম্ । যন্ত অব্রহ্মবিদঃ, তন্ত ভবত্যেব  
প্রত্যবায়পরিহারার্থং কর্ম্মেতি ন বিরোধঃ । ততঃ কামাভাবাদ অকাময়মানো  
ন জায়তে, মুচ্যত এব । ৪

কর্মজড়ানাং মতনুখাপ্য শ্রতিবিরোধেন প্রত্যাচষ্টে—যে ভিতি । ব্রহ্মবিদি প্রতাবায়-  
প্রাপ্তিমঙ্গীরুত্যোভ্যিদানীং তৎপ্রাপ্তিরেব তপ্তিগ্নাঞ্চীত্যাহ—যেন চেতি । যথোক্তস্তাপি  
ব্রহ্মবিদো বিহিতত্বাদেব নিতাচলুষ্ঠানং স্থাদিতি চেলেত্যাহ—নিত্যমেবেতি । যো হি সদৈব  
সংসারিণমাত্মানমনুভবতি, ন চ হেয়মাদেয়ং বায়নোহগ্নৎ পঞ্চতি । যশ্মাদেবং, তদ্বাং তন্ত  
কর্ম সংস্কৃত্যোগ্যম্ । যথোক্তব্রহ্মবিদয়া কর্মাধিকারহেতুনামুপমৃদিতভাদিত্যর্থঃ । কর্ম-  
সম্বন্ধত্বে কঞ্চেত্যাশক্যাহ—যদ্বিতি । ন বিরোধে বিধিকাঙ্গেতি শেষঃ । শ্রত্যর্থাভ্যাং  
সিদ্ধমর্থমুপসংহরতি—অত ইতি । বিদ্বাবশাদিত্যেতৎ । কামাভাবাং কর্মাভাবাচেতি জ্ঞষ্টব্যম্ ।  
অকাময়মানোহকুর্বাণশেতি শেষঃ । ৪

তস্ম এবমকাময়মানস্তু কর্মাভাবে গমনকারণাভাবাঃ, প্রাণা বাগাদয়ঃ, ন উৎক্রামন্তি ন উর্জং ক্রামন্তি দেহাঃ; স চ বিদ্বান् আপ্তকামঃ, আত্মকামতয়া ইহৈব ব্রহ্মভূতঃ। সর্বাত্মানো হি ব্রহ্মণে দৃষ্টান্তেন প্রদর্শিতমেতদ্বিপম—“তদ্ব-অশ্বেতদাপ্তকামমাত্মকামকামং রূপম্” ইতি; তস্ম হি দাষ্টান্তিকভূতোহয়মর্থ উপসংহিতে ‘অথাকাময়মানঃ’ ইত্যাদিন। ৫

দেশান্তরপ্রাপ্ত্যায়ত্বা মুক্তিরিত্যেত্ত্বাকর্তৃঃ ন তঙ্গেত্যাদি ব্যাচষ্টে—তঙ্গেত্যাদিন। ব্রহ্মেব সন্নিত্যেতদবতারযতি—স চেতি। কথং বর্তমানে দেহে তিষ্ঠেব ব্রহ্মভূতো ভবতি, তদাহ—সর্বাত্মানো হীতি। ৬

স কথমেবভূতো মুচ্যত ইত্যচ্যতে—যো হি সুযুপ্তাবস্থমিব নির্বিশেষমবৈতম্য অলুপ্তচিদ্বিজ্ঞপ্তেজ্যাতিঃস্বভাবম্ আত্মানং পঞ্চতি, তশ্চেবাকাময়মানস্তু কর্মাভাবে গমনকারণাভাবাঃ প্রাণাঃ বাগাদয়ঃ ন উৎক্রামন্তি; কিন্তু বিদ্বান् স ইহৈব ব্রহ্ম, যদ্যপি দেহবানিব লক্ষ্যতে; স ব্রহ্মেব সন্ত ব্রহ্মাপোতি। যদ্যাঃ ন তি তস্মা-ব্রহ্মত্বপরিচেছদহেতবঃ কামাঃ সন্তি, তস্মাদিহেব ব্রহ্মেব সন্ত ব্রহ্ম অপ্যেতি, ন শরীরপাতোভরকালম্। ন হি বিদ্বো মৃতস্তু ভাবান্তরাপন্তিঃ জীবতোহগ্নে ভাবঃ, দেহান্তরপ্রতিসন্ধানাভাবমাত্রেণেব তু ব্রহ্মাপোতীত্যাচ্যতে। ৬

দৃষ্টান্তালোচনয়া দাষ্টান্তিকেহপি সদা ব্রহ্মভূঃ ভাতীতি ভাবঃ। সদা ব্রহ্মীভূতস্তু মুক্তির্নাম নাস্তীতি শক্তিঃ পরিহরতি—স কথমিতি। পরিহারমেব খোরয়িতুঃ ন তঙ্গেত্যাদিবাক্যার্থ-মনুস্ববতি—তঙ্গেবেতি। ব্রহ্মেব সন্নিত্যার্থমনুবদতি—কিং ত্বিতি। বিদ্বানিহেব ব্রহ্ম চে, কথং তস্ম ব্রহ্মপ্রাপ্তিরিত্যাশক্যাহ—ব্রহ্মবেতি। যদৃত্বঃ ব্রহ্মেব সন্নিত্যাদি; তত্ত্বপ্রাপ্তি—যদ্যাদিতি। প্রাগপি ব্রহ্মভূতঙ্গেব পুনর্দেহপাতে ব্রহ্মপ্রাপ্তিরিত্যুক্তঃঃ। বিদ্বো মৃতস্তু ভাবান্তরাপন্তিথীকারাদিত্যাশক্যাহ—ন হীতি। কথং তর্হি ব্রহ্মাপোতীত্যাচ্যতে, তদাহ—দেহান্তরেতি। ৬

ভাবান্তরাপন্তে হি মোক্ষস্তু সর্বোপনিষদ্বিবক্ষিতোহর্থঃ—আইন্দ্রেকত্ত্বাথ্যঃ, স বাধিতো ভবেৎ; কর্মহেতুকশ্চ মোক্ষঃ প্রাপ্তোতি, ন জ্ঞাননিষিদ্ধি ইতি; স চানিষ্ঠঃ; অনিত্যস্তু মোক্ষস্তু প্রাপ্তোতি; ন হি ক্রিয়ান্বৃত্তেহর্থে নিত্যো দৃষ্টঃ। নিত্যশ্চ মোক্ষেহভূয়পগম্যতে, ‘এষ নিত্যে মহিমা’ ইতি মন্ত্রবর্ণাঃ। ন চ স্বাভাবিকাঃ স্বভাবাদগ্নঃ নিত্যঃ কল্পয়িতুঃ শক্যম্; স্বাভাবিকশ্চেদ অগ্ন্য়ক্ষবদ্ধ আত্মানঃ স্বভাবঃ, স ন শক্যতে পুরুষব্যাপারান্তুভাবীতি বক্তুঃ। ন হি অগ্নেরৌষঃঃ প্রকাশে বা অগ্নিব্যাপারান্তরান্তুভাবী; অগ্নিব্যাপারান্তুভাবী, স্বাভাবিকশ্চেতি বিপ্রতিষিদ্ধম্। ৭

বিদ্বো ভাবান্তরাপন্তিমুক্তিরিতি পক্ষেহপি কিং দৃষ্টমিতি চে, তদাহ—ভাবান্তরাপন্তে

হীতি । তখা চোপনিষদামগ্রামাণ্যং বিনা হেতুন্ত্রাদিতি ভাবঃ । ভাবান্তরাপত্তিমুক্তিরিত্যত্র দোষান্তরমাহ—কর্ম্মেতি । ইতিপদাদুপরিষ্ঠাং ক্রিয়াপদস্ত সমৰ্থঃ । অন্ত কর্ম্মনিমিত্তে মোক্ষে জ্ঞাননিমিত্তস্ত মা তৃৎ, তত্ত্বাহ—স চেতি । প্রসঙ্গঃ সর্বনামা পরামৃগ্রতে । প্রতিষেধশাস্ত্র-বিরোধাদিতি ভাবঃ । মোক্ষস্ত কর্ম্মসাধ্যত্বে দোষান্তরমাহ—অনিত্যত্বং চেতি । তত্ত্বোপযুক্তাং ব্যাপ্তিমাহ—ন হীতি । অন্ত তহি আসাদাদিবৎ ক্রিয়াসাধ্যস্ত মোক্ষস্তাপ্যনিত্যত্বং, নেত্যাহ—নিত্যশ্চেতি । কৃতকোহপি ব্রহ্মভাবো ধৰ্মসবলিত্যঃ স্তাদিত্যাশক্যাহ—ন চেতি । কৃত্রিম-স্বভাবব্যাবৃত্তার্থং স্বাভাবিকপদম্ । ‘অতোহস্তদার্ত্তম্’ ইতি হি এতিঃ । ধৰ্মস্ত তু বিকল্প-মাত্রত্বাং নিত্যত্বসম্মতমিতি ভাবঃ । মোক্ষে অকৃত্রিমস্বভাবোহপি কল্পোথঃ স্তাদিত্যাশক্যাহ—স্বাভাবিকশেদিতি । অগ্নেরৌক্ষাবদান্ত্বনো মোক্ষশ স্বাভাবিকস্বভাবশ্চেৎ, ন স ক্রিয়াসাধ্যে ব্যাবাতাদিত্যর্থঃ । দৃষ্টান্তং সমর্থয়তে—ন হতি । ৭

জ্ঞানব্যাপারানুভাবিত্বম্ উষ্ণ-প্রকাশরোরিতি চেৎ ; ন, অগ্নেপলক্ষিব্যবধানাপগ্রামাভিব্যক্তিব্যক্তাপেক্ষস্ত্বাং ; জ্ঞানাদিপূর্বকম্ অগ্নিঃ উষ্ণপ্রকাশগুণাভ্যামভিব্যাজ্ঞাতে, তৎ ন অগ্নাপেক্ষয়া ; কিং তহি, অগ্নদ্রষ্টঃ অগ্নেরৌষ্ণ্যপ্রকাশে ধর্মৈব্যবহিত্বে, কস্তুচিদ্দৃষ্ট্যা তু অসম্বিদ্যমানে, জ্ঞানাপেক্ষয়া ব্যবধানাপগ্রামে দৃষ্টেরভিব্যজ্ঞেতে ; তদপেক্ষয়া ভাস্ত্রিকপজ্ঞারতে—জ্ঞানপূর্বকাবেত্বে উষ্ণপ্রকাশে ধর্মৈব্যবহিতি । যদি উষ্ণপ্রকাশরোরপি স্বাভাবিকস্ত্বং ন স্ত্রাং, যঃ স্বাভাবিকেহগ্রেব্রৰ্মঃ, তমুদাহরিষ্যামঃ ; ন চ স্বাভাবিকে ধর্ম এব নাতি পদার্থানামিতি শক্যং বজ্রুম্ । ৮

অর্ণগন্তস্তাগ্নেরৌষ্ণ্যপ্রকাশে মোপলভ্যেতে, সত্তি চ জ্ঞানে দৃশ্যেতে, তেন স্বাভাবিকাবপি তাবাগন্তকে কাদাচিত্কোপলক্ষিমস্ত্রাদিতি শক্তে—জ্ঞানেতি । ন হি সতোহগ্নেরৌষ্ণ্যাদি কাদাচিত্কং যুক্তং, তৎদৃষ্টের্ব্যবধানস্ত দাত্ত্বাদের্ধংসে—মগ্নজ্ঞানাদিনা বহুভিব্যক্তিমপেক্ষ্য তৎস্বভাবস্ত্রোক্তাদেক্ষাভ্যাপ্তগ্রামাদিতি পরিহৃতি—নাত্তেতি । শুদ্ধেব প্রপঞ্চর্ত্তি—জ্ঞানাদীতি । মগ্নাদিব্যাপারবশাং প্রকাশাদিনা ব্যজ্ঞতেহগ্নিরিতি যদুচ্যাতে, তদপ্রে সত্যেব তদ্গতবাপারাপেক্ষয়া তদৌষ্ণ্যাতভিব্যক্তিবশাং ন ভবতি, কিন্তু দেবদত্তদৃষ্টেরগ্নিধর্মৈব্যবহিত্বে, ন তু তো কস্তুচিদ্দৃষ্ট্যা সম্বয়েতে, জ্ঞানাদিব্যাপারাং তু দৃষ্টের্ব্যবধানভঙ্গে তয়োরভিব্যক্তিরিত্যর্থঃ । কথং তহি জ্ঞানাদিব্যাপারাদগ্নেরৌষ্ণ্যপ্রকাশে জাতাবিতি বুদ্ধিঃ, তত্ত্বাহ—তদগোক্ষয়েতি । জ্ঞানাদিব্যাপারাং দৃষ্টিব্যবধানভঙ্গে বহেরৌষ্ণ্যপ্রকাশাভিব্যক্ত্যপেক্ষয়েতি ঘাবৎ । যথা বহেরৌষ্ণ্যাদি স্বাভাবিকং ন ক্রিয়াসাধ্যং, তথাঽনো মুক্তিঃ স্বাভাবিকী ন ক্রিয়াসাধ্যেতুভ্যানীমগ্নেরৌষ্ণ্যাদি ন স্বাভাবিকমিত্যাশক্যাহ—যদীতি । উদাহরিষ্যামো মোক্ষস্তান্ত্বস্ত্বাবস্ত্বাকর্ম্মসাধ্যস্ত্বায়েতি শেষঃ । অথাগ্নে স্বাভাবিকে ন কশিক্ষের্মোহস্তি, যো মোক্ষস্ত দৃষ্টান্তঃ স্তাদত আহ—ন চেতি । লক্ষাত্মকং হি বস্ত বস্তুরেণ সম্বধ্যাতে । অন্ত চ নিষ্পাদো তিঙ্গভাদিধীরিত্যর্থঃ । ভাবান্তরাপত্তিপক্ষং প্রতিক্ষিপ্য, পক্ষান্তরং প্রত্যাহ—ন চেতি ।

ন হি বক্ষস্ত তথাভূতস্ত নিবৃত্তিরিবোধাগ্নাপাত্তিথাভূতস্তানবস্তানাঃ, ন চ প্রসিদ্ধিবিরোধে  
দ্঵ন্দ্বপঞ্চস্তবিষয়স্তাদিতি ভাবঃ । ৮

ন চ নিগড়ভঙ্গ ইব অভাবভূতো মোক্ষঃ বক্ষননিবৃত্তিকুপপঞ্চতে, পরমা-  
বৈকৃতাভূপগমাঃ, “একমেবাদ্বিতীয়ম্” ইতি শ্রতেঃ; ন চাতো বক্ষোৎস্তি, যশ্চ  
নিগড়নিবৃত্তিবৎ বক্ষননিবৃত্তির্মোক্ষঃ স্থাঃ; পরমাত্মাতিরেকেণ অগ্নস্তাভাবং  
বিস্তরেণ অবাদিষ্ম। তস্মাদবিষ্টানিবৃত্তিমাত্রে মোক্ষব্যবহার ইতি চাবোচাম,  
যথা রজ্জাদৌ সর্পাদিজ্ঞাননিবৃত্তা সর্পাদিনিবৃত্তিরিতি । ৯

কিঞ্চ, পরমাদন্তস্ত বক্ষনিবৃত্তিস্তেব বা? নাত্ত ইতাহ—ন চেতি। তত্ত্ব তেতুহেন  
পরমাবৈকৃতাভূপগমাদিত্যাদি ভাস্যঃ ব্যাখ্যেয়ম্! ন দ্বিতীয়স্তস্ত নিত্যমুক্তস্ত ত্যাপি বক্ষস্তান-  
ভূপগমাদিতি প্রষ্টব্যম্। কথঃ পরমাদন্তো বক্ষো নাস্তীত্যাশক্ত্য প্রবেশবিচারাদানুভূং  
স্মারযতি—পরমাজ্ঞেতি। ন চেতো বক্ষোৎস্তি, কথঃ মোক্ষব্যবহারঃ স্তাদিত্যাশক্ত্যাহ—  
তস্মাদিতি। অগ্নস্ত বক্ষস্তাভাবাঃ পরম চ নিত্যমুক্তস্তাদিতি যাবৎ। যথা রজ্জাদাবধিষ্ঠানে  
সর্পাদিহেতোরজ্জজ্ঞানস্ত নিবৃত্তো সত্তাঃ সর্পাদেরপি নিবৃত্তিপাবিষ্টায়া বক্ষহেতোনিবৃত্তিমাত্রেণ  
তৎকার্যস্ত বক্ষস্তাপি নিবৃত্তিব্যবহারো ভবতীতি চাবাদিমেতি যোজনা । ৯

যেহেতি আচক্ষতে—মোক্ষে বিজ্ঞানান্তরম্ আনন্দান্তরং চ অভিব্যজ্যত ইতি,  
তৈর্বক্ষব্যঃ অভিব্যক্তিশক্তার্থঃ। যদি তাৰং অলৌকিকেব উপলক্ষবিষয়াপ্তি-  
রভিব্যক্তিশক্তার্থঃ, ততো বক্ষব্যম্—কিং বিদ্যমানমভিব্যজ্যতে? অবিদ্যমানমিতি  
বা? বিদ্যমানংক্ষেৎ, যশ্চ মুক্তস্ত তদভিব্যজ্যতে, তস্যাত্মাভূতমেব তৎ, ইত্যুপলক্ষ-  
ব্যবধানামুপপত্তেঃ; নিত্যাভিব্যক্তস্ত ‘মুক্তস্তাভিব্যজ্যতে’ ইতি বিশেষবচনমন্থক-  
মেব। অথ কদাচিদেবাভিব্যজ্যতে, উপলক্ষব্যবধানাঃ অনাত্মভূতং তদ ইতি  
অগ্নতোৎভিব্যক্তিপ্রসঙ্গঃ; তথা চাভিব্যক্তিসাধনাপেক্ষতা। উপলক্ষ-সমান-  
শ্রবণে তু ব্যবধানকল্পনামুপপত্তেঃ সর্বদা অভিব্যক্তিঃ অনভিব্যক্তির্বা; ন তু  
অস্তরালকল্পনায়াঃ প্রমাণমস্তি। ন চ সমানাশ্রয়াণামেকস্তাত্মাভূতানাঃ ধৰ্মাণাম্  
ইতরেতরবিষয়-বিষয়িত্বং সম্ভবতি। বিজ্ঞান-স্মৃথরোশ্চ প্রাগভিব্যক্তেঃ সংসারিত্বম,  
অভিব্যক্তুত্ত্বকালঃ মুক্তস্ত যশ্চ, সোহগ্নঃ পরমাঃ নিত্যাভিব্যক্তজ্ঞানস্বরূপাঃ  
অত্যন্তবৈলক্ষণ্যাঃ, শৈত্যমিবৌষ্ণ্যাঃ। পরমাত্মভেদকল্পনায়াঃ বৈদিকঃ কৃতান্তঃ  
পরিত্যক্তঃ স্থাঃ । ১০।

মতান্তরমুক্তাবয়তি—যেহেতুচক্ষত ইতি। বৈয়িকজ্ঞানানন্দাপেক্ষযান্তরশক্তঃ। কেৱমভি-  
ব্যক্তিকুপত্তির্বা প্রকাশে বা। নাতো মোক্ষে শুধুযুৎপত্তো তদনিত্যস্তাপত্তেরিত্যভি-  
প্রেত্যাহ—তৈরিতি। দ্বিতীয়মালস্ততে—যদীতি। তত্ত্ব দোষঃ বক্ষঃ বিকল্পযতি—তত ইতি।  
দ্বিতীয়ে ধৰবিষ্যাণবদপরোক্ষাভিব্যক্তিঃ ন স্তাদিত্যভিপ্রেত্যাগমহৃত্য দৃষ্টযতি—বিদ্যমানঃ

চেদিতি । উপলক্ষিতভাবস্তাবদাঞ্চা, তন্ত বিদ্যমানং সুগাদি ব্যজ্যতে চে, জ্ঞানানন্দযোর্দেশাদি-ব্যবধানাভাবাদানন্দঃ সদৈব ব্যজ্যত ইতি মূল্কবিশেষণমনর্থকমিত্যর্থঃ । চক্ষুঘটযোর্বিষয়-বিময়িত্প্রতিবক্ষককুড়াদিবদ্ধর্মাদিপ্রতিবক্ষাদানন্দে । জ্ঞানং চ সংসারদশাম্বাঙ্গ ন ব্যজ্যতে, মোক্ষে তু ব্যজ্যতে, তদভাবাদিতি শক্তে—অথেতি । উপলক্ষিদেশান্তিরদেশস্তৈব ঘটাদেৱপ-লক্ষিপ্রতিবক্ষদর্শনাদনাহৃতুৎং সুগং ন স্বভাবভূতযোরপলক্ষ্য প্রকাশেত, কিন্তু বিধয়েন্দ্রিয়-সম্পর্কাদিতুত্ত্বরমাহ—তখন চেতি । তৎসাধনানি চে মূল্কৌ স্বাঃ, সংসারাদবিশেষঃ স্থাদিতি ভাবঃ । উপলক্ষিব্যবধানমানন্দস্তান্ত্রীকৃত্যোক্তিমিদান্বাং তদেব নাস্তীত্যাহ—উপলক্ষীতি । কদাচিদভিব্যক্তিরনভিব্যক্তিশ্চ কদাচিদভিত্তোবং কালভেদেনোভযং কিং ন স্থাদিত্যাশক্যাহ—ন হিতি । আনন্দজ্ঞানযোর্বিময়বিষয়িত্বমত্তাপেত্য কামাচিংকি তাবদভিব্যক্তিনিরস্তা, সংপ্রতি তদপি ন সংভবতীত্যাহ—ন চেতি । আহৃতুৎসুং স্বাভাবিকস্মৃৎ । বিমতং ন সমানাশ্রয়বিষয়ং ধর্মস্থানং প্রদীপপ্রকাশবদিতি ভাবঃ । মুক্তাবানন্দজ্ঞানান্তিব্যক্তিপঞ্জে দোষান্তরং বক্তুং ভূমিকাং করোতি—বিজ্ঞানসুপ্রয়োগেতি । ১০

মোক্ষস্থ ইদানীমিব নিবিশেবত্তে তদর্থাদিকবন্ধান্তপপত্তিঃ শাস্ত্রবৈয়র্ণ্যং চ প্রাপ্তোত্তীতি চে ; ন, অবিশ্বাস্তাভাপোহার্থস্বাং । ন হি বস্ততে । মুক্তামুক্তবিশে-মোহস্তি, আহুনো নিতোকরূপস্ত্বাং ; কিন্তু তদ্বিদ্যা অবিশ্বাস্তাপোহার্থতে শাস্ত্রোপ-দেশজনিতবিজ্ঞানেন ; প্রাক্ তত্পদেশপ্রাপ্তেঃ তদর্থশ্চ প্রবন্ধ উপপন্থত এব । অবিশ্বাস্তঃ অবিশ্বাসিনৃতানিবৃত্তিকৃতে বিশেব আহুনঃ স্থাদিতি চে ; ন, অবিশ্বাকর্ত্তনাবিধৰস্তাভূয়পগম্বাং ; রজ্জুবর-শুক্রিক-গণনানাং সর্পেদক-রজ্জত-মলিনস্তাদিবদ্য অদোষ ইত্যবোচাম । ১১ ।

তচ্ছেদাপদনমিষ্টমেবেত্যাশক্তা বিবক্ষিতং দোষমাহ—পরমান্ত্বেতি । পরমতে নিরাকৃতে সিদ্ধান্তেহপি দোষস্যমাশক্তে—মোক্ষস্তোতি । মোক্ষার্থোধিকো যত্নঃ শমদমাদিঃ । শাস্ত্রং মোক্ষবিষয়ম্ । মোক্ষস্থ নিবিশেবত্তেহপি প্রত্যগবিশ্বাস্তচুথানর্থধ্বংসিতেনোভয়মর্থবদিতি পরি-হৃতি—নাবিষ্টেতি । তত নএর্থং বিবৃণোতি—ন হীতি । কথং তহি শাস্ত্রার্থবজ্ঞমিত্যা-শক্যাহ—কিং হিতি । তত শাস্ত্রস্তার্থবজ্ঞং সমর্থযুক্তি—তত্ত্বিয়েতি । প্রস্তুতাত্ত্ববিষয়স্তচ্ছবঃ । সংপ্রতি প্রযত্নস্তার্থবজ্ঞং প্রকটযুক্তি—প্রাগিতি । প্রথমস্তচ্ছবঃ শাস্ত্রবিষয়ঃ । দ্বিতীয়ো মোক্ষ-বিষয়ঃ । আহুনঃ সদৈকরূপস্তং প্রাগ্নক্তমাক্ষিপতি—অবিষ্টেতি । অবিষঃ সোহপীতি সমাধত্তে—নেতি । যথা রজ্জাচবিষ্টোথসর্পাদেন্তস্তিত্যা ধ্বংসাখৰংসয়ো রজ্জাদেন্ত বাস্তবো বিশেষস্তথাস্তনোহপি স্বাবিশ্বামাত্রোথবিশেষবজ্ঞেহপি তদ্ধৰংসাখৰংসয়োর্ব বাস্তবো বিশেষো-হস্তীত্যর্থঃ । অদোষঃ সবিশেষস্তদোষরাহিত্যম্ । ১১

তিমিরাতিমিরদৃষ্টিবৎ অবিশ্বাকর্ত্তৃত্বাকর্ত্তৃকৃত আহুনো বিশেবঃ স্থাদিতি চে ; ন, “ধ্যায়তীব লেলায়তীব” ইতি স্বতোহবিশ্বাকর্ত্তৃত্বস্ত প্রতিষিদ্ধস্বাং ; অনেক-ব্যাপারসম্প্রাপ্তজনিতস্তাচ অবিশ্বাস্ত ; বিষয়বোপপন্থেত ; যস্ত চাবিশ্বাভয়ো

ସଟାଦିବଦ୍ଵିବିକ୍ଷେତ୍ରେ ଗୃହତେ, ସ ନାବିଷ୍ଠାଭ୍ୟବାନ୍ । ଅହେ ନ ଜାନେ ମୁଞ୍ଚୋହସ୍ତୀତି ପ୍ରତ୍ୟା-  
ଦର୍ଶନାଦ୍ ଅବିଷ୍ଠାଭ୍ୟବଦ୍ଵେବେତି ଚେତ ; ନ, ତ୍ଥାପି ବିବେକ-ଗ୍ରହଣାଂ ; ନ ହି ଯେ  
ସ୍ତୁ ବିବେକେନ ଗ୍ରହିତା, ସ ତ୍ଥିନ୍ ଭାସ୍ତ ଇତୁଚ୍ୟତେ ; ତ୍ଥା ଚ ବିବେକଗ୍ରହଣମ୍,  
ତ୍ଥିଲେବ ଚ ଭମ ଇତି ବିପ୍ରତିଷିଦ୍ଧମ୍ । ନ ଜାନେ ମୁଞ୍ଚୋହସ୍ତୀତି ଦୃଶ୍ୟତେ—ଇତି  
ବ୍ରାହ୍ମି—ତଦର୍ଶିନିଶ୍ଚ ଅଜ୍ଞାନଂ ମୁଞ୍ଚକ୍ରମତା ଦୃଶ୍ୟତେ—ଇତି ଚ ତଦର୍ଶନସ୍ତ ବିଷ୍ଣୋ ଭବତି  
କର୍ମତାମାପଦ୍ଧତ ଇତି ; ତେବେଂ କର୍ମଭୂତଂ ସଂ କର୍ତ୍ତ୍ଵକ୍ରମ-ଦୃଶ୍ୟବିଶେଖନମ୍ ଅଜ୍ଞାନ-  
ମୁଞ୍ଚତେ ସ୍ୟାତାମ୍ ? ।

ଅଥ ଦୃଶ୍ୟବିଶେଷନଦ୍ଵାରା ତରୋଃ, କଥାଂ କର୍ମ ସ୍ୟାତାମ୍—ଦୃଶ୍ୟନା ବ୍ୟାପ୍ୟେତେ ? କର୍ମ  
ହି କର୍ତ୍ତ୍ଵ-କ୍ରିୟା ବ୍ୟାପ୍ୟମାନଂ ଭବତି, ଅଗ୍ରଚ ବ୍ୟାପ୍ୟମ୍ ଅଗ୍ରଦ୍ୟାପକମ୍ ; ନ ତୈନେବ  
ତଦ୍ୟାପ୍ୟେତେ । ବଦ, କଥମେବେଂସତି ଅଜ୍ଞାନ-ମୁଞ୍ଚତେ ଦୃଶ୍ୟବିଶେଖଣେ ଶ୍ଵାତାମ୍ ? । ୧୨ ।

ଅକାରାନ୍ତରେଣ ସବିଶେଷତଃ ଶକ୍ତା—ତିମିରେତି । କିମିଦମବିଦ୍ଵାକର୍ତ୍ତ୍ଵଃ ? କିଂ ତଜନକର୍ତ୍ତ୍ଵଃ  
କିଂ ବା ତଦାଶ୍ୟାତ୍ମିତି ବିକଳାପ୍ତଃ ଦୂର୍ଯ୍ୟତି—ନ ଧାର୍ଯ୍ୟତିବେତି । ଆଜ୍ଞନଃ ସ୍ଵତୋହବିଦ୍ଵାକର୍ତ୍ତ୍ଵା-  
ଭାବେ ହେତୁତ୍ତରମାତ୍ର—ଅନେକେତି । ବିଷୟବିମୟାକାରୋଽତ୍ତକେରଣସ୍ତ ତତ୍ର ଚିନ୍ମାତ୍ମାସୌଦୟଶାଙ୍କନୋ  
ବ୍ୟାପାରତ୍ୱାଚାନେକବ୍ୟାପାରମଂନିପାତେ ସତ୍ୟଃ ସଂସାରୀତ୍ୟବିଦ୍ଵାଙ୍ମକୋ ଭାବେ ଜାଯତେ, ତମ୍ଭାର  
ତଥାତ୍ମକାର୍ଯ୍ୟତେତ୍ୟର୍ଥଃ । କର୍ମାନ୍ତରଃ ପ୍ରତ୍ୟାହ—ବିଷୟଦ୍ଵେତି । ଅବିଦ୍ଵାଦେଵାଜ୍ଞାନୁଷ୍ଠାନ ତଦାଶ୍ୟାତ୍ମଃ,  
ନ ହି ତତ୍କାତ୍ତ୍ଵ ତଦ୍ୟାତ୍ମମଂଶତଃ ସଗ୍ରହାପଦ୍ରେରିତ୍ୟର୍ଥଃ । ତଦେବ କ୍ଷୋରୟତି—ସମ୍ଭ ଚେତ ।  
ଅନୁଭବମନୁଷ୍ୟତ୍ୟ ଶକ୍ତତେ—ଅହେ ନେତ୍ରାଦିନା । ସାକ୍ଷିସାକ୍ଷାଭାବେନ ତେଦୋଭୃପଗମାତ୍ରାଜ୍ଞନୋହ-  
ବିଦ୍ଵାଶ୍ୟାତ୍ମିତ୍ୟତ୍ତରମାତ୍ର—ନ ତ୍ଥାପିତି । ତଦେବ ସ୍ପଷ୍ଟ୍ୟତି—ନ ହୀତି । ଅବିଦ୍ଵାଦେଵିବେକେନ  
ଗ୍ରହିତାର୍ଥ୍ୟପି ତଥିମୟେ ଭାସ୍ତୁରେ କା ହାନିରିତ୍ୟଶକ୍ତାହ—ସମ୍ଭ ଚେତ । ଅଜ୍ଞାନଂ ମୁଞ୍ଚଃ ଚାର୍ଜନୋ  
ନ ବିଶେଷମିତି ବିଧାତ୍ରେଣ ଦର୍ଶନିତୁଃ ଚୋଷ୍ଟବାକାମନୁବଦତି—ନ ଜାନ ଇତି । ତଥାଚାହେ—  
ତଦର୍ଶିନିଶ୍ଚତି । ଅଜ୍ଞାନାଦିନ୍ତର୍ଦାର୍ଥଃ । ଦୃଶ୍ୟମାନତ୍ଵମେବ ବିଶଦୟତି—କର୍ମତାମିତି । ଇତି  
ବ୍ରାହ୍ମିତି ସମ୍ବନ୍ଧ : । ଏବଃ ପରକୀୟଃ ବାକ୍ୟ : ବ୍ୟାଗ୍ୟାଃ—ଫଳିତମାତ୍ର—ତ୍ରୈକଥମିତି । ତତ୍ର  
ଚାଷବାକ୍ୟାର୍ଥେ ଦଶିତରୀତ୍ୟା ହିତେ ସତି କର୍ତ୍ତ୍ଵବିଶେଷଃ ନାଜ୍ଞାନମୁଞ୍ଚତେ ଶ୍ଵାତାଃ, ତରୋଃ ପ୍ରତ୍ୟେକଃ  
କର୍ମଭୂତତ୍ତ୍ଵାଦିତ୍ୟର୍ଥଃ । ୧୨

ନ ଚ ଅଜ୍ଞାନବିବେକଦର୍ଶୀ ଅଜ୍ଞାନମ୍ ଆଜ୍ଞନଃ କର୍ମଭୂତମୁପଲଭମାନ ଉପଲକ୍ଷ୍ୟ-ଧର୍ମଦେନ  
ଗୃହାତି, ଶରୀରେ କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମାଦିବଃ । ତଥା ସୁଖଦ୍ଵାରେଚାପ୍ରସ୍ତାଦୀନ୍ ସର୍ବୋ ଲୋକୋ  
ଗୃହାତାତିତି ଚେତ ; ତଥାପି ଗ୍ରହିତୁଲୋକର୍ତ୍ତା ବିବିକ୍ଷତେବାଭ୍ୟାସଗତା ଶ୍ଵାଂ । ନ ଜାନେହେହୁ  
ଅନୁଭବ—ମୁଞ୍ଚ ଏବେତି ଚେତ ; ଭବତୁ ଅଜ୍ଞାନ ମୁଞ୍ଚଃ, ସମ୍ଭ ଏବଂଦର୍ଶୀ, ତେବେ ଜ୍ଞମମୁଞ୍ଚଃ ପ୍ରତି-  
ଆନୀମହେ ବସନ୍ତ । ତଥା ବ୍ୟାସେନୋତ୍ତମ୍, ଇଚ୍ଛାଦି କୃତ୍ସମ୍ କ୍ଷେତ୍ରେ କ୍ଷେତ୍ରୀ ପ୍ରକାଶରତୀତି,

“ସମ୍ଭ ସର୍ବେଷୁ ଭୂତେଷୁ ତିଷ୍ଠତ୍ତଃ ପରମେଶ୍ୱରମ୍ ।

ବିନଶ୍ଚତ୍ସବିନଶ୍ଚତ୍ୟ ସଂ ପଶ୍ଚତି ନ ପଶ୍ଚତି ॥”

ইত্যাদি শতশ উক্তম্ । তস্মান্নাহ্বনঃ স্বতো বন্ধুক্তজ্ঞানাজ্ঞানক্ততো বিশে-  
বোহস্তি, সর্বদা সমৈক্ররসস্বাভাব্যাভ্যুপগম্যাঃ । ১৩ ।

বিপক্ষে দোষমাহ—অথেতি । কথং কর্ম্ম স্তাতামিত্যেতদেব ব্যাচষ্টে—দৃশিনেতি ।  
তত্ত্বাপি কণংশব্দঃ সংবধ্যতে । এতদেব ফুটয়তি—কর্ম্ম হীতি । এবং সতি ব্যাপ্যব্যাপক-  
ভাবস্ত ভেদনিষ্ঠত্বে সত্তীত্তোতৎ । কিংচাজ্ঞানমূলক্ত্বপর্য্যে । ন ভবত্যুপলভ্যমানস্তাদেহগত-  
কার্ণ্যাদিবিদ্যাহ—ন চেতি । অজ্ঞানবস্তৎকার্যমপি নাজ্ঞাধৰ্ম্মঃ স্তাদিত্যতিদিশতি—তথেতি ।  
অজ্ঞানোথস্তেচ্ছাদেরাজ্ঞাধৰ্ম্মহনিরাকরণে প্রতীতিবিরোধঃ স্তানিতি শক্ততে—স্তথেতি । তেবাং  
গ্রাহকস্তুত্য—পরিহরতি—তথাপীতি । আজ্ঞানিষ্ঠত্বে স্তুপাদীনাং চৈতন্তবদাজ্ঞাধোগাঃ  
তদ্গ্রাহানাং তেবাং ন তদ্বন্ধতেতি ভাবঃ । অকারান্তরেণ নিরাকর্তৃং নিরাকৃতমেব চোচমনু-  
জ্ঞবতি—ন জানে ইতি । কিং প্রমাতুরজ্ঞানাত্মাশ্রয়স্তুভবাদ অভিদ্ধাসি তৎসাঙ্গিণো বা ?  
তত্ত্বাদঃ প্রত্যাহ—তবত্তিতি । কল্পান্তরঃ নিরাকরোতি—যশ্চিতি । ন হি যো যত্ত সাক্ষী, স  
তত্ত্বাজ্ঞে যুচ্ছে বেতি । তথা সর্বসাক্ষী নাজ্ঞানাদিমান্ ভবত্তীভ্যুর্ধঃ । আজ্ঞানো মোহানি-  
রাহিত্যে ভগবত্ত্বাক্যঃ প্রমাণয়তি—তথেতি । তন্ত সর্ববিশেষশৃঙ্খলাত্বে বাক্যান্তরমূদ্রাহরতি—  
সমর্মিতি । আদিপদেন “সমং পশ্চন্ত হি সর্বত্র ।” “জ্যোতিমামপি তজ্জ্যাতিঃ” ইত্যাদি  
গৃহত্বে । আজ্ঞানো নির্বিশেষত্বে প্রামাণিকে স্বমতমুপসংহরতি—তত্ত্বান্তিতি । ১৩

যে তু অতোহগ্রথা আজ্ঞাবস্ত পরিকল্প্য বন্ধমোক্ষশাস্ত্রঃ অর্থবাদমাপাদয়স্তি ।  
তে উৎসহস্তে—থেহপি শাকুনং পদং দ্রষ্টুম্, থং বা মুষ্টিনা আক্রষ্টুম্, চর্মবদ্বে-  
ষ্টিতুম্; ব্যবস্ত তৎ কর্তৃমশক্তাঃ, সর্বদা সমৈক্ররসমবিক্রিয়মজরমুরমনৃতমভয়-  
মাহুতত্ত্বং ত্রায়েবাশ্চীত্যেষঃ—সর্ববেদান্তনিশিতোহর্থঃ—ইত্যেবং প্রতিপত্তামহে ।  
তস্মান্তুক্ষাপ্যেতীতুয়পচারমাত্রমেতদ্ বিপরীতগ্রহদেহসন্ততেবিচ্ছেদমাত্রং বিজ্ঞান-  
ফলমপেক্ষ্য ॥ ২৯৬ ॥ ৬ ॥

পক্ষান্তরমনুভাবতে—যে হিতি । অতো নির্বিশেষস্বাভাব্যাদিতি যাবৎ । অজ্ঞানাস্তো  
জ্ঞানান্তুজ্ঞিরতি শাস্ত্রমর্থবাদঃ । আদিশব্দেন রুদ্ররোদনাত্মর্থবাদং দৃষ্টান্তং সূচয়তি । সোপহাসং  
দূষয়তি—তে উৎসহস্ত ইতি । ন হি সবিশেষত্বং শক্যমাজ্ঞানঃ প্রতিপত্তুং, নির্বিশেষত্ব-  
প্রত্যায়কাগমবিরোধাদিতি ভাবঃ । কথং তহি ভবত্তিরাজ্ঞান্তস্তুভ্যুপগম্যতে, তত্ত্বাহ—বয়ং  
হিতি । প্রমাণবিরুক্তার্থদৰ্শনং তচ্ছবেন পরামুগ্রহতে । সম্বাদীনামিব সাম্যং দূষয়তি—  
সর্বদেতি । স্তোভেদমপবদতি—একসমিতি । তত্ত্ব হেতুমাহ—অবৈতনিতি । বৈতা-  
ভাবোপলক্ষিতভাবিত্যুর্ধঃ । ঐকরন্তে কৌটস্থাঃ হেতুত্তরমাহ—অবিক্রিয়মিতি । তত্ত্বপাদয়তি—  
অজ্ঞিত্যাদিনা । অমরং মরণাযোগ্যম্ । তত্ত্ব সর্বিদ্বাবিচ্ছাসংবক্ষরাহিত্যঃ হেতুমাহ—অভয়-  
মিতি । নহু ত্রায়েবংবিধং ন ভাস্তুত্বমিত্যাশক্যাহ—ত্রায়েবেতি । যথোক্তং প্রত্যগ্ভূতং  
ত্রায়েত্যত্র প্রমাণমাহ—ইত্যেব ইতি । তত্রেব বিষদনুভবং প্রমাণয়তি—ইত্যেবমিতি ।  
পরপক্ষনিরামেন প্রকৃতং বাক্যার্থমুপসংহরতি—তস্মাদিতি । উপচারনিষিত্যমাহ—বিপরীতেতি ।

আঞ্চা তৰ্তৎঃ সংসারীতি বিপরীতগ্রহতী যা দেহসংততিস্তুত্যা বিজ্ঞেদমাত্রং জ্ঞানফল-  
মপেক্ষোপচারমাত্রমিত্যর্থঃ ॥২৯৬ ॥৬॥

**ভাণ্ডারুবাদ ১**—কথিত বিষয়ে এইরূপ একটি শ্লোক ( মন্ত্র ) আছে—সন্ত  
অর্থ—ফলাসন্ত। পুরুষ [ মৃত্যুকালে ] সেই কাম্য বিষয়ে অভিলাষ সমুদ্ভুক্ত হওয়ায়,  
[ মৃত্যুর পর ] সেই ফলই প্রাপ্ত হয়। কি প্রকারে প্রাপ্ত হয় ? কর্ষের সহিত—  
পুরুষ ফলাভিলাষী হইয়া যে কর্ম করিয়াছিল, সেই কর্ষের ( কর্ম-সংস্কারের )  
সঙ্গেই তাহা—সেই কর্মফল প্রাপ্ত হয়। যে প্রাপ্ত হয়, দে কে ? না, লিঙ্গ—মনঃ।  
লিঙ্গ শরীরের ঘন্থে মনই প্রধান, এই জন্য মনকে ‘লিঙ্গ’ বলা হইয়াছে;  
অথবা যাহা দ্বারা লিঙ্গিত হয়—আঞ্চা জ্ঞাত হয়, তাহার নাম ‘লিঙ্গ’ ( মনঃ )।  
সেই মন যে বিষয়ে নিষ্ঠ—নিশ্চিতক্রপে আসন্ত থাকে অর্থাৎ যে বিষয়ে  
তাহার অভিলাষ প্রবল থাকে, সেই সংসারী পুরুষ—সেই বিষয়ে অভিলাষী হইয়া  
তদনুকূল কর্ম করিয়া থাকে; সেই হেতু মন তাদৃশ ফলাসন্তিতে আচরিত কর্ম  
দ্বারা সেই অভিলিখিত ফলই লাভ করে। এই কথায় ইহাই প্রমাণিত হইতেছে যে,  
কামনাই সংসারের মূল কারণ ; এই জন্য নিষ্ঠাম ব্রহ্মজ্ঞ পুরুষের বিবিধ কর্ম  
বিদ্যমান থাকিলেও ফল-প্রসবে সমর্থ হয় না। অন্ত শ্রতি বলিয়াছেন ‘যাহার  
কামনা পর্য্যাপ্ত ( পরিপূর্ণ ) হইয়াছে, সেই কৃতাঞ্চা বা কৃতার্থ পুরুষের সমন্ত  
কামনা এখানেই বিজীৱ হইয়া যাব’ ইতি । ১

আরও এক কথা, স্বকৃত কর্ষের অন্ত—অবসান প্রাপ্ত হইয়া অর্থাৎ ফল-ভোগ  
শেষ করিয়া,—কোন কর্ষের অন্ত প্রাপ্ত হইয়া, তাহা বলা হইতেছে—এই  
সংসারী জীব ইহলোকে যে কর্ম সম্পাদন করে, সেই কর্ষের অন্ত পাইয়া—ফল-  
ভোগ শেষ করিয়া পুনর্বার কর্ম করিবার নিয়মিত সেই পরলোক হইতে ইহলোকে  
ফিরিয়া আইসে। অভিপ্রায় এই যে, এই মর্ত্যলোক স্বভাবতঃই কর্মপ্রধান ; সেই  
কারণে বলিলেন—‘কর্মণে’ পুনর্বার কর্ম করিবার জন্য ; এখানে কর্মকর্তার  
কর্মফলে আসন্তি থাকায় পুনর্বার পরলোকে প্রয়াণ করিতে হয় ; এই প্রকারেই  
কামনাবান্ন ( সকাম পুরুষ ) জন্মমুণ্ডপ্রবাহ ভোগ করিয়া থাকে । ২

যেহেতু সকাম পুরুষই এইপ্রকারে সংসরণ করে, সেই হেতুই [ বুঝিতে হইবে  
যে, ] অকাময়মান ( কামনাহীন ) পুরুষ [ মৃত্যুর পর ] কোথাও গমন করে না।  
কেন না, যে ব্যক্তি ফলাসন্ত, তাহার পক্ষেই পারলোকিক গতি কথিত হইয়াছে;  
সুতরাং কামনাবিহীন পুরুষের লোকান্তরে গতি সন্তুষ্ট হয় না ; [ কাজেই বুঝিতে  
হইবে যে, ] সে নিশ্চয়ই বিমুক্ত হয়। কি প্রকারে অকাময়মান হয় ? না, যিনি

অকাম, তিনিই অকাময়মান । অকামত্বই বা হয় কি প্রকারে, তাহা বলা হইতেছে—যাহার নিকট হইতে সমস্ত কামনা দূরীভূত হইয়া যায়, তিনিই অকাম । কামনাসমূহ দূরীভূত হয় কি প্রকারে? আপ্তকাম হইলে; যিনি আপ্তকাম—যিনি সমস্ত কাম্যবস্তু প্রাপ্ত হইয়াছেন, তিনি আপ্তকাম । কামসমূহ প্রাপ্ত হয় কিন্তু? না, আত্মকামত্ব নিবন্ধন, অর্থাৎ যাহার অপর কোনও বস্তু কাম্য বা প্রার্থনীয় নাই, আত্মাই একমাত্র কাম্য, বাহাভ্যন্তর ভাববিহীন পরিপূর্ণ প্রজ্ঞানেকরণ আত্মাই যাহার সমস্ত, যাহার উক্তে অধে ও পার্শ্বে আত্মব্যতিরিক্ত অন্ত কোন বস্তু প্রার্থনীয় থাকে না,—সমস্তই আত্ম-স্বরূপ হইয়া যায়, সে কিসের দ্বারা কাহাকে দেখিবে, শ্রবণ করিবে, মনন করিবে, অথবা জানিবে? এইস্বরূপ জ্ঞানেদয়ের পর, সে আর কোনও বস্তু কামনা করিতে পারে কি? আপনার অতিরিক্ত কোন পদার্থ প্রতীতিগম্য হইলেই তদিদ্যে কামনা হইতে পারে; কিন্তু এই ব্রহ্মজ্ঞের পক্ষে ত আর সেই ভেদদর্শন সন্তুষ্টিপূর্ণ হয় না । যিনিই আত্মকামত্ব নিবন্ধন আপ্তকাম হন, তিনিই অকাম ও অকাময়মান ; সুতরাং তিনিই বিমুক্ত হন ; কেন না, যাহার আত্মাই সর্বময় হইয়া যায়, তাহার পক্ষে কথনও অনাত্মা কোন পদার্থ কাম্য (প্রার্থনীয়) থাকিতে পারে না ; আত্মব্যতিরিক্ত অন্ত কাম্য পদার্থ বিদ্যমান থাকিলে, ‘সমস্তই আত্মস্বরূপ হইয়া যায়’, একথা বিকল্প হয় ; অতএব সর্বাত্মাদর্শীর অন্ত কোনও কাম্য পদার্থ না থাকায় কর্মানুষ্ঠান উপপন্থ হয় না । ৩

কিন্তু যাহার [কর্তব্য কর্মের অকরণজনিত] প্রত্যবায়-নিবারণার্থ ব্রহ্মবিদের সমন্বেও কর্মানুষ্ঠানের আবশ্যকতা কল্পনা করিয়া থাকে, তাহাদের মতে আত্মার সর্বাত্মকতাই উপপন্থ হয় না ; কারণ, পরিত্যাজ্য প্রত্যবায়ই (পাপহ) [তাহাদের] আত্মাতিরিক্ত পদার্থ থাকিয়া যায় । আমরা কিন্তু তাহাকেই ব্রহ্মবিদ্বলিয়া থাকি, যিনি নিত্যই অশনায়া-পিপাসাদি সংসারধর্মের অতীত ও পাপের সহিত অসংশ্লিষ্ট আত্মার স্বরূপ দর্শন করিয়া থাকেন । যিনি সর্বদাই আপনাকে অশনায়াদি সংসার-ধর্মাতীত আত্মস্বরূপে দর্শন করেন, এবং আপনার অতিরিক্ত ত্যাজ্য বা গ্রাহ অন্ত কোনও পদার্থ দর্শন করেন না, কর্ম কথনই তাহাকে স্পর্শ করিতে পারে না ; পরম্পরায়ে লোক ব্রহ্মবিদ্বল, প্রত্যবায়-পরিহারের নিমিত্ত তাহার পক্ষেই বৈধ কর্ম অবশ্য অনুষ্ঠেয় হয় ; সুতরাং উভয় কথার মধ্যে কোনই বিরোধ ঘটিতেছে না । অতএব কামনা না থাকায় অকাময়মান পুরুষ কথনও পুনর্জন্ম লাভ করে না, পরম্পরাদেহত্যাগের সঙ্গে সঙ্গে বিমুক্ত হয় । ৪

এবংবিধ অকাময়মান পুরুষের কর্ম থাকা সন্তুষ্ট হয় না ; তঙ্গিবন্ধন পরলোকেও

গমন হইতে পারে না ; সেইহেতু তাহার প্রাণসমূহ এবং বাক্প্রভৃতি ইঙ্গিয়-  
গণও উৎক্রমণ করে না, অর্থাৎ দেহ হইতে উর্ক্ষগামী হয় না। সেই বিদ্বান्—জ্ঞানী  
আপ্তকাম পুরুষ আত্মকামত্বনিবন্ধন এখানেই ব্রহ্মস্বরূপ হন। পূর্বে সর্বাত্মক  
ব্রহ্মের দৃষ্টান্তরূপেও এবং বিধি স্বরূপই প্রদশিত হইয়াছে, ‘ইহাই তাহার সেই  
আপ্তকাম ও অকাম রূপ’ ইত্যাদি। এখানে ‘অথ অকাময়মানঃ’ ইত্যাদি বাক্যে  
দাষ্টান্তিক রূপের উপসংহার করিতেছেন। ৫

এবং ভূত সেই পুরুষ যে, কিরণে মুক্তিলাভ করেন, তাহা কথিত হইতেছে—  
যে লোক স্বশুণ্ডি অবস্থাপ্রাপ্তির গ্রায় নির্বিশেষ অবৈত নিত্য চৈতন্য-জ্যোতিঃস্বভাব  
আয়াকে (আপনাকে) দর্শন করে, সেই অকাময়মান পুরুষের কর্ম্মাভাববশতঃ  
গমনের কারণ বিলুপ্ত হইয়া বায় ; সেইহেতু বাক্প্রভৃতি প্রাণসমূহ উর্ক্ষগামী হয়  
না ; পরস্ত সেই জ্ঞানী পুরুষ যদিও দেহবানের গ্রায়ই (দেহীর মতই) দৃষ্ট হয় সত্য,  
তথাপি এখানেই তিনি ব্রহ্মস্বরূপ হন ; তিনি ব্রহ্মস্বরূপ বলিয়াই ব্রহ্মকে প্রাপ্ত হন।  
যেহেতু তাহার পরিচ্ছন্ন অবস্থাবাবের হেতুভূত কামনাসমূহ বিশ্বমান থাকে না,  
সেইহেতু ইহজন্মেই তাহার ব্রহ্মভাব প্রবৃক্ষ হওয়ায় ব্রহ্মপ্রাপ্তি ঘটে, তাহার আর  
দেহপাত্রের অপেক্ষা থাকে না (১) ; কেননা, জ্ঞানীর যে মৃত্যুর পর অন্তভাব-  
প্রাপ্তি, তাহা বাস্তবিক পক্ষে জীবদ্বস্থা হইতে কোনও স্বতন্ত্র অবস্থা নহে, পরস্ত  
অজ্ঞলোকের মৃত্যুর পর বেরুপ দেহান্তরসম্বন্ধ সংঘটিত হয়, তাহার সেরূপ হয় না ;  
এইজন্মই ‘ব্রহ্মবিদ্ব ব্রহ্ম প্রাপ্ত হন’ বলা হইয়া থাকে। ৬

মোক্ষ যদি অবস্থান্তরপ্রাপ্তি হয়, তাহা হইলে, সমস্ত উপনিষদের অভিপ্রেত  
যে মোক্ষের আইনৈকভাব বা কৈবল্যরূপতা, তাহা বাধিত হইয়া পড়ে ; তাহা ত  
কাহারো বাঙ্গনীয় নহে ; অধিকস্তু ঐরূপ হইলে মোক্ষের অনিত্যত্ব দোধও  
আপত্তি হয়। যাহা ক্রিয়াব্বারা নিষ্পন্ন হয়, কোথাও তাহার নিত্যত্ব দেখা  
যায় না ; অথচ সকলেই মোক্ষকে নিত্য বলিয়া স্বীকার করিয়া থাকে ; ‘ইহা

(১) তাৎপর্য—ব্রহ্মবিদের মুক্তি দ্রুইপ্রকারে হইতে পারে, এক দেহসঙ্গে—বর্তমান জন্মে,  
স্থিতীয় দেহপাত্রের পর বিদেহমুক্তি। ইহজন্মেই যাহার ব্রহ্মভাব করামলকবৎ প্রত্যক্ষামুভূত  
হইয়াছে, সেদৃষ্টি ও তন্মূলভূত অজ্ঞান আমূলতঃ বিনষ্ট হইয়াছে, তাহার মুক্তিতে আর  
দেহপাত্রের অপেক্ষা থাকে না, এই দেহেই ব্রহ্মভাবপ্রাপ্তিরূপ মুক্তি সম্পন্ন হয়। অতি  
বলিয়াছেন—“তন্ত তাবদেব চিরম্, যাবস্ত্঵ বিমোক্ষে অথ সম্পৎস্তে” ইত্যাদি। “ন তন্ত  
প্রাণ উৎক্রামণ্তি ইহৈব সমবলীয়স্তে, বিমুক্ষ্ম বিমুচ্যতে” ইতি। আর যাহার ব্রহ্মভাব সেরূপ  
প্রত্যক্ষীকৃত হয় নাই, তাহার মুক্তি দেহপাত্রের পর হয়, উভয়ের মধ্যে এইমাত্র বিশেষ

আত্মার নিত্য মহিমা বা 'ঐশ্বর্য'—এই মন্তব্যক্যও এ বিষয়ে প্রমাণ। স্বভাবসিদ্ধ আত্মভাবাতিরিক্ত অন্তপ্রকার নিত্য বস্তু কেহ কল্পনা করিতে পারে না। মোক্ষ আত্মার স্বভাবসিদ্ধ হইলে, উহা নিশ্চয়ই অগ্নির স্বভাব উষ্ণতার গ্রায় আত্মারও স্বভাব ভিন্ন আর কিছুই হইতে পারে না; সেই স্বভাবকে কখনই লোকের ক্রিয়ান্তরগত বা ক্রিয়াসাধ্যও বলিতে পারা যায় না; কেন না, অগ্নির স্বাভাবিক উষ্ণতা বা প্রকাশ কখনই অগ্নির কোনোরূপ ক্রিয়ার প্রভাবী ফল নহে; কেন না, অগ্নির ক্রিয়ান্তরভাবী অথচ তাহা অগ্নির স্বাভাবিক, একথা সম্পূর্ণ বিরুদ্ধ। ৭

যদি বল, অগ্নে অগ্নির জ্বলন, পরে তাহার উষ্ণত্ব ও প্রকাশ প্রতীত হয়; অতএব অগ্নির উষ্ণতা ও প্রকাশে ত জ্বলন-ব্যাপারের অপেক্ষা বা আনন্দর্য নিশ্চয়ই আছে। না, তাহা বলিতে পার না; যেহেতু অগ্নির যে ঐক্যপূর্ণ জ্বলন-ব্যাপারানুভাবিত প্রতীতি, অপরের (দ্রষ্টার) প্রতীতিব্যাঘাতক কোনোরূপ ব্যবধায়ক পদার্থের অপগমই তাহার কারণ। অভিপ্রায় এই যে, অগ্নির প্রজ্বলনের পরে যে, উষ্ণত্ব ও প্রকাশধর্মের অভিব্যক্তি দেখিতে পাওয়া যায়, স্বয়ং অগ্নিই তাহার কারণ নহে; পরম্পরা এই অগ্নির উষ্ণত্ব ও প্রকাশ, এই ধর্মাদ্বয়টা পূর্বে অপরের দৃষ্টিপথের অন্তরালে বা ব্যবধানে ছিল, কাহারও চক্ষুর সচিত সম্বন্ধ ছিল না; প্রজ্বলনের পর সেই ব্যবধান অন্তর্ভুক্ত হইয়া যায়, তখন এই উভয় ধর্মই লোকের দৃষ্টিপথে পতিত হয়, তাহার লোকের ভ্রম হইয়া থাকে যে, অগ্নির উষ্ণত্ব ও প্রকাশকূপ ধর্ম দ্বয়টা প্রজ্বলন হইতে জন্মিয়াছে। এই উষ্ণত্ব ও প্রকাশ যদি অগ্নির স্বাভাবিক ধর্ম নাই হয়, তাহা হইলে, অগ্নির যাহা স্বাভাবিক ধর্ম, আমরা তাহারই উদাহরণ প্রদর্শন করিব। কোন বস্তুর যে স্বাভাবিক ধর্ম আদৌ নাই, একথা কখনই বলিতে পারা যায় না। ৮

শৃঙ্খলভঙ্গের গ্রায় বন্ধনিবৃত্তিরূপ মোক্ষ অভাবস্বরূপও হইতে পারে না; কারণ, পরমাত্মার সহিত একীভাবকে মোক্ষ বলিয়া স্বীকার করা হইয়া থাকে, যেহেতু 'একম্ এব অদ্বিতীয়ম্' শ্রুতি একত্বই প্রতিপাদন করিতেছে। আর বন্ধ পুনৰ্ব্য যখন পরমাত্মাতিরিক্ত অপর কিছুই নহে, তখন তাহার বন্ধনিবৃত্তিরূপ মোক্ষ কখনই নিগড়ভঙ্গের গ্রায় অভাব হইতে পারে না। পরমাত্মাতিরিক্ত দ্঵িতীয় কোন পদার্থই যে নাই—অসৎ, তাহা আমরা ইতঃপূর্বে বিস্তৃতভাবে বর্ণন করিয়াছি। এইজন্যই আমরা বলিয়াছি যে, রঞ্জুপ্রভৃতিতে সর্পাদিবিষয়ক অজ্ঞাননিবৃত্তির পর যেমন সর্পাদির নিবৃত্তি হয়, তেমনি শুধু অবিষ্টাননিবৃত্তিতেই মোক্ষ ব্যবহার হইয়া থাকে। ৯

আর যাহারা বলিয়া থাকেন যে, মুক্তিতে অগ্ন একপ্রকার বিজ্ঞান ও আনন্দ অভিব্যক্ত হইয়া থাকে, তাহাদের পক্ষে ‘অভিব্যক্তি’ শব্দের অর্থ প্রকাশ করিয়া বলা আবশ্যিক ; যদি লোকপ্রসিদ্ধ জ্ঞাতব্য বিষয়ের আবরণ-ধৰ্মসের নাম ‘অভিব্যক্তি’ হয়, তাহা হইলেও তোমাকে বলিতে হইবে যে, এই অভিব্যক্তি কি বিদ্যমান পদার্থের ? অথবা অবিদ্যমান পদার্থের ? অভিব্যক্তি যদি বিদ্যমান পদার্থেরই ধৰ্ম হয়, তাহা হইলে, মুক্ত পুরুষের সম্বন্ধে যে মুক্তির অভিব্যক্তি হয়, তাহা ত তাহার আত্মস্বরূপই বটে, অগচ্ছ স্বরূপতঃ আত্মপ্রতীতির ঘনে ব্যবধান সন্তুষ্ট হয় না, তখন নিশ্চয়ই উহা সর্বদা অভিব্যক্তি রহিয়াছে বলিতে হইবে ; সুতরাং ‘মুক্তের সম্বন্ধে অভিব্যক্ত হয়’ এইরূপ বিশেষজ্ঞতা নির্ধারিত হইয়া পড়ে। যদি বল, কোন কারণে উহা ব্যবহৃত হওয়ায়, যেন অনাত্মস্বরূপই হইয়া পড়ে ; আবার সময়বিশেবে সেই ব্যবধানের অপগম হইলেই তাহার অভিব্যক্তিও হইয়া থাকে ; তাহা হইলেও, কারণান্তরের সাহায্যে অভিব্যক্তি হওয়ায়—মুক্তিতে অভিব্যক্তিসাধনের অপেক্ষা থাকিয়া যাব। আর যদি বল, উপলক্ষ্মি ও অভিব্যক্তি উভয়ই একাশে অবস্থিত, অর্থাৎ যাহার উপলক্ষ্মি, তাহাতেই অভিব্যক্তি হয় ; তাহা হইলেও, উপলক্ষ্মির ব্যবধান থাকা সন্তুষ্ট না হওয়ায় অভিব্যক্তি বা অনভিব্যক্তি সর্বদাই থাকিতে পারে ; কিন্তু এতদত্ত্বাত্ত্বে একটা মধ্যবর্তী অবস্থা কল্পনার অনুকূল কোনও প্রমাণ পাওয়া যাব না ; বিশেষতঃ একই আশ্রয়ে অবস্থিত একেরই স্বরূপভূত ধৰ্মগুলির মধ্যে বিদ্য়-বিষয়িতাব ( গ্রাহ-গ্রাহকত্ব ) কথনই সন্তুষ্ট হয় না। তাহার পর, বিশেধবিজ্ঞান ও বিশিষ্ট আনন্দ অভিব্যক্ত হইবার পূর্বে যাহার সংসারিত্ব বা বন্ধন থাকে, আর বিশেধ বিজ্ঞান ও আনন্দাভিব্যক্তির পরে মুক্তি হয়, সেই পুরুষ নিশ্চয়ই নিতাপ্রকাশ জ্ঞানস্বরূপ পরমাত্মা হইতে সম্পূর্ণ স্বতন্ত্র ; কারণ, উভয়ের মধ্যে উক্তত্ব ও শীতলতার গ্রায় অত্যন্ত বৈলঙ্ঘ্য রহিয়াছে। আর যদি পরমাত্মারও ভেদ স্বীকার করা হয়, তাহা হইলে ত সমুদয় বৈদিক সিদ্ধান্তই পরিত্যক্ত হয়। ১০

যদি ‘বল, সংসার ও মোক্ষ উভয় অবস্থায়ই যদি আত্মা নির্বিশেষ এককর্তৃ হয়, তাহা হইলে মোক্ষের জন্য আর কাহারও অধিক প্রয়াস পাইতে হয় না, এবং মোক্ষপ্রতিপাদক শান্তগুলিরও কোন সার্থকতা থাকে না ; না, তাহা হয় না ; কারণ, অবিদ্যাজনিত ভ্রাপনোদনে উহাদের সার্থকতা রহিয়াছে ; বাস্তবিক পক্ষে মুক্তি ও অমুক্তি নিবন্ধন আত্মার কিছুমাত্র বিশেষ হয় না ; কারণ, আত্মা নিত্যই এককর্তৃ ( প্রতিবর্তনরহিত ) ; তবে এইমাত্র বিশেষ আছে যে, শান্তীয়

উপদেশ হইতে যে জ্ঞান জন্মে, তাহা দ্বারা নিত্য নির্বিকার আত্মবিষয়ক অবিদ্যা বা ভ্রমাত্ম নির্বাচিত হয় ; অতএব তাদৃশ উপদেশ লাভের পূর্বে ঐরূপ উপদেশ প্রাপ্তির জন্ম নিশ্চয়ই চেষ্টা করা আবশ্যিক হয় । যদি বল, অবিদ্যাসম্পন্ন পুরুষের অবিদ্যা ও তাহার নিরুত্তি বা অনিন্দ্যত্ব দ্বারা আত্মারও বিশেষ বা স্বরূপভেদে ঘটিতে পারে ; না, এ দোষ হয় না ; কারণ, আমাদের মতে ইহা কেবল অবিদ্যার কল্পনা বা ফলমাত্র ; যেমন রজু, মরুভূমি, শুক্রিকা ও গগনতলে ষথাক্রমে সর্প, জল, রজত ও মলিনতা কল্পিত হয়, আয়ুগত বিশেষোভিত্ব ও ঠিক সেইরূপই, একথা আমরা পূর্বেও বলিয়াছি । ১১

আশঙ্কা হইতে পারে যে, তাহার চক্ষুতে তিমিররোগ জন্মিয়াছে, তাহার যেমন ঐ তিমির রোগের সন্দাব ও অসন্দাব দ্বারা দৃষ্টির বৈলঙ্ঘ্য ঘটে, তেমনি এহলেও অবিদ্যার কর্তৃত্ব ও অকর্তৃত্ব দ্বারা আত্মার স্বরূপগত পার্থক্য হইতে পারে ; না, তাহা ও হইতে পারে না ; কারণ, ‘যেন ধানই করে, যেন স্পন্দনই করে’ ইত্যাদি শ্রুতিতেও আত্মার সমন্বে স্বতঃসিদ্ধ অবিদ্যাকর্তৃত্ব নিবিদ্ধ হইয়াছে । বিশেষতঃ বহুতর বাপার-সংস্পর্শেই অবিদ্যাভ্রম উপস্থিত হয়, অর্থাৎ প্রথমতঃ বিষয়াকারে অন্তঃব্রহ্মণের বৃত্তি জন্মে, পরে তাহাতে চৈতৃত্যের প্রতিবিম্ব পড়ে, তাহার পর ‘আমি সংসারী’ ইত্যাদি ভাস্তি জ্ঞান উপস্থিত হয় ; স্বতরাং অবিদ্যাভ্রমের কারণ যে, বহু, তাহাতে সংশয় নাই ; [ এই জন্যই আয়ুগত তাদৃশ অবিদ্যাকে স্বাভাবিক বলিতে পারা যায় না ] । অধিকস্তু অবিদ্যা যখন আত্মার বিষয় ( আত্মপুকাশ ), তখন তাহা আয়ুগতও হইতে পারে না ; স্বগত অবিদ্যা কখনই আত্মার দৃশ্য বা গ্রহণীয় হইতে পারে না । পক্ষান্তরে, যে লোক অবিদ্যাভ্রমকে ঘটাদি পদার্থের ত্বায় পৃথক্কূপে দর্শন করিতে পারে, বুঝিতে হইবে যে, সে লোক নিশ্চয়ই অবিদ্যা-ভ্রমসম্পন্ন নহে । যদি বল, ‘আমি জানিতেছি না, আমি মুঝে ( মোহ-সম্পন্ন )’ এইরূপ প্রতীতি হইতে বুঝা যায় যে, সে লোক নিশ্চয়ই অবিদ্যাভ্রম-সম্পন্ন ; না, সে কথা ও বলিতে পার না ; কারণ, সে লোক বিবেকদর্শী ; কারণ, যে লোক যাহাকে বিবিক্ষিত পৃথক্ক বস্তু বলিয়া জানিতে পারে, সে লোককে কখনই তদ্বিষয়ে ভাস্ত বলিতে পারা যায় না ; যে যাহা পৃথক্ক করিয়া গ্রহণ করে, তাহাতেও তাহার অবিদ্যাভ্রম থাকে, একথা বড়ই বিরুদ্ধ হয় । তবে যে, ‘আমি মুঝে, বুঝিতেছি না’ এইরূপ প্রতীতির কথা বলিতেছে, অর্থাৎ বিবিক্ষিদর্শীরও যে, দৃশ্যবিষয়ে অজ্ঞান ও মোহ ‘দেখা যায়—জ্ঞানের বিষয়ীভূত

হয় ; [ জিজ্ঞাসা করি—] অজ্ঞান ও মোহ ( মুগ্ধতা ) একবার কর্ম্ম হইয়া আবার কর্তৃস্বরূপ জ্ঞানের বিশেষণ হয় কিরূপে ? । ১২

আর যদি বল, ঐ অজ্ঞান ও মুগ্ধতা ( মোহ ) উভয়ই কর্তৃস্বরূপ দর্শনের বিশেষণ, তাহা হইলেও উহারা আর দর্শনের বিষয়—কর্ম্ম হইতে পারে না ; কেন না, কর্ম্মমাত্রই কর্ত্তার ক্রিয়াদ্বারা ব্যাপ্ত ( বিদ্যুটীভূত ) হইয়া থাকে ; অথচ ভিন্ন পদার্থ ই ব্যাপ্য-ব্যাপকভাবাপন্ন হইতে পারে, অর্থাৎ ঘাস বাপ্য, তাঙ্গ বাপক হয় না, আর ঘাস বাপক, তাঙ্গও কথনই ব্যাপ্য হইতে পারে না ; কেন না, নিজেই নিজেকে কথনও বাস্তু করিতে পাবে না । এখন বল দেখি, একপ অবস্থায় অজ্ঞান ও মুগ্ধতা দর্শনের বিশেষণ হইতে পারে কিরূপে ? স্বীয় শরীর-গত কুশতাদি ধর্ম্ম যেকুপ আপনা হইতে পৃথক্ ধর্ম্মরূপেই অনুভব করিয়া গাকে, সেইরূপ যে ব্যক্তি অজ্ঞানের বিবেকদর্শী, সে ব্যক্তি আপনার অজ্ঞানকে বগন কর্ম্ম বা অনুভাবারূপে অনুভব করে, তখন নিশ্চয়ই ঐ অজ্ঞানকে উপলক্ষিকর্ত্তারই ( অনুভবকর্ত্তারই ) ধর্ম্মরূপে অনুভব করে ; [ কিন্তু জ্ঞানধর্ম্মরূপে কথনই অনুভব করে না ] । যদি বল, সুখ দুঃখ ইচ্ছা ও চেষ্টা প্রভৃতি ধর্ম্মগুলিকে ত সকলেই অনুভব করিয়া থাকে ; না—সে কথা বলিতে পারে না ; কারণ, এ পক্ষেও, ঘাসারা ঐরূপেই গ্রহণ করিয়া গাকে, সুপ্তঃস্বাদির সত্ত্ব তাঙ্গদের পার্থক্য ত স্বীকৃতই হয় । যদি বল, ‘আমি তোমার কথা বুঝিতে পারিতেছি না, আমি মুগ্ধ’ [ এইরূপে ত নিজের মুগ্ধতা ও অনুভব করিয়া গাকি ] ; হঁ, অজ্ঞ ব্যক্তি মুগ্ধ তব, হউক ; কিন্তু যে লোক ঐরূপে অজ্ঞান ও মোহের স্বাভাবিকতা অনুভব করিতে পারে, আমরা তাহাকেই অমুগ্ধ জ্ঞানী বলিয়া অঙ্গীকার করিতেছি । ব্যাসদেবও এইরূপটি বলিয়াছেন—‘ক্ষেত্রী ( দেশস্বামী ) ইচ্ছাপ্রভৃতি নিখিল ক্ষেত্রকে ( দেহকে ) প্রকাশ করিয়া গাকে ।’ দিনি ‘সমস্ত ভূতে সমভাবে বর্তমান, এবং ভূতসমূহ বিনষ্ট হইলেও দিনি স্বরূপ অবিনাশী, সেই পরমেশ্বরকে [ দিনি জানেন, তিনিই ঠিক জানেন । ]’ ইত্যাদি কথা শত শত স্থানে উক্ত হইয়াছে । অতএব সর্বদা সমানভাবে একরস আয়ুস্বভাব স্বীকৃত ইত্যাও বুঝিতে হইলে যে, বন্ধ মোক্ষ জ্ঞান ও অজ্ঞান দ্বারা আয়ার স্বরূপাতঃ কিছুমাত্র প্রভেদ ঘটে না । ১৩

আর ঘাসারা এতদপেক্ষা অগ্রপ্রকার আয়ার স্বরূপ স্বীকার করিয়া বন্ধ মোক্ষাদিপ্রতিপাদক শাস্ত্রবাক্যকে ‘অর্থবাদ’ বলিয়া কল্পনা করিয়া থাকেন, তাহারা আকাশে উদ্ভূতিমান পাথীর ও চরণচিহ্ন দর্শন করিতে, কিংবা আকাশকেও মুষ্টিদ্বারা আকর্ষণ করিতে বা চর্ষের ঘায় বেঁচে করিতেও উৎসাহী বা সাহসী

হইতে পারেন, অর্থাৎ আকাশকে মুষ্টিবদ্ধ করিতে সাহসী হওয়া, আর আঘাত নির্বিশেষ স্বত্ত্বাব ত্যাগ করিয়া সবিশেষভাব কল্পনা করা, উভয়ই তুল্য ( ১ ) ; আমরা কিন্তু সেকুপ করিতে অসমর্থ ; আমরা ‘সর্বদা সমান, একরূপ, অব্দ্বিত, অবিক্রিয়, জন্ম, জরা ও মরণবর্জিত, অগ্নত অভয় আহুমুকুপ ব্রহ্মাই’—এই যে, সমস্ত বেদান্তশাস্ত্রের অবিসংবাদিত সিদ্ধান্ত, তাহাই স্বীকার করিয়া থাকি । অতএব জ্ঞানোদয়ের পূর্বে দেহেতে যে, অহংভাবরূপ বিপরীত বুদ্ধি থাকে, ব্রহ্ম-বিজ্ঞান সেই বিপরীত বুদ্ধি অপনয়ন করিয়া দেয়, সেই দেহ-বিচ্ছেদরূপ বিজ্ঞানফল লক্ষ্য করিয়া ‘ব্রহ্মপ্রাপ্ত হৰ’ এইরূপ ব্যবহার হইয়া থাকে মাত্র ; [ বস্তুতঃ জীব চিরদিনই ব্রহ্মমুকুপ ] ॥২৯৬০৬॥

**আত্মাসত্ত্বাভ্যুম্ ।**—স্বপ্নুদ্বান্তগমনদৃষ্টান্তশ্চ দার্ঢান্তিকঃ সংসারে বণিতঃ ; সংসারহেতুশ অবিদ্যা-কর্ষ-পূর্বপ্রজ্ঞা বণিতাঃ ; বৈশ্চেপাদিভূতৈঃ কার্য-করণলক্ষণভূতৈঃ পরিবেষ্টিতঃ সংসারিভূতমূভবতি, তানি চোক্তানি । তেষাং সাক্ষাংপ্রযোজকে ধর্মাধর্মাবিতি পূর্বপক্ষং কুল্যা, কাম এবেত্যবধারিতম্ । যথা চ ব্রাহ্মণেনাগ্নিধৰ্মেত্যবধারিতঃ, এবং মন্ত্রেণাপীতি বন্ধং বন্ধকারণং চোক্তা উপসংহতঃ প্রকরণম्—‘ইতি হু কাময়মান ইতি’।—“অগ অকাময়মানঃ” ইত্যারভ্য শুশুপ্তদৃষ্টান্তশ্চ দার্ঢান্তিকভূতঃ সর্বাহুভাবো মোক্ষ উক্তঃ । মোক্ষকারণঞ্চাহুকামতয়া যদাপ্তকামত্যুক্তম্, তচ সামর্থ্যাং ন আহুজ্ঞামমন্ত্রেণাহুকামতয়া আপ্তকামত্যমিতি সামর্থ্যাদ ব্রহ্মবিত্তেব মোক্ষকারণম্ ; ইতুক্তম্ ; অতো যত্পি কামো মূলমিতুক্তম্, তথাপি মোক্ষকারণবিপর্যয়েণ বন্ধকারণমবিত্তেত্যেতদপ্যক্তমেব ভবতি । অত্রাপি মোক্ষে মোক্ষসাধনং চ ব্রাহ্মণেনোক্তম্, তন্মেব দৃঢ়ীকরণাগ্ন মন্ত্র উদ্বাঙ্গিতে শ্বেকশকবাচাঃ ।—

( ১ ) তাৎপর্য—যাহারা আঘাতকে ইচ্ছা-ব্রেষ্টাদি গুণবৃক্ত সবিশেষ বস্তু বলিয়া স্বীকার করে, আঘাত নির্বিশেষভাব স্বীকার করে না, তাহাদের পক্ষে বন্ধ মোক্ষের অবান্তবস্তু অতিপাদক ‘অজ্ঞানে বন্ধ, জ্ঞানে মোক্ষ’ ইত্যাদি শাস্ত্রকথাও সঙ্গত হয় না ; এই জন্ত তাহারা ঐ সমস্ত বাক্যকে ‘অর্থবাদ’ ( প্রশংসামাত্র ) বলিয়া নির্দেশ করেন । অতিপাদ এই যে, জীবের বন্ধ মোক্ষ অসম্ভাই বটে, কিন্তু মোক্ষমার্গে লোকদের প্রবৃত্তি ও উৎসাহ বর্জনের জন্ত এইরূপ অসম্ভ কথা শাস্ত্রে উপস্থিত হইয়াছে মাত্র । পার্থী ভূমিতে বিচরণ করিবার সময়, ভূমিতে যেমন তাহাদের পদচিহ্ন পতিত হয়, আকাশে উড়িবার কালে আকাশেও তেমনি পদচিহ্ন আছে, এইরূপ মনে করিয়া আকাশেও পার্থীর পদচিহ্ন দেখিবার অভিজ্ঞান হইতে পারে ।

আত্মসভায়-টীকা। ব্রাহ্মণেজ্জেব মনুবস্তারয়িতুং ব্রাহ্মণার্থমনুবদ্ধি—সপ্তেত্যাদিন। অয়মর্থঃ সংসারস্তদ্বেক্ষেত্রুচ, মনুস্তদেব সক্তঃ সহ কর্মণেত্যাদিঃ। আত্মজানস্ত তথি মোক্ষকারণত-মুপেক্ষিতমিত্যাশক্যাহ—তচ্ছতি। অতো ব্রহ্মজ্ঞানং মোক্ষকারণমিত্যাজ্ঞাদিতি যাবৎ। মূলং বক্ষস্তেতি শেষঃ। অত্রেতি মোক্ষপ্রকরণোভিঃ। বক্ষপ্রকরণং দৃষ্টান্তয়িতুমপিশবঃ।

**আত্মস-ভাস্ত্রানুবাদ ।**—পূর্বপ্রদশিত দৃষ্টান্তস্বরূপ স্বপ্ন ও জাগ্রাদ-বস্তার প্রবেশের দার্শানিকস্তিকরূপ সংসার বর্ণিত হইয়াছে; সংসারের হেতুস্বরূপ যে, কর্ম বিষ্ঠা ও পূর্বপ্রজ্ঞা, তাহাও প্রদশিত হইয়াছে; এবং দেহেন্দ্রিয়ায়ুক যে সমস্ত উপাধি দ্বারা পরিবেষ্টিত হইয়া, জীব নিজের সংসারিত্ব অনুভব করিয়া থাকে, সে সমুদ্রও কথিত হইয়াছে। তাহার পর, ধর্মাধর্মই সেই সমুদ্র উপাধির সাম্ভাব্য সম্বন্ধে প্রযোজক বা প্রবর্তক বলিয়া পূর্বপঞ্চ (আশক্তা) উত্থাপন করিয়া পরিশেষে কামেরই (কামনারই) মুখ্য প্রযোজকত্ব অবধারিত হইয়াছে। এ বিষয় ব্রাহ্মণ ভাগে ঘেড়াবে অবধারিত হইয়াছে, যদ্বেও ঠিক সেইভাবেই বক্ষ ও বন্ধকারণের নির্দেশপূর্বক “ইতি হু কামরমানঃ” বাক্যে তাহার উপসংহার করা হইয়াছে।

ইহার পর, “অথ অকামরমানঃ” এই হইতে আরম্ভ করিয়া দৃষ্টান্তস্বরূপ সুমুক্তির দার্শানিক সর্বাঙ্গভাবকরূপ মোক্ষ উক্ত হইয়াছে। সেখানে কথিত হইয়াছে যে, আত্মকামত্ব হইতে লক্ষ যে, আপ্তকামত্ব, তাহাই মোক্ষলাভের কারণ; আত্মজ্ঞান ব্যতিরেকে বখন আত্মকামত্ব ও তদধীন আপ্ত-কামত্ব হইতেই পারে না, তখন কথিত না হইলেও বুকা বাইতেছে যে, ফলতঃ ব্রহ্মবিদ্যাই মুক্তির মুখ্য কারণ; অতএব পূর্বে বদি ও কামকে সংসারের মূলকারণ বলা হইয়াছে সত্য, তথাপি মোক্ষ-কারণের বিপরীত বস্তুই বখন বন্ধের কারণ, তখন অবিদ্যাই যে, বন্ধের প্রকৃত কারণ, এ কথাও প্রকারান্তরে বলাই হইয়াছে। এগানেও ব্রাহ্মণদাক্যে মোক্ষ ও মোক্ষকারণের কথা উক্ত হইয়াছে, তাহারই দৃঢ়তা সম্পাদনের জন্য শ্লোকশব্দবাচ্য মন্ত্র অভিহিত হইতেছে :—

তদেব শ্লোকে। ভবতি—যদ। সর্বে প্রমুচ্যন্তে কাম। যেহেন্ত  
হন্দি শ্রিতাঃ। অথ গর্ভ্যোহম্বতো ভবত্যত্র ব্রহ্ম সমশ্নূত ইতি।  
তদ্যথাহিনিষ্঵য়নী বল্মীকে মৃত। প্রত্যস্ত। শয়ৌতৈবগেবেৎ  
শর্঵ীরং শেতে, অথায়মশর্বীরোহম্বতঃ প্রাণে। ব্রহ্মৈব তেজ

এব, সোহহং ভগবতে সহস্রং দদামীতি হোবাচ জনকো  
বৈদেহঃ ॥ ২৯৭ ॥ ৭ ॥

**সরলার্থঃ ১—**তৎ ( তপ্তিন् উক্তে অর্থে ) এবং ( বঙ্গ্যমাণঃ ) শ্লোকঃ ( মন্ত্রঃ )  
ভবতি ( অস্তি );—যে কামাঃ ( কামনাঃ ) অস্ত্র ( পুরুষস্ত্র ) হৃদি শ্রিতাঃ  
( বুদ্ধিনিষ্ঠাঃ ), [ তে ] সর্বে যদা ( বশ্চিন্ কালে ) প্রযুচ্যন্তে ( জ্ঞানাং  
বিশীর্ণ্যন্তে ) ; অথ ( তদা ) মর্ত্যঃ ( মরণশীলঃ সঃ ) অমৃতঃ ( অবিগ্রহকমৃত্যু-  
বিজয়াং মরণরহিতঃ ) ভবতি ; অত ( অশ্চিন্ এব দেহে ) ব্রহ্ম সমশ্লুতে  
( ব্রহ্মভাবম্ প্রাপ্নোতি ) ইতি ।

তৎ ( তত্ত্ব ) [ অয়ং দৃষ্টান্ত উচ্যতে—] যদা মৃতা ( জীর্ণতাং গতা ) অহি-  
নিষ্ঠানী ( সর্পদ্বক্ ), বন্মীকে প্রত্যন্তা ( অনাহৃতসম্বন্ধিতরা নিষ্ক্রিয়া সতী ) শয়ীত  
( তিষ্ঠতি ), এবম্ এব ( যগোক্তদৃষ্টান্তবৎ এব ) ইদং শরীরং ( বিছুবঃ স্তুলো দেহঃ )  
শেহে ( অনাহৃতভাবেন পরিত্যক্তং মৃতমিব বর্ততে ); অথ ( অনন্তরম্ ) অয়ম্  
( মুক্তঃ পুরুষঃ ) অশরীরঃ অমৃতঃ প্রাণঃ ব্রহ্ম এব, তেজঃ ( জ্যোতিঃস্বরূপঃ ) এব  
[ ভবতি ] । [ এতৎ শৃঙ্খা ] বৈদেহঃ জনকঃ উবাচ হ—সঃ ( ভবতো ব্রহ্মবিজ্ঞানঃ )  
অহম্ ভগবতে ( পূজনীয়ার তুভ্যম্ ) সহস্রং দদামি ইতি । [ ব্যাখ্যা পূর্ববৎ ]  
॥ ২৯৭ ॥ ৭ ॥

**মুলাচুরূপ ।—**কথিত বিষয়ে এইরূপ একটী শ্লোক আছে—  
যে সমস্ত কাম বা কামনা এই মুমুক্ষু পুরুষের হৃদয়কে আশ্রয় করিয়া  
আছে, সে সমুদয় কাম যখন ব্রহ্মজ্ঞান প্রভাবে বিদূরিত হইয়া যায়,  
তখন সেই পুরুষ মর্ত্য—মরণশীল হইয়াও অমরত্ব লাভ করে, এবং এই  
দেহেই ব্রহ্মভাব আস্বাদন করে । [ এ বিষয়ে দৃষ্টান্ত এই— ] মৃত অর্থাং  
জীর্ণতা প্রাপ্ত অহিনিষ্ঠানী ( সাপের খোলস ) যে প্রকার বন্মীকে ( উই-  
মাটির স্তুপে ) প্রক্ষিপ্ত হইয়া পড়িয়া থাকে, ঠিক এইরূপই [ ব্রহ্মজ্ঞের  
অনাহৃতবুদ্ধিতে উপেক্ষিত ] এই শরীর পড়িয়া থাকে । অতঃপর তিনি  
অশরীর [ শরীরাভিমানশূন্য ], ( স্ফুরণাং ) অমৃত ( মরণরহিত ), প্রাণ ও  
ব্রহ্মস্বরূপই এবং তেজঃস্বরূপই হন । [ এই কথা শুনিয়া ] বিদেহপতি  
জনক বলিলেন—আমি আপনার নিকট হইতে বিশ্বালাভ করিয়াছি;  
অতএব আপনাকে সহস্র গো দান করিতেছি ॥ ২৯৭ ॥ ৭ ॥

**শাঙ্করভাস্তুম্।**—তৎ তশ্চিন্নেবার্থে এষ শ্লোকে মঙ্গো ভবতি। যদা যশ্চিন্ন কালে সর্বে সমস্তাঃ কামাঃ তৃষ্ণা প্রভেদাঃ প্রমুচ্যন্তে, আত্মাকামস্য ব্রহ্মবিদঃ সমূলতো বিশীর্যন্তে; যে প্রসিদ্ধা লোকে ইহামুত্রার্থাঃ পুত্র-বিত্ত-লোকেবণালক্ষণাঃ অস্য প্রসিদ্ধস্য পুরুষস্য হৃদি বুদ্ধে শ্রিতা আশ্রিতাঃ। অগ তদা, স মর্জ্যঃ মরণধর্ম্মা সন्, কামবিয়োগাং সমূলতঃ, অমৃতো ভবতি, অর্থাৎ অনাত্মবিষয়াঃ কামা অবিদ্যালক্ষণা মৃত্যুব ইতোত্তুক্তঃ ভবতি। অতো মৃত্যুবিয়োগে বিদ্বান্জীবন্নেব অমৃতো ভবতি। অত্র অশ্চিন্নেব শরীরে বর্তমানঃ ব্রহ্ম সমগ্নুতে ব্রহ্মভাবঃ মোক্ষঃ প্রতিপন্থত ইত্যর্থঃ; অতঃ মোক্ষে ন দেশান্তরগমনাদি অপেক্ষতে; তস্মাত্ব বিত্তবঃ ন উৎক্রামন্তি প্রাণাঃ, যথাৰহিতা এব স্বকারণে পুরুষে সমবন্নীয়ন্তে; নামমাত্রং হি অবশিষ্যত ইত্যুক্তম্। ১

টীকা। উক্তের্থে তদেব ইত্যাচ্ছক্রাণি ব্যাচষ্টে—তৎ তশ্চিন্নেবেতি। কশ্চিন্ন কালে বিষ্ঠাপনিপাকাবশ্যামিত্যর্থঃ। শুদ্ধিষ্ঠিব্যাবৃত্যর্থং সর্ববিশেষণমিতি মহাহ—সমস্তা ইতি। কামশক্তার্থান্তরবিষয়তঃ ব্যাৰ্বর্ত্যতি—তৃষ্ণেতি। ক্রিয়াপদং সোপসর্গং ব্যাকরোতি—আত্মকামন্তেতি। তানেব বিশিষ্টটি—যে প্রসিদ্ধা ইতি। কামানামাত্মাগ্রহতঃ নিরাকরোতি—হনীতি। সমূলতঃ কামবিয়োগাদিতি সংবন্ধঃ। কামবিয়োগাদমৃতো ভবতীতিনির্দেশসামর্থামিক্ষমর্থমাহ—অর্থাদিতি। তেবাং মৃত্যাবে কিং শান্তদাহ—অত ইতি। অত্রেত্যাদিনা বিবক্ষিতমর্থমাহ—অতো মোক্ষ ইতি। আদিপদমুৎক্রান্ত্যাদিসংগ্রহার্থম্। মুক্তেন্দুপেক্ষাভাবে ফলিতমাহ—তস্মাদিতি। তর্হি মরণাসিদ্ধিরিতাশক্যাহ—যথেতি। উৎক্রান্তিগত্যাগতিরাহিত্যং যথাৰহিতত্ত্বম্। এতচ পঞ্চমে প্রতিপাদিতমিত্যাহ—নামমাত্রমিতি। ১

কথৎ পুনঃ সমবন্নীতেষু প্রাণেষু, দেহে চ স্বকারণে প্রলীনে, বিদ্বান্মুক্তঃ অত্রেব সর্বাত্মা সন্তু বর্তমানঃ পুনঃ পূর্ববৎ দেহিত্বং সংসারিত্বলক্ষণং ন প্রতিপন্থত—ইতি। অত্রোচ্যতে—তৎ তত্ত্ব অয়ঃ দৃষ্টান্তঃ—যগ লোকে অহিঃ সর্পঃ, তস্য নির্ব্বন্নী নির্শোকঃ, সা অহিনির্ব্বন্নী বন্ধীকে সর্পাশে বন্ধীকাদাবিত্যর্থঃ, মৃতা প্রত্যস্তা ক্ষিপ্তা অনাত্মভাবেন সর্পেণ পরিত্যক্তা শরীত বর্ততে, এবমেব—যথাৱঃ দৃষ্টান্তঃ, ইদং শরীরং সর্পস্থানীয়েন মুক্তেন অনাত্মভাবেন পরিত্যক্তঃ মৃত্যবিশেতে। ২

তদ্বথেত্যাদিবাক্যবিরুদ্ধাঃ শক্তাদাহ—কথৎ পুনরিতি। বিদ্বুৰো বিষ্ঠয়াত্মাত্মহেম আশাদিয় বাধিতেষপি দেহে চেসৌ বর্ততে, ভত্তেহস্ত পূর্ববদ্ধেহিত্বাদিত্বাবৈযর্থ্যমিত্যর্থঃ। দৃষ্টান্তেব পরিহৱতি—অত্রেত্যাদিন। দেহে বর্তমানস্থাপি বিদ্বুত্ত্বাত্মানরাহিত্যং তত্ত্বেতুচ্যতে। যস্তাং তুচি সর্পো নিষ্ঠৱাঃ শীৱতে, সা নির্ব্বন্নী সর্পস্থগ্ন্যতে। সর্পনির্শোক—দৃষ্টান্তস্ত মাষ্টাদিকমাহ—এবমেবেতি। ২

অথ ইতরঃ সর্পস্থানীয়ো মুক্তঃ সর্বাঞ্চভূতঃ সর্পবৎ তত্ত্বে বর্তমানোহপি অশরীর এব, ন পূর্ববৎ পুনঃ সশরীরো ভবতি । কাম-কর্ষপ্রযুক্তিশরীরাঞ্চভাবেন হি পূর্ববৎ সশরীরো মর্ত্যাশ্চ, তদ্বিষয়ে গাদ্য অগ ইদানীং অশরীরঃ, অতএব চ অমৃতঃ ; প্রাণঃ, প্রাণিত্বাতি প্রাণঃ, “প্রাণস্য প্রাণগ্” ইতি হি বঙ্গ্যমাণে শ্লোকে, “প্রাণ-বন্ধনং তি সোম্য মনঃ” ইতি চ শ্রুতান্তরে ; প্রকরণবাক্যসামর্প্যাত্ত পর এবাজ্ঞা অত্র প্রাণশব্দবাচাঃ ; ত্রৈজ্বে পরমাদ্যৈব । কিং পুনঃ তৎ ? তেজ এব বিজ্ঞানং জ্যোতিঃ, বেনাঞ্চজোতিঃ বা জগদভাস্তুমানং প্রজ্ঞানেত্রং বিজ্ঞানজ্যোতিশ্চ সৎ অবিভূতশব্দ বর্ততে । ৩

সর্পদৃষ্টিস্তু দাষ্টান্তিকং দর্শযতি—অথেতি । অজ্ঞানেন সহ দেহস্তু নষ্টহমশরীরভাদৌ হেতুরধন্দৰ্থঃ । অগশক্তবচ্ছোতিত-হেতুষ্টস্তেনাশরীরভঃ বিশদযতি—কামেতি । পূর্বমিত্য-বিচ্ছাবচ্ছোতিঃ । উদানীমিতি বিচ্ছাবচ্ছোচতে । বৃত্তপত্তামূলারিণং কৃঢং চ মুখঃ প্রাণঃ ব্যাবর্ত্তিতি—প্রাণস্তোতি । শ্লোকে পর এবাজ্ঞা যথা প্রাণশব্দস্তথাত্রাপীত্যৰ্থঃ । যথা চ শ্রুত্যন্তরে প্রাণশব্দঃ পর এবাজ্ঞা, তথাত্রাপীত্যাহ—প্রাণেতি । কিঞ্চ পরবিষয়মিদং প্রকরণ-মথাকাময়মান—ইতি সোক্ষম প্রক্রান্তভাবায়মিত্যাদি বাক্যং চ তত্ত্ববয়ম্, অন্তথা ত্রৈজ্ব-শব্দানুপপত্তেঃ । তত্ত্বাদুভয়সামর্থ্যাদত্ত পর এবাজ্ঞা প্রাণশব্দিত ইত্যাহ—প্রকরণেতি । বিশেষ্যং দর্শয়িত্বা বিশেষণং দর্শযতি—ত্রৈজ্বেতি । ব্রহ্মশব্দস্তু কমলাসনাদিবিষয়তঃ বারযতি—কিং পুনরিতি । তেজঃশব্দস্তু কায়াজ্যোতিরিষয়ভূমাণক্যাহ—বিজ্ঞানেতি । তত্র প্রমাণমাহ—যেনেতি । প্রজ্ঞা প্রকৃষ্টা জ্ঞাতিঃ স্বরূপচৈতন্যং নেত্রিব নেত্রং প্রকাশকমন্ত্বেতি তথোভূম্ । ৩

যঃ কাম-প্রশ্নো বিমোক্ষার্থে যাজ্ঞবল্ক্যেন বরো দত্তে। জনকায়, সহেতুকো বঙ্গ-মোক্ষার্থলক্ষণো দৃষ্টান্ত-দাষ্টান্তিকভূতঃ স এব নির্ণীতঃ সবিস্তরো জনক-যাজ্ঞবল্ক্য-ধ্যানিকানপদ্মারিণ্য। শ্রুত্যা ; সংসারবিমোক্ষাপায় উক্তঃ প্রাণিভ্যঃ । ইদানীং শ্রান্তিঃ স্বদুনেবাহ—বিচ্ছানিক্ষয়ার্থঃ জনকেনেবমুক্তম্ ইতি । কথম ? সোহহমেবং বিমোক্ষিতত্ত্বয়া ভগবতে তুভ্যং বিচ্ছানিক্ষয়ার্থং সহস্রং দদানি, ইতি হ এবং কিল উবাচ উক্তবান্ম জনকো বৈদেহঃ । অত্র কশ্মাদিমোক্ষপদার্থে নির্ণীতে বিদেহ-রাজ্যমাঞ্চানমেব চ ন নিবেদয়তি, একদেশোক্তাবিব সহস্রমেব দদাতি ? তত্র কোহভিপ্রায় ইতি । ৪ ।

সোহহমিত্যাদেষ্টাংপয়ঃ বত্তঃ বৃত্তঃ কৌর্তৱতি—যঃ কামপ্রশ্ন ইতি । নির্ণয়প্রকারং সংক্ষিপতি—সংসারেতি । সোহহমিত্যাদিবাকান্ত্ররম্ভাপতি—ইদানীমিতি । আকাঙ্ক্ষা-পূর্বকং বাক্যমাদায় বিভজতে—কথমিতি । সহস্রদানমাক্ষিপতি—অত্বেতি । ৪

অত্র কেচিদ্বর্ণযন্তি—অধ্যাত্মবিচ্ছারসিকো জনকঃ শ্রতমপ্যৰ্থং পুনর্মুক্তিঃ শুশ্রাবতি ; অতো ন সর্বমেব নিবেদয়তি ; শুভ্রাভিপ্রেতং যাজ্ঞবল্ক্যাত্ম পুনরজ্ঞে

নিবেদয়িষ্টামীতি হি মগ্নতে। যদি চাতৈব সর্বং নিবেদয়ামি, নিবৃত্তাভিলাষো-  
হয়ং শ্রবণাঃ—ইতি মত্তা শ্লোকান্ন ন বক্ষ্যতীতি চ ভৱাঃ সহস্রদানং শুঙ্খবালিঙ্গ-  
জ্ঞাপনারেতি। সর্বমপ্যেতদ্ব অসৎ, পুরুষস্থেব প্রমাণভূতারাঃ শ্রতের্ব্যাজামুপপত্তেঃ ;  
অর্থশেষোপপত্তেশ—বিমোক্ষপদার্থে উক্তেহপি আত্মজ্ঞানসাধনে, আত্মজ্ঞানশেব-  
ভূতঃ সর্বেবণাপরিত্যাগঃ সন্ন্যাসাখ্যে বক্তবোহর্থশেষো বিগ্নতে ; তস্মাং  
শ্লোকমাত্র-শুঙ্খবালিঙ্গনা অনুজ্ঞী ; অগতিকা হি গতিঃ পুনরঃক্ষণার্থকল্পনা ; সা  
চাযুক্তা, সত্যাং গতোঁ। ৫

সর্বস্বদানপ্রাপ্তাবপি সহস্রদানে হেতুমেকদেশীয়ং দর্শয়তি—অত্রেত্যাদিন। কদা তহি  
গুরবে সর্বস্বং রাজা নিবেদয়িষ্টতি, তত্রাহ—অত্রেতি। নম্ন পুনঃ শুঙ্খবুরপি রাজা কিমিতি  
সংপ্রত্যেব সর্বস্বং গুরবে ন প্রযচ্ছতি, অভূতা হি দক্ষিণা গুরং শীগ্রস্তী স্থীয়াং শুঙ্খং সফলয়তি,  
তত্রাহ—যদি চেতি। অনাপ্তোক্তো হৃদয়েহস্ত্রিধার বাচান্তনিষ্পাদনাত্মকং ব্যাজোত্তরং যুক্তং,  
শ্রতো ত্বপৌরুষেযামপাত্তাশেষদোষশক্তারাং ন ব্যাজোক্তিশুক্তা, তদীয়স্বারমিকপ্রামাণ্যসংজ্ঞ-  
অসঙ্গাদিতি দৃষ্টয়তি—সর্বমপীতি। একদেশীয়পরিহারাসম্ভবে হেতুস্তুরমাহ—অথেতি।  
তত্ত্বপত্তিমেবোপপাদয়তি—বিমোক্ষেতি। তত্ত্বাপি পূর্ববস্তুকুলভেন্দ্রিয়শুঙ্খবাধীনং সহস্র-  
দানমন্তুচিত্তমিত্যাশক্য শমাদেজ্জনসাধনস্থেন প্রাগমন্তেন্তেন সহ ভূয়োহপি সংস্থাসম্ভ বক্তব্য-  
যোগাং তদপেক্ষনা যুক্তং সহস্রদানমিত্যাহ—অগতিকা হীতি। ৬

ন চ তৎ স্তুতিমাত্রমিত্যবোচাম। নম্বেবং সতি “অত উর্ধং বিমোক্ষায়েব”  
ইতি বক্তব্যম্ ; নৈব দোষঃ ; আত্মজ্ঞানবদপ্রযোজকঃ সন্ন্যাসঃ, পক্ষে প্রতি-  
পত্তি-কর্মবৎ ইতি হি মগ্নতে ; “সন্ন্যাসেন তহুং ত্যজেৎ” ইতি হি স্মৃতেঃ ;  
সাধনস্তুপক্ষেহপি, ন “অত উর্ধং বিমোক্ষায়েব” ইতি প্রশংসয়তি, মোক্ষসাধন-  
ভূতাত্ম-জ্ঞানপরিপাকার্থত্বাং ॥ ২৯৭ ॥ ৭ ॥

নম্ন সংস্থাসাদি বিচাস্তুত্যর্থমুচ্ছতে, মহাভাগা হীয়ং, যজদর্থী দ্রুক্ষয়পি করোত্যক্তো নার্থ-  
শেবমিক্ষিত্তাহ—ন চেতি। ন তাৰৎ সংস্থাসো বিচাস্তুতিঃ বিনিষ্ঠা দুর্যাত্মেতি সমানকৃত্য-  
নির্দেশাং ইতি পঞ্চমে শ্রিতং, নাপি শমাদিবিচাস্তুত্তিৰ্ত্ত্বাপি বিধেবক্ষ্যমাণস্তাদিত্যর্থঃ। অর্থ-  
শেবশুঙ্খবয়া সহস্রদানমিত্যত্র জনকশ্চাকৌশলং চোদয়তি—নয়তি। রাজ্ঞঃ শক্তিশক্তোশলং  
দূষয়তি—নৈব ইতি। তত্র চ হেতুমাহ—আত্মজ্ঞানবদিতি। যথাত্মজ্ঞানং মোক্ষে প্রযোজকং,  
ন তথা সংস্থাসঃ, ন চাস্ত্রিন् পক্ষে তস্তাকর্তব্যত্বং প্রতিপত্তিকর্মবদমন্তুনমন্তবাদিতি রাজা যত্নো  
মগ্নতে, তত্ত্বঃ সংস্থাসম্ভ ন জ্ঞানতুল্যত্বমত্তো নাত উর্ধং বিমোক্ষায়েব ক্রহীতি পৃচ্ছতীত্যর্থঃ।  
সংস্থাসম্ভ প্রতিপত্তিকর্মবৎ কর্তব্যত্বে প্রযাণমাহ—সংস্থাসেনেতি। নম্ন বিবিহিষা-সংস্থাসমঙ্গী-  
কুর্বতা ন তত্ত্ব প্রতিপত্তিকর্মবদমন্তুত্যমিশ্রতে, তত্রাহ—সাধনস্থেতি। “ত্যজতৈব হি  
তত্ত্বজ্ঞেয়ং ত্যজ্ঞুঃ প্রত্যক্ষপরং পদম্” ইত্যুক্তজ্ঞাদিত্যর্থঃ ॥ ২৯৭ ॥ ৭ ॥

**তাত্ত্বানুবাদ ।**—পূর্বোক্ত বিষয়ে এইরূপ শ্লোক—মন্ত্র আছে—যে সময়ে

আত্মকাম ব্রহ্মবিদের সমস্ত কাম—নানাপ্রকার ভোগত্বা-প্রযুক্ত হয়—সম্পূর্ণ শীর্ণতা প্রাপ্ত হয়। [কোন কামসমূহ? না,—] ঐহিক বা পারলৌকিক পুরু বিত্ত ও স্বর্গাদি-লোকেষণ নামে প্রসিদ্ধ যে সমুদ্র কাম এই পুরুষের হৃদয়ে স্থিত—বুদ্ধিকে আশ্রয় করিয়া রাখিয়াছে; [সেই সমস্ত কাম]। তখন [সেই পুরুষ] মর্ত্য—মরণ-ধর্ম্যযুক্ত হইয়াও সমূলে কাম-নিরুত্তি হওয়ায় অসৃত হন। ইহা দ্বারা এই কথাই বলা হইতেছে যে, অবিশ্বাস্যুক অনাত্মবিদ্যক যে কামনা, তাহাই প্রকৃত মৃত্যু; অতএব সেই অবিশ্বাস্যুক মৃত্যু বিশ্বস্ত হওয়ায় বিদ্বান् পুরুষ জীবৎ-দশায়ই অসৃত হইয়া গাকেন। এখানে অর্থাং এই শরীরমধ্যে বর্তমান থাকিয়াই ব্রহ্মভোগ করেন—ব্রহ্মভাব লাভ করেন; অতএব [বুঝা যাইতেছে যে,] মোক্ষ কখনও দেশান্তর-গমনের অপেক্ষা রাখে না, অর্থাং দেশান্তরে যাইয়া যে, মোক্ষ লাভ করিতে হয়, একথা তইতে পারে না; এই জন্যই পূর্বে বলা হইয়াছে যে, ব্রহ্মবিদের প্রাণ উৎক্রান্ত হয় না, যে ভাবে ছিল, ঠিক সেই ভাবেই স্বকারণীভূত পুরুষে (আত্মায়) বিলয় প্রাপ্ত হয়; কেবল নামমাত্র অবশিষ্ট গাকে অর্থাং মৃত্যু পুরুষের দেহত্যাগ হইলে ঐহিক সমস্তই ফুরাইয়া যায়, কেবল তাহার নামটী মাত্র জগতে থাকিয়া যাব। ১

তাল, প্রাণসমূহ বিলীন হইয়া গেলে এবং দেহও স্বকারণে লর প্রাপ্ত হইলে, মৃত্যু বিদ্বান্ পুরুষ এখানেই সর্বাত্মভাবে বর্তমান থাকিয়া, পূর্বের গ্রায় পুনশ্চ দেহিন্দ (সংসারিন্দ) লাভ করে ন, কেন? হা, এ বিষয়ে উত্তর প্রদত্ত হইতেছে—এ বিষয়ে দৃষ্টান্ত এই—অহি অর্থ সর্প; তাহার ‘নিষ্঵ারণী’ অর্থ—নিশ্চোক (সাপের থোলস্); অগতে সেই অহিনিষ্঵ারণী যেমন মৃত—জীর্ণ হইলে বন্দীকে অর্থাং সর্প যেখানে বাস করে, সেই উইমাটী প্রভৃতি স্থানে প্রত্যস্ত—অনাত্মভাবে প্রক্ষিপ্ত হইয়া অর্থাং ইহা আমি বা আমার নহে, এইরূপে পরিত্যক্ত হইয়া শয়ন করে—বর্তমান গাকে; ঠিক এইরূপই অর্থাং উক্ত দৃষ্টান্তেরই মত, এই শরীর সর্পস্থানীয় মৃত্যু পুরুষকর্তৃক অনাত্মভাবে—‘ইহা আমি বা আমার নহে’ এইরূপে পরিত্যক্ত হইয়া মৃত্যু (মরার মত) পড়িয়া থাকে। ২

এদিকে সর্পস্থানপাতী মৃত্যু পুরুষ সর্বাত্মভাবাপন্ন হইয়া, সর্পের গ্রান সেই শরীরে বর্তমান থাকিয়াও অশরীরই থাকেন, কিন্তু পূর্বের গ্রায় সশরীর বা শরীরাভিমানী হন না; কেন না, পূর্বে যে, তাহার সশরীরত্ব ও মর্ত্যত্ব ছিল, কাম-কর্মজনিত শরীরাত্মভাবই তাহার কারণ, (কেবল দেহাধিষ্ঠান তাহার কারণ নহে); এখন তাহার সেই ‘কাম’ চলিয়া গিয়াছে; কাজেই তিনি অশরীর;

এই কারণেই অমৃত, এবং প্রাণ—বাহা দ্বারা প্রাণন করে, অর্থাৎ বাহা জীবনের হেতু, এইরূপ বৃংপত্তি অঙ্গসারে, পরবর্তী শ্লোকেও ‘প্রাণের প্রাণ’ বলিয়া নির্দেশ থাকায়, অন্ত শ্রতিতেও মনকে ‘প্রাণবন্ধন’ (প্রাণধীন) বলিয়া উল্লেখ করায় এবং পরমাত্মার প্রকরণে এই বাক্য সম্মিলিত থাকায় বুঝিতে হইবে যে, এখানে পরমাত্মাই প্রাণ-পদের অর্থ। তিনি ‘ব্ৰহ্মই’ অর্থাৎ পরমাত্মাই বটে। সেই ব্ৰহ্ম কি প্রকার? না, তেজই, অর্থাৎ জ্যোতিশ্চয় জ্ঞানস্বরূপই, যে আত্ম-জ্যোতিঃ দ্বারা উন্নাসিত হইয়া এই জগৎ প্রজানেত্র অর্থাৎ জ্ঞানসম্পন্ন ও বিজ্ঞান-জ্যোতিঃ লাভ করিয়া অপচুতভাবে বর্তমান রহিয়াছে। ৩

ইতঃ পূর্বে যাজ্ঞবল্ক্য ঋষি জনক মহারাজকে যে, ইচ্ছান্তসারে মোক্ষলাভোপ-যোগী প্রশ্নাধিকারকূপ বৱ প্রদান করিয়াছিলেন, শ্রতি নিজেই জনক-যাজ্ঞবল্ক্য-সংবাদকূপ আধ্যাত্মিক-আকার পরিগ্ৰহপূৰ্বক সেই বৰু মোক্ষ ও তাহার উপায় এবং তদ্বিষয়ে দৃষ্টান্ত ও দার্শনিক বিস্তৃতভাবে নিঙ্কপণ করিলেন, বাহাতে প্রাণিগণ মোক্ষেপায় অনায়াসে জানিতে পারে। জনক বিশ্বানিক্ষয়ার্থ বাহা বলিয়াছিলেন, এখন শ্রতি নিজেই তাহা বলিতেছেন। কি প্রকার? না, আপনি আমাকে বিমুক্তিলাভের পথ প্ৰদৰ্শন করিয়া মুক্তিলাভের সাহায্য করিয়াছেন; অতএব পূজনীয় আপনাকে বিশ্বার মূল্যস্বরূপ সহস্র গো দান করিতেছি; এই কথা বিদেহপতি জনক যাজ্ঞবল্ক্যকে বলিয়াছিলেন। এখানে শঙ্কা হইতে পারে যে, এখন যথন বিমোক্ষ-তত্ত্ব নির্ণীত হইল, তথন বিদেহপতি সম্পূর্ণ বিদেহরাজ্য, এমন কি, আপনাকেই বা দান করিলেন না কেন; অগচ পূর্বে যেমন মোক্ষেকদেশ শ্ৰবণে সহস্র দান করিয়াছিলেন, এখনও তাহাই দান করিতেছেন; ইহার অভি-প্ৰায় কি? ৪

ইহার উত্তরে কেহ কেহ বলিয়া থাকেন যে, জনক মহারাজ অধ্যাত্মবিশ্বায় রসিক; ব্ৰাহ্মগাকারে শ্রত বিষয়টি পুনৰ্বার মন্ত্রাকারে (শ্লোককূপে) শ্রবণ কৰিতে ইচ্ছা কৰেন; এই কারণে তিনি এখনও সৰ্বস্ব প্রদান কৰেন নাই; ‘যাজ্ঞবল্ক্যের নিকট ইচ্ছামত আৱাও শুনিয়া শ্ৰেষ্ঠ সৰ্বস্ব দান কৰিব’ ইহাই জনকেৰ মনেৰ ভাব। [আমি] বলি এখনই সৰ্বস্ব দান কৰি, তাহা হইলে, যাজ্ঞবল্ক্য ঋষি মনে কৰিতে পারেন যে, এ ব্যক্তিৰ শ্রবণাভিলাষ পুরিপূর্ণ হইয়াছে, এখন ইহার আৱ কোন বিষয়ে শ্ৰবণেচ্ছা নাই; এই মনে কৰিয়া তিনি আৱ শ্লোক না বলিতেও পারেন; এই ভয়ে, শ্ৰবণেচ্ছাৰ সন্তাৱ জ্ঞাপনেৰ নিষিক্ত সহস্র মাত্ৰ দান কৰিয়া-ছেন। এসমস্ত কথাই অসং বা অযৌক্তিক; প্ৰথম কাৰণ—প্ৰমাণভূত (বিশ্বাস্ত)

শ্রতির পক্ষে সাধারণ লোকের গ্রায় এইরূপ প্রতারণা করা অসম্ভব ; দ্বিতীয় কারণ — অর্থশেষের (অনুভু বিষয়ের) উপপত্তি বা সংজ্ঞা ; কেন না, মোক্ষলাভের উপায়-ভূত আত্মজ্ঞান উক্ত হইলেও, জ্ঞানের শেষ বা অঙ্গস্বরূপ সর্বপ্রকার কামনা পরিত্যাগরূপ সন্ন্যাসের কথা এখনও বলিতে বাকী রহিয়াছে, তাহা ত বলিতেই হইবে ; স্বতরাং কেবল শ্লোক শ্রবণের ইচ্ছাকেই যে, ঐরূপ ব্যবহারের একমাত্র কারণক্রমে কল্পনা করা, তাহা সরল পদ্ধতি নহে ; প্রতিপাদ্য বিষয়ের যে, পুনরুক্তি কল্পনা, তাহা কেবল অগতির গতি মাত্র, অর্থাৎ অগত্যাপক্ষে ঐরূপ কল্পনা করা যাইতে পারে, কিন্তু উপায়ান্তরসম্বন্ধে ঐরূপ কল্পনা কথনই যুক্তিসম্মত হইতে পারে না । ৫

সর্বপ্রকার কামনাত্যাগরূপ সন্ন্যাসকে ব্রহ্মবিদ্যার স্তুতি বা প্রশংসা স্বরূপও বলিতে পারা যায় না ; ইহা আমরা পূর্বেই বলিয়াছি । ভাল, এইরূপই যদি অভিপ্রায় হয়, তাহা হইলে ত, ‘ইহার পর আমাকে বিমোক্ষের উপায়ই বলুন’, এইরূপই বলা উচিত ছিল । হঁ, ইহা দোষাবহ হৰ না ; কারণ, আত্মজ্ঞান যেরূপ মোক্ষের প্রয়োজক বা প্রবর্তক, সন্ন্যাস ঠিক সেরূপ নহে ; পরন্তু প্রতিপত্তিক্রিয়ার বা উপাসনার গ্রায় উহাও পাণ্ডিক কারণ মাত্র ; ইহাই শ্রতির অভিপ্রায় ; কারণ, স্বত্তিতে আছে—‘সন্ন্যাস দ্বারা শরীরপাত করিবে’ ; আর যে পক্ষে সন্ন্যাস ধর্ম মোক্ষ-সাধন, সে পক্ষেও ‘অতঃপর বিমোক্ষের উপায়ই বলুন’ এইরূপ কথা হইতে পারে না ; কারণ, মোক্ষলাভের সাধনস্বরূপ যে, আত্মজ্ঞান, তাহার পরিপূর্কতা-সম্পাদনই সন্ন্যাসের প্রধান প্রয়োজন ; [ স্বতরাং জিজ্ঞাসা না থাকিলেও, ত্রি বিষয় নির্দ্ধারণ করা আবশ্যিক হইতেছে ] ॥২৯৭॥৭॥

তদেতে শ্লোক। ভবন্তি—অণুঃ পন্থা বিততঃ পুরাণে মাণঃ-স্পৃষ্টেছন্তুবিত্তে ময়ৈব । তেন ধীরা অপিষত্তি ব্রহ্মবিদঃ স্বর্গং লোকমিত উর্ধ্বং বিমুক্তাঃ ॥ ২৯৮ ॥ ৮ ॥

সর্বলার্থঃ ১—তৎ ( তশ্চিন্ত অর্থে ) এতে ( বক্ষ্যমাণাঃ ) শ্লোকাঃ ( মন্ত্রাঃ ) ভবন্তি,—পুরাণঃ ( পুরাতনঃ—সন্তানঃ ) বিততঃ ( বিস্তীর্ণঃ ) অণুঃ ( স্থৰ্ম্মঃ দুর্লভঃ ) পন্থাঃ ( মোক্ষমার্গঃ ) ময়া ( যাজ্ঞবক্তৈন ) এব অনুবিত্তঃ ( পরিজ্ঞাতঃ, ময়া সাক্ষাৎকৃতঃ ), [ অতএব ] মাণ স্পৃষ্টঃ ( ময়া অধিগতঃ ) এব । ধীরাঃ ( প্রজ্ঞ-বন্তঃ ) ব্রহ্মবিদঃ বিমুক্তাঃ [ সন্তঃ ] ইতঃ ( অস্মাং লোকাং, দেহপাতাদ্বা ) উর্ধ্বং ( পশ্চাং ), তেন ( জ্ঞানলক্ষণেন মোক্ষমার্গেন ) স্বর্গং লোকং ( মোক্ষং ) অপিষত্তি প্রাপ্ত বন্তি, বিদ্যাফলং মোক্ষং লভন্তে ইত্যর্থঃ ) ॥২৯৮॥৮॥

**মুলোচুর্বাদ** ।—পূর্বোক্ত বিষয়ে এই সমুদ্ধি শ্লোক আছে—  
চিরপ্রসিদ্ধ বিস্তীর্ণ (দীর্ঘকালসাধ্য) দুর্বিজ্ঞেয় পথ (মোক্ষমার্গ—  
ত্রঙ্গবিদ্ধা) নিশ্চয়ই আমার দ্বারা বিজ্ঞাত হইয়াছে; অতএব তাহা  
আমাকে স্পর্শও করিয়াছে, অর্থাৎ আমি মোক্ষপথ ত্রঙ্গবিদ্ধা লাভ  
করিয়াছি। যাহারা ধীর ত্রঙ্গজ, তাহারা এখান হইতে বিমুক্ত হইয়া  
অর্থাৎ দেহপাতের পর, ঐ পথেই স্বর্গলোকে গমন করিয়া থাকেন।  
এখানে স্বর্গলোক অর্থ আত্মলোক—মোক্ষ ॥ ২৯৮ ॥ ৮ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।**—আত্মকামস্ত ত্রঙ্গবিদো মোক্ষঃ—ইত্যেতশ্চিন্নর্থে  
মন্ত্রব্রাহ্মগোক্তে, বিস্তুরপ্রতিপাদকা এতে শ্লোকা ভবন্তি—অণঃ সূক্ষ্মঃ পছাঃ  
দুর্বিজ্ঞেয়ত্বাং, বিততঃ বিস্তীর্ণঃ, বিস্পষ্টতরণহেতুত্বাবা, ‘বিতরঃ’ ইতি পাঠান্তরাং;  
মোক্ষসাধনো জ্ঞানমার্গঃ, পুরাণশ্চিরস্তনঃ, নিত্যশ্রতিপ্রকাশিতত্বাং, ন তার্কিক-  
বুদ্ধিপ্রভব-কুদৃষ্টিমার্গবদ্ অর্বাচালিকঃ, মাং স্পৃষ্টঃ ময়া লক্ষ ইত্যর্থঃ; যো হি যেন  
লভ্যতে, স তৎ স্পৃশতীল সম্বধ্যতে; তেনায়ৎ ত্রঙ্গবিদ্ধা-লক্ষণো মোক্ষমার্গঃ ময়া  
লক্ষত্বাং ‘মাং স্পৃষ্টঃ’ ইতুচ্যতে। ন কেবলং ময়া লক্ষঃ, কিন্তু অনুবিক্রিঃ যায়েব;  
অনুবেদনং নাম বিদ্ধারাঃ পরিপাকাপেক্ষয়া ফলাবসানতা নিষ্ঠাপ্রাপ্তিঃ, ভুজেরিব  
তৃপ্ত্যবসানতা; পূর্বস্তু জ্ঞানপ্রাপ্তিসম্বন্ধমাত্রমেবেতি বিশেবঃ । ১

ট.ক।। রাজ্ঞেহকৌশলং পরিষ্কৃত্য মন্ত্রানবভারযতি—আত্মকামস্তেতি। যদেত্যাচতীত-  
গোকেনাগামিলোকানামর্থাপৌনরক্ষ্যঃ স্মচ্যতি—বিস্তুরেতি। জ্ঞানমার্গস্ত সূক্ষ্মত্বে হেতুমাহ—  
দুর্বিজ্ঞেয়ত্বাদিতি। বিস্তীর্ণঃ পূর্ণবস্তুবিষয়ত্বাদবধেয়ম্। মাধ্যংদিনশ্রতিমাত্রিত্যাহ—  
বিস্পষ্টেতি। অযত্সাধ্যত্বঃ তন্ত পক্ষস্যা বিবক্ষ্যতে। কথং পুনরধূমাতনো বৈদিকো জ্ঞান-  
মার্গশ্চিরস্তনো নিঙ্গচ্যতে, তত্ত্বাহ—নিত্যেতি। বিশেষণপ্রকাশিতমর্থমূল্যু। তন্ত ব্যবচ্ছেচমাহ—  
ন তার্কিকেতি। মন্ত্রশা লক্ষ্যেইপি কুতো জ্ঞানমার্গস্ত তৎসংস্পর্শিত্যাশক্যাহ—যো  
হীতি। অনুবেদনবলাভয়োবিশেষাভাবাং পৌনরজ্যমাশক্যাহ—অনুবেদনমিতি। পূর্বশকেন  
পাঠজ্ঞমানুসারেণ লাভো গৃহতে ।

কিমসাবেব মন্ত্রদৃগেকঃ ত্রঙ্গবিদ্ধাফলং প্রাপ্তঃ, নান্তঃ প্রাপ্তবান्, বেন ‘অনুবিক্রিঃ  
যায়েব’ ইত্যবধারযতি? নৈব দোষঃ, অস্তাৎ ফলমাত্মসাক্ষিকমনুত্মিতি ত্রঙ্গ-  
বিদ্ধারাঃ স্তুতিপরত্বাং; এবৎ হি কৃতার্থাদ্যাভিমানকরমাত্মপ্রত্যরসাক্ষিকম্  
আত্মজ্ঞানম্, কিমতঃ পরমগ্রাং শাদিতি ত্রঙ্গবিদ্ধাং স্তোতি; ন তু পুনরগ্নে ত্রঙ্গ-  
বিদ্ধ তৎফলং ন প্রাপ্তোতীতি, “তদ্যো যো দেবানাম্” ইতি সর্বার্থশ্রদ্ধেঃ।  
তদেবাহ—তেন ত্রঙ্গবিদ্ধামার্গেণ, ধীরাঃ প্রজ্ঞাবস্তঃ অগ্নেইপি ত্রঙ্গবিদ ইত্যর্থঃ,

অপিঘন্তি অপিগচ্ছন্তি, ব্রহ্মবিদ্যাফলং মোক্ষং স্঵র্গং লোকম্ । স্বর্গলোকশক্তি-স্ত্রিপিট্টপবাচ্যপি সন্ত ইহ প্রকরণাং মোক্ষাভিধারকঃ । ইতঃ অস্মাৎ শরীরপাতাং উর্ধ্বং, জীবন্ত এব বিমুক্তাঃ সন্তঃ ॥২৯৮॥৮॥

এবকারুমাণ্ডিয় শক্তে—কিমসাবিতি । তথা চ অদ্যো ষে দেবানামিত্যাভিশেব-অতিরিক্তধ্যেতেতি শেষঃ । অবধারণশক্তেরস্তপরহেনাঞ্চযোগ্যবচ্ছেদকাঙ্গাবসভিপ্রেত্য পরিহৃতি—নৈব দোষ ইতি । স্তুতিপরতমেব প্রকটয়তি—এবং হীতি । কৃতার্থোহ্যামীত্যাঞ্চস্তুতি-মানকরং স্বামুক্তবসিদ্ধমাঞ্জানং নাম্নাদশ্চদৃঢ়স্তুঃ কিঞ্চিদিত্যোবং বিচ্ছামবধারণশক্তিঃ স্তোতীত্যৰ্থঃ । যথা শ্রুতার্থে কো দোষঃ শ্রান্তিতি চে, শত্রাহ—নন্দিতি । ইত্যবধারণশক্ত্যা বিবক্ষিতমিতি শেষঃ । শত্র হেতুঃ—অদ্যো য ইতি । সর্বার্থশক্তের্জ্ঞবিদ্যা সর্বার্থা সর্ব-সাধারণীতি শ্রবণাদিতি যাৰৎ । ব্রহ্মবিদ্যায়ঃ সর্বার্থে বাক্যশেবং অমাগদেনাবতার্য ব্যাচন্তে—শনেবেতি । নমু মোক্ষে স্বর্গশক্তে ন যুজ্যতে, শত্রার্থাঞ্চে ক্লঢ়স্তানত আহ—স্বর্গেতি । যথা জ্যোতিষ্ঠোমপ্রকরণে শক্তে জ্যোতিঃশক্তে জ্যোতিষ্ঠোমবিষয়স্তথা মোক্ষ-প্রকরণে শক্তঃ স্বর্গশক্তে মোক্ষমধিকরোতি । ক্লঢ়স্তীকারে ব্রহ্মবিদ্যায়া নির্বর্ষপ্রসঙ্গাদিতি শ্বাবঃ । জীবন্ত এব মুক্তাঃ সন্তঃ শরীরপাতাদুর্ধং মোক্ষমপিষ্টৌত্তিসম্বন্ধঃ ॥ ২৯৮ ॥ ৮ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—আত্মকাম ব্রহ্মবিদের মোক্ষলাভ হয়, এ কথা যন্ত ও ব্রাহ্মণভাগে উক্ত হইয়াছে; বিস্তৃতভাবে তৎপ্রতিপাদক এই সমুদয় শ্লোক আছে—

অণু অর্থ—সূক্ষ্ম ; কেন না, উহা অতিগ্রুবিজ্ঞেৱ ; বিতত অর্থ—বিস্তীর্ণ, অথবা সংসার হইতে ত্রাণ পাইবার উৎকৃষ্ট উপায় বলিয়া বিতত ; কারণ, মাধ্যন্দিন শাখায় ‘বিততঃ’ স্থলে ‘বিতৱঃ’ পাঠ রহিয়াছে । পুরাণ অর্থ—পুরাতন ; কেন না, উহা নিত্য শ্রতিদ্বারা প্রকাশিত ; কিন্তু তাৰ্কিকদিগের স্বৰূপিকল্পিত অপকৃষ্ট জ্ঞান-পথের ত্ত্বায় ইহা আধুনিক নহে । এবং বিধ পথ—মোক্ষসাধন জ্ঞানমার্গ আমাকে স্পর্শ করিয়াছে, অর্থাৎ আমা দ্বাৰা লক্ষ হইয়াছে ; কেন না, যাহা দ্বাৰা যাহা লক্ষ হয়, সেই লক্ষ বস্তু লাভকর্তাকে যেন স্পর্শই করিয়া থাকে ; সেই হেতু উক্ত ব্রহ্মবিদ্যা আমা দ্বাৰা লক্ষ হওয়ায় ‘আমাকে স্পর্শ করিয়াছে’ বলা হইতেছে । আমি যে, ইহা কেবল লাভই করিয়াছি, তাহা নহে, পরন্তু আমি নিশ্চয়ই ইহার অনুবেদনও করিয়াছি । ভোজন বলিলে যেমন ভোজনজনিত তৃপ্তিপর্যাস্ত বুৰায়, তেমনি এখানে ‘অনুবেদন’ অর্থে বিদ্যার পরিপৰ্বতানুসারে ফলের চৱম অবস্থা-প্রাপ্তি পর্যাস্ত বুৰাইতেছে । প্রথমে কেবল জ্ঞানপ্রাপ্তিৰ সংবন্ধ মাত্ৰ ছিল, [ এখন তাহার ফলাবস্থা বা সাঙ্গাঙ্কারও লাভ হইয়াছে, ইহাই উভয়ের মধ্যে বিশেব ] । ১

তাল, একমাত্র এই যাজ্ঞবল্ক্ষ্যই কি ব্রহ্মবিদ্যার ফল লাভ করিয়াছিলেন ? অপর কেহ কি বিদ্যাকল প্রাপ্ত হন নাই ? যাহার দর্শণ ‘আমাদ্বারাই অমূর্বিষ্ঠ হইয়াছে’ বলিয়া অবধারণ করিতেছেন। না—ইহা দোষাবহ হয় নাই ; কারণ, এই ব্রহ্মবিদ্যার ফল যে, আত্মসাক্ষিক ( নিজের প্রত্যক্ষীভূত ) হইলেই সর্বোত্তম হয়, এইরূপে ব্রহ্মবিদ্যার প্রশংসাপ্রদর্শন করাই উক্ত অবধারণের অভিপ্রেত তাংপর্য। আত্মজ্ঞান আত্মপ্রতীতিগম্য হইলে যে, আপনার কৃতার্থতাভিমান জন্মায় ; বল দেখি, এতদপেক্ষা আর উৎকৃষ্ট ফল কি হইতে পারে ? এইরূপে ব্রহ্মবিদ্যার স্মতিপ্রকাশ কর। হইতেছে মাত্র, কিন্তু অপর কোনও ব্রহ্মজ্ঞ পুরুষ যে, জ্ঞানফল প্রাপ্ত হন নাই, এরূপ অর্থে উহার তাংপর্য নহে ; কারণ, ‘দেবতাদিগের মধ্যে বে ষে প্রতিবৃক্ষ হইয়াছিলেন’, ইত্যাদি শ্রতিতে সর্বসাধারণের জগ্নাই তুল্য ফলপ্রাপ্তির কথা উক্ত হইয়াছে। তাহাই বলিতেছেন—ধীর অর্থাং উত্তম জ্ঞানসম্পন্ন অপরাপর ব্রহ্মবিদ্গণও এই ব্রহ্মবিদ্যা-পথে জীবদ্বন্ধুরাই মুক্তিলাভ করেন, শেষে দেহপাত্রের পর ব্রহ্মবিদ্যার ফলস্বরূপ স্঵র্গলোকে গমন করেন, অর্থাং মুক্তিলাভ করেন। যদিও ‘স্বর্গ’ শব্দ সাধারণতঃ স্বরলোকবাচক হউক, তথাপি এখানে প্রকরণানুসারে মোক্ষই উহার প্রতিপাদ্য অর্থ ॥২৯৮॥৮॥

তশ্চিন্দ্র শুক্রমুত নীলমাহুঃ পিঙ্গলঃ ত্বরিতঃ লোহিতঃ। এষ পছ্না  
ব্রহ্মণা হানুবিভিত্তেন্মেতি ব্রহ্মবিঃ পুণ্যকুর্তৈজসশ্চ ॥২৯৯॥৯॥

**সরলার্থঃ ১**—তশ্চিন্দ্ৰ ( মোক্ষমার্গে ) [ বিপ্রাতিপন্নাঃ ] শুক্রঃ ( শুভঃ ) উত ( অপি ) নীলম্, পিঙ্গলঃ, ত্বরিতঃ ( শ্রামলঃ ), লোহিতঃ ( রক্তবর্ণঃ ) চ আহুঃ ( কথৱস্তি—মার্গাণাঃ শুক্রাদিবর্ণভেদান् কল্পবস্তি ইত্যৰ্থঃ )। এবঃ ( যথোক্তুরূপঃ ) পথাঃ, ব্রহ্মণা ( পরমাত্মনা ) অনুবিভুঃ ( প্রাপ্তঃ সম্বন্ধঃ ) ; ব্রহ্মবিঃ, পুণ্যকুং ( প্রথমঃ পুণ্যকর্মণা শুক্রচিত্তঃ ), তৈজসঃ ( তেজোময়ে ব্রহ্মণি সম্পন্নঃ ) চ সন্ত, তেন ( যথোক্তেন পথা ) এতি ( গচ্ছতি, ব্রহ্ম প্রাপ্নোতি ইত্যৰ্থঃ ) ॥২৯৯॥৯॥

**অুলোচনাদ্য ১**—[ ভিন্ন ভিন্ন লোক নিজ নিজ জ্ঞান অনু-  
সারে ] পূর্বেৰু মোক্ষসাধনপথের শুক্র ( বিশুক্র বা নিশ্চিল ), নীল,  
পিঙ্গল, ত্বরিত ( শ্রাম ) ও লোহিত বর্ণ বর্ণনা করিয়া থাকেন। এই  
পথটী ব্রহ্মের সহিত সম্বন্ধ : ব্রহ্মবিঃ পুরুষ পুণ্য কর্ম দ্বারা শুক্রচিত্ত  
হইয়া এবং তেজোময় ব্রহ্মে আত্মভাব স্থাপন করিয়া ঐ ব্রহ্মপথে গমন  
করেন অর্থাং মোক্ষ প্রাপ্ত হন ॥২৯৯॥৯॥

**শাঙ্কুলভাষ্যম্ ।**—তশ্চিন् মোক্ষসাধন-মার্গে বিপ্রতিপত্তির্মুক্তুণাম্। কথম্? তশ্চিন্ শুক্লং শুক্লং বিমলমাহুঃ কেচিঃ মুমুক্ষবঃ, নীলম্ অন্তে, পিঙ্গলম্ অন্তে, হরিতং লোহিতং বর্ণাদর্শনম্। নাড্যস্ত্রেতাঃ শুষুপ্তাঙ্গাঃ শ্লেষাদিরস-সম্পূর্ণাঃ—শুক্লস্ত্র নীলস্ত্র পিঙ্গলস্ত্রেত্যাহ্যক্ষত্বাঃ। আদিত্যং বা মোক্ষমার্গমৈবং-বিধং অন্তস্তে—“এষ শুক্ল এষ নীলঃ” ইত্যাদিশ্রুত্যন্তরাঃ; দর্শনমার্গস্ত্র চ শুক্লাদি-বর্ণসন্তবাঃ। সর্বগাপি তু প্রকৃতাদ্ এক্ষবিদ্যামার্গাঃ অন্তে এতে শুক্লাদয়ঃ। ১

টাক। তশ্চিন্নিত্যাদি পূর্বপক্ষমুখাপয়তি—তশ্চিন্নিতি। বিপ্রতিপত্তিমৈব প্রস্তুপুরুকং বিশদয়তি—কথমিত্যাদিন। পিঙ্গলং বহুজ্ঞালাতুল্যম্। লোহিতং জ্বাকুসুমসন্নিত্যম্। সপ্রপক্ষং শুক্লস্পর্শক্রূপরসাদিমদ্ব্রক্ষ শতুপাসনমনুহৃত্য তৎপ্রাপ্তিমার্গে বিবাদো মুমুক্ষুণামিত্যাহ—হথাদর্শনমিতি। তথাপি কথং ব্রহ্মপ্রাপ্তিমার্গে শুক্লাদিক্রূপসিদ্ধিঃ। ন হি জ্ঞানস্ত ক্রূপাদিমন্ত্র-মিত্যাশক্যাহ—নাড্যস্তিতি। তাসামপি কথং যথোক্তুক্রূপবৰ্তমিত্যাশক্যাহ—শ্লেষাদীতি। তথাপি কথং শুক্লাদিক্রূপবৰ্তমিত্যাশক্য নাড়ীখক্তেজ্ঞং শ্বারয়তি—শুক্লস্তেতি। নাড়ীপরিপ্রাহে নিয়ামকাভাবমাশক্য পক্ষান্তরমাহ—আদিত্যং বেতি। এবস্তিখং শুক্লাদিনামাবর্ণমিত্যার্থঃ। তন্ত তথাত্তে প্রমাণমাহ—এষ ইতি। প্রকৃতে জ্ঞানমার্গে কিমিতি মার্গান্তরং কল্প্যতে, তত্রাহ—দর্শনেতি। তহি নাড়ীপক্ষে বাদিত্যপক্ষে বা কর্তৃৱ বিবৃক্তিত্তত্ত্বাহ—পর্বত্যাপীতি। ১

ননু শুক্লঃ শুক্লঃ অবৈতমার্গঃ; ন, নীলপীতাদিশন্দৈবর্ণবাচকৈঃ সহ অনু-  
দ্রবণাঃ; যান্ শুক্লাদীন্ ঘোগিনো মোক্ষপথান্ আহুঃ, ন তে মোক্ষমার্গাঃ;  
সংসারবিধয়া এব হি তে—“চক্ষুষ্টো বা মুণ্ডো বা অন্তেভ্যো বা শরীর-  
দেশেভ্যঃ” ইতি শরীরদেশাগ্নিঃসরণসম্বন্ধাঃ, ব্রহ্মাদিলোকপ্রাপকা হি তে। তস্মা-  
দয়মৈব মোক্ষমার্গঃ, যঃ আহুকামস্ত্রেনাপ্তকামতয়া সর্বকামক্ষয়ে গমনানুপপত্তে  
প্রদীপনির্বাণবৎ চক্ষুরাদীনাঃ কার্য্যকরণানাম্ অত্রৈব সমবনয়ঃ—ইতি এষ  
জ্ঞানমার্গঃ পদ্মাঃ, ব্রহ্মণ। পরাহ্বস্তুক্রপেনেব ব্রাহ্মণেন ত্যক্তসৌর্যেন অনুবিত্তঃ।  
তেন এক্ষবিদ্যামার্গেণ ব্রহ্মবিদ্য অন্তোহপি এতি। ২

শুক্লমার্গস্ত জ্ঞানমার্গাদিস্তুমাক্ষিপতি—নাহিতি। শুক্লশক্তস্ত নাবৈতমার্গবিষয়তঃ নীলাদি-  
শুক্লসমভিব্যাহারবিবোধাদিতি পরিহৃতি—ন নীলেতি। সৈক্ষণ্যিকমন্ত্রভাগঃ ব্যাখ্যাতুং  
পূর্বপক্ষং দৃষ্টয়তি—যান্ শুক্লাদীনিতি। ন কেবলং দেহদেশনিঃসরণসম্বন্ধাদেব নাড়ীভেদানাঃ  
সংসারবিষয়তঃ, কিন্তু ব্রহ্মলোকাদিসম্বন্ধাদপীত্যাহ—ব্রহ্মাদীতি। আদিত্যোহপি দেবব্যান-  
মধ্যপাতী ব্রহ্মলোকপ্রাপকঃ সংসারহেতুরেবেতি শব্দানো মোক্ষমার্গমুপসংহৃতি—তস্মাদিতি।  
আপ্তকামতয়া জ্ঞানমার্গ ইতি সমৃদ্ধঃ। এবং ভূমিকাঃ কৃত্বা এষ ইত্যশুর্থমাহ—সর্বকামেতি।  
যথা তৈলাদিবিলয়ে প্রদীপস্ত অলনানুপপত্তে তেজোমাত্রে নির্বাণমিষ্যতে, তথা সূলস্ত সূলস্ত  
চ সর্বস্তেব কামস্ত জ্ঞানান্ত ক্ষয়ে সতি গত্যনুপপত্তাবচ্ছেব প্রত্যগাম্ভীর্ণি কার্য্যকরণানামেকী-

তাৰেনোবসাৰমিত্যায়মেষণকাৰ্য ইত্যৰ্থঃ। পঙ্ক্তি ইত্তোত্তদ্ব্যাচছে—জ্ঞানমার্গ ইতি। ইথংভাৰে  
তৃতীয়ামাণ্ডিত্যাহ—পরমাৰ্থেতি। অনুবেদনকৰ্ত্তৃব্রাহ্মণস্ত সংস্কাসিতং দৰ্শয়তি—ত্যজেতি।  
বিপ্রতিপত্তিং নিৱাকৃত্যমোক্ষমার্গং নিৰ্বাধ্য যেন ধীৱা অপিষত্যৈচ্যোত্তং নিগময়তি—তেনেতি।  
অন্তেহিপি মন্ত্রদৃশঃ সকাশাদিতি শেবঃ। ইহেতি জীবনবস্থোত্তিঃ। ২

কীৰ্ত্তশো ব্ৰহ্মবিঃ তেন এতীতি উচ্যতে—পূৰ্বঃ পুণাকৃৎ ভূজা, পুনস্ত্যজ্ঞ-  
পুত্রাদ্যেবণঃ পৰমাভূতেজস্তায়ানঃ সংবোজ্য তন্মিত্বনিবৃত্তঃ তৈজসংচায়ভূতঃ  
ইহৈবেত্যৰ্থঃ। ঈদুশো ব্ৰহ্মবিঃ তেন মার্গেণ এতি, ন পুনঃ পুণাদিসমুচ্চয়-  
কারিণো গ্ৰহণম্, বিৱোধাদিত্যবোচাম।

“অপুণাপুণ্যোপৱমে যঃ পুনৰ্ভবনিৰ্ভয়ঃ।

শান্তাঃ সন্ন্যাসিনো বাস্তি তন্মৈ মোক্ষায়নে নমঃ ॥” ইতি শুভেচ।

“ত্যজ ধৰ্মমধৰ্মঞ্চ” ইত্যাদি পুণাপুণ্যাতাগোপদেশাঃ।

“নিৱাশিষমনাৰস্তং নিন্মঘনারমস্ততিম্।

অক্ষীণঃ ক্ষীণকৰ্ম্মাণঃ তৎ দেবা ব্ৰাহ্মণঃ বিত্তঃ ॥”

“নৈতাদৃশঃ ব্ৰাহ্মণস্তাস্তি বিত্তঃ ঘণ্টেকতা সমতা সত্যতা চ।

শীলঃ স্থিতিৰ্দণ্ডনিধানমার্জবৎ তত্ত্বতচেপৱমঃ ক্ৰিয়াভ্যঃ ॥”

ইত্যাদিশুভিভ্যেচ ॥ ৩

সমুচ্ছয়কাৱিণোহি ব্ৰহ্মপ্রাপ্তিৰিবক্ষিতেতি কেচিঃ; তান् প্ৰত্যাহ—ন পুনৱিতি।  
বিৱোধাঃ জ্ঞানকৰ্ম্মণোৱিতি শেবঃ। কিঞ্চ ক্ৰমসমুচ্ছয়ঃ সমসচৱো বেতি বিকল্প্যাদুমঙ্গীকৃত্য  
বিতীয়ঃ দূৰয়তি—অপুণ্যোতি। জ্ঞানস্ত কৰ্ম্মাসমুচ্ছয়েহিপি বিবেকজ্ঞানেন সমুচ্ছয়োহষ্টীত্যা-  
শক্যাহ—ত্যজেতি। ব্ৰহ্মবিদোহিপি স্তৰ্যাদিদৃষ্টেন সমুচ্ছয়ো জ্ঞানস্তেত্যাশক্যাহ—নিৱাশিষ-  
মিতি। কাম্যাননুষ্ঠানমনাৰস্তঃ। অক্ষীণহঃ নিষিদ্ধানচৱণম্। ক্ষীণকৰ্ম্মহঃ নিষ্যাদিকশ্চ-  
ৱাহিত্যম্। অসমুচ্ছয়ে বাক্যাস্তুৱৰ্মাহ—নেত্যাদিন। একতা নিৱপেক্ষতা সৰ্বোদাসীনতেতি  
যাৰৎ। সমতা নিৱোদাসীনশক্রবুদ্ধিব্যতিৱেকণ সৰ্বত্র স্ফৰ্শিলিব দৃষ্টিঃ। দণ্ডনিধানমহিংসা-  
পৱত্যম্।

“অৰ্থস্ত মূলঃ নিকৃতিঃ ক্ষমা চ কামস্ত বিত্তঃ চ বপুৰুষশ্চ।

ৰ্থস্ত যাগাদি দয়া দমশ মোক্ষস্ত সৰ্বোপৱমঃ ক্ৰিয়াভ্যঃ ।”

ইত্যাদি চতুৰ্বিধে পুৰুষার্থে সাধনভেদোপদেশি বাক্যমাদিশক্তার্থঃ। ইত্যাদি শুভিভ্যেচ ন  
পুণ্যাদিসমুচ্ছয়কাৱিণো গ্ৰহণমিতি সমৰ্পকঃ। ৩

উপদেক্ষ্যস্তি চ ইহাপি তু, “এৰ নিত্যো মহিমা ব্ৰাহ্মণস্ত ন বৰ্কতে কৰ্মণা  
নো কলীয়ান্” ইতি কৰ্ম্মপ্ৰৱোজনাভাৰে হেতুমুক্তা, “তন্মাদেবংবিঃ শান্তো দান্তঃ”  
ইত্যাদিন। সৰ্বক্ৰিয়োপৱমঃ দৰ্শয়তি। তন্মাদ যথাৰ্য্যাখ্যাতমেৰ পুণ্যকৰ্ত্তৃম্,

বো ব্রহ্মবিঃ তেনেতি স পুণ্যকৃৎ তৈজসশ্চেতি ব্রহ্মবিঃ-স্তুতিরেব। পুণ্যকৃতি তৈজসে চ যোগিনি মহাভাগ্যঃ প্রসিদ্ধঃ লোকে, তাভ্যাম্ অতো ব্রহ্মবিঃ স্তুতে প্রগ্যাভগভাগ্যহালোকে ॥২৯৯॥৯॥

তথাপি প্রকৃতে যদ্যে সমুচ্ছয়ো ভাতৌত্যাশক্যাহ—উপনেক্ষ্যতীতি। বাক্যশেষাদি-পর্যালোচনামিক্ষমর্থমুপসংহরতি—তত্ত্বাদিতি। পুরঃ পুণ্যকৃত দৃহা পুনস্ত্যক্ষপ্তুত্বাত্তেষণো ব্রহ্ম-বিস্তৈনেতীতি জ্ঞেৱ ন যুজ্যতে, অক্ষতভাদিত্যাশক্যাহ—অথবেতি। স্তুতিমেবোপগোদয়ত্বি—পুণ্যকৃতীতি। তেজাঃসি করণামুপসংহত্য স্থিতিশ্চেষসো দহরাদ্যপাসীনো যোগী, তম্ভিন্ন অণিমাত্তেষ্যাঃ মহামুভাবত্প্রসিদ্ধঃ। ভাত্যাঃ পুণ্যকৃৎ-তৈজসাভ্যামিত্যর্থঃ। অতঃ-শব্দ-পরাহ্ণটঃ স্পষ্টয়ত্বি—প্রধ্যার্তেতি। পুণ্যকৃতেজঃ যোরিতি শ্বেষঃ ॥ ২৯৯ ॥ ৯ ॥

**ভাস্ত্রানুকূল** ।—সেই মোক্ষের সাধনপথ সম্মুক্তে মুমুক্ষুগণের বিভিন্ন-প্রকার মতভেদ [ দেশিতে পাওয়া যাব ]। কি প্রকার? কোন কোন মুমুক্ষু সেই পথে শুক্ল অর্থাৎ বিশুদ্ধ নির্মল রূপ বর্ণনা করিয়া থাকেন; অন্তে নীল বর্ণ বলেন, অপরে পিঙ্গলবর্ণ, কেহ বা হরিত ( সবুজ ), কেহ বা লোহিতবর্ণ ( ১ ), সকলেই নিজ নিজ জ্ঞানানুসারে বর্ণনা করিয়া থাকেন। প্রকৃতপক্ষে কিন্তু এ সমস্তই শ্লেষ্যাদিপূর্ণ স্বযুগ্মাদি নাড়ীসমূহ ; কেননা, এখানে যেমন শুক্লনীল ও পিঙ্গলাদি বর্ণের উল্লেখ রহিয়াছে, [ স্বযুগ্মা প্রভৃতিরও ঐরূপ বর্ণ প্রসিদ্ধ আছে ]। কেহ কেহ মনে করেন যে, এই প্রকার বর্ণযুক্ত আদিত্যাই মোক্ষমার্গ ; কারণ, অন্ত শ্রতিতে আছে—‘ইনিই শুক্ল, ইনিই নীল’ ইত্যাদি। বিশেবতঃ জ্ঞানরূপ পথে শুক্লাদি বর্ণসমূক্ত থাকা একান্তই অসম্ভব। ফল কথা, সকল মতেই শুক্লাদি পথগুলি যে, মোক্ষমার্গ হইতে স্বতন্ত্র, তদ্বিধয়ে কোন সন্দেহ নাই। ১

ভাল, জিজ্ঞাসা করি ; অবৈতপথও ( মোক্ষমার্গও ত ) শুক্লই—শুক্লই বটে ; [ তবে আর অন্ত প্রকার অর্থ করিবার প্রয়োজন কি ? ] না, বর্ণবাচক নীল পীত প্রভৃতি শব্দের সহিত একত্র পঠিত থাকায় সে কথা বলিতে পারা যাব না। যোগিগণ শুক্লাদি বর্ণবিশিষ্ট যে সমস্ত মোক্ষপথের কথা বলিয়া থাকেন, প্রকৃতপক্ষে সেগুলি বথার্থ মোক্ষপথ নহে ; সে সমস্ত পথ সংসারাধিকারেই অবস্থিত ; কারণ, ‘চক্ষু হইতে, অথবা মন্তক ( ব্রহ্মরক্ত ) হইতে, কিংবা শরীরের অগ্নান্ত প্রদেশ হইতে [ বহিগত হৱ ]’, এই শ্রতিতেও সাংসারিক গতির পক্ষেই শরীরের অংশবিশেব

( ১ ) ভাস্ত্রপথ—আনন্দগিরি বলিয়াছেন—পিঙ্গল অর্থ অগ্নিশিখার তুল্য বর্ণ, আর লোহিত অর্থ—জ্বাফুলের মত বর্ণ। কিন্তু অভিধান অনুসারে বুকা যাব যে, পিঙ্গল অর্থ নীল ও পীতমিশ্রিত বর্ণ।

হইতে নির্গমনের কথা রহিয়াছে ; সুতরাং এসমস্ত পথ ব্রহ্মগোকাদি প্রাপ্তিরই উপায়, ( মোক্ষ প্রাপ্তির নহে ) । অতএব ইহাই প্রকৃত মোক্ষপথ, যাহা মুমুক্ষুর আত্মবিষয়ক কামনা দ্বারা আপ্ত-কামত্ব নিবন্ধন কামনা ক্ষয় হইলে পর, প্রদীপ-নির্বাণের গ্রাহ চক্ষুঃপ্রভৃতি ইঙ্গিয়নিচয় এখানেই বিলীন হইয়া যায় ; এই জ্ঞান-মার্গ ই সেই মোক্ষপথ ; এই পথটি ব্রহ্মকর্ত্তক অর্থাৎ সর্বকামনাবিনিশ্চুর্ক্ষ পরমাত্ম-স্বরূপে অবস্থিত ব্রাহ্মণকর্ত্তক অমুবিত্ত—সম্পূর্ণরূপে অচূর্ণত ; অন্ত ব্রহ্মবিদ্য পুরুষও সেই ব্রহ্মবিদ্যা-পথে গমন করিয়া থাকেন । ২ ।

কি প্রকার ব্রহ্মবিদ্য পুরুষ সেই পথে গমন করেন, তাহা বলা হইতেছে—যিনি প্রথমে পুণ্যকর্ম করিয়া এবং পুত্রবিভাদি বিধরে কামনা ত্যাগ করিয়া পরমাত্মাতেজে অর্থাৎ স্বপ্রকাশ পরমাত্মাতে আত্মসংযোগ করত সেই পরমাত্মাতেজঃস্বরূপে পরিনিষ্পত্তি তৈজসত্ত্ব লাভ করিয়াছেন, অর্থাৎ ইহ লোকেই আত্মস্বরূপ হইয়াছেন, এবং বিধ ব্রহ্মজ্ঞ পুরুষ সেই পথে গমন করেন । এখানে ‘পুণ্যকৃৎ’ শব্দে জ্ঞান ও পুণ্যাদির সমুচ্চরকারীর গ্রহণ নহে, অর্থাৎ একসঙ্গে জ্ঞান-কর্ষের অনুষ্ঠাতা বুঝিতে হইবে না । জ্ঞান ও কর্ম যে, পরম্পর বিরক্তস্বভাব, এ কথা আমরা পূর্বেই বলিয়াছি । বিশেষতঃ স্মৃতিশাস্ত্রে আছে—‘পাপ ও পুণ্যের নিবৃত্তি হইলে পর, পুনর্জন্মের ভয় হইতে বিমুক্ত—অতএব শান্ত—নিরুদ্ধিগ্রান্তি সম্মাসিগণ যাহাকে লাভ করিয়া থাকেন, সেই স্বভাবমূক্ত আত্মাকে নমস্কার করি’ । তাহার বির, ‘ধৰ্ম্ম ও অধৰ্ম্ম ত্যাগ কর’ ইত্যাদি ধর্মাধর্মত্যাগের উপদেশ হেতু, এবং ‘যিনি কোন বিধরের আকাঙ্ক্ষা করেন না, তন্মিতি কোন কর্মও করেন না, নমস্কার ও স্মৃতিরহিত, নিজে অক্ষীণ ( অনিমিক্তকর্ম্মা ) ও ক্ষীণকর্ম্মা ( কর্ম্ম যাহার ক্ষয় পাইয়াছে ), দেবতাগণ তাহাকে ব্রাহ্মণ ( ব্রহ্মনিষ্ঠ ) বলিয়া জানেন’ । ‘ব্রহ্মনিষ্ঠ ব্যক্তির পক্ষে, একতা ( ব্রহ্মাত্মকত্ব ), সমতা, সত্যতা, শীল ( শায়েসক্ষে স্থিতি ), দণ্ডগ্রহণ, সরলতা, এবং কর্ম হইতে বিরত থাকা, ইহার তুলা আর কোন সম্পদ নাই ।’ ইত্যাদি স্মৃতি বচন হইতেও জ্ঞান ও কর্ষের সমুচ্চর সিদ্ধ হইতেছে না । ৩

এখানেও উপদেশ করিবেন ‘ব্রহ্মনিষ্ঠ ব্যক্তির ইত্যানিত্য মহিমা, কর্ম্ম দ্বারা ইহার কোনও ক্ষতি বৃদ্ধি হয় না’ এইরূপে কর্ম্মাত্মানের অনাবশ্যকতার হেতু জ্ঞাপন করিয়া ‘অতএব এবং বিধ জ্ঞানসম্পত্তি ( ব্রহ্মজ্ঞ ) পুরুষ শান্ত ও দান্ত ( ইঙ্গিয়সংযমী ) হইয়া’ ইত্যাদি বাক্যে সর্বক্রিয়া হইতে নিবৃত্তির উপদেশ করিবেন । অতএব ‘পুণ্যকৃৎ’ শব্দের বাখ্যা আমরা যেরূপ করিয়াছি, সেইরূপ

ব্যাখ্যাই সমীচীন। অথবা, ইহা কেবল ব্রহ্মবিঃ পুরুষের স্তুতিমাত্র—যে ব্রহ্মবিঃ সেই পথে গমন করেন, তিনিই পুণ্যকৃৎ এবং তৈজস; কারণ, পুণ্যকর্মা ও তৈজস বোগী পুরুষ যে, মহাসৌভাগ্য-সম্পন্ন, তাহা জগতে সুপ্রসিদ্ধ। যেহেতু ব্রহ্মজ্ঞ ব্যক্তি মহাভাগ্যবান् বলিয়া জগতে প্রসিদ্ধ, সেই হেতুই ঐ ‘পুণ্যকৃৎ’ ও ‘তৈজস’ শব্দে তাহাদের প্রশংসা কীর্তন করা হইতেছে ॥২৯॥৩॥

অঙ্গং তমঃ প্রবিশন্তি যেহবিদ্যামুপাসতে, ততো ভূয় ইব  
তে তমো য উ বিদ্যায়াঢ্রতাঃ ॥ ৩০০ ॥ ১০ ॥

**সন্তুলার্থঃ ১**—যে অবিদ্যাঃ (বিদ্যাভিন্নাঃ জ্ঞানরহিতাঃ ক্রিয়াঃ (কর্ম) ইত্যর্থঃ) উপাসতে, [তে] অঙ্গং তমঃ (সংসারপ্রাপ্তিহেতুং অজ্ঞানং) প্রবিশন্তি; যে (অজ্ঞাঃ) উ (পুনঃ) বিদ্যায়াঃ (কর্মমাত্রাববোধিকায়া বেদবিদ্যায়াঃ) রতাঃ (উপনিষদ্ভাষ্য-তত্ত্ববিমুখাঃ), [তে] ততঃ (তত্ত্বাং—অঙ্গতমসোহপি) ভূয়ঃ (অধিকম্ভ) ইব তমঃ (অজ্ঞানং) [প্রবিশন্তি] ॥ ৩০০ ॥ ১০ ॥

**মূলানুবাদ ১**—যাহারা অবিদ্যার উপাসনা করে, অর্থাৎ জ্ঞানরহিত কর্মানুষ্ঠান করে, তাহারা অঙ্গতমে—সংসারপ্রাপ্তির কারণীভূত অজ্ঞানে প্রবেশ করে; আর যাহারা বিদ্যাতে—কেবল কর্মপ্রতিপাদক বেদবিদ্যায় নিরত থাকে, [উপনিষদ্ভূক্ত অর্থ জানে না], তাহারা তদপেক্ষাও অধিকতর অজ্ঞানে প্রবেশ করে ॥৩০০॥১০॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ১**—অঙ্গমদৰ্শনাত্মকং তমঃ সংসারনিরামকং প্রবিশন্তি প্রতিপত্তে; কে? যে অবিদ্যাঃ বিদ্যাতোহগ্নাঃ সাধ্যসাধনলক্ষণামুপাসতে—অনুবর্ত্তন্ত ইত্যর্থঃ। ততস্ত্বাদপি ভূয়ইব বহুতরমিব তমঃ প্রবিশন্তি; কে? যে উ বিদ্যায়াম্ অবিদ্যাবস্ত্বপ্রতিপাদিকায়াঃ কর্মার্থায়াঃ ত্রয়ামেব বিদ্যায়াঃ রতাঃ অভিরতাঃ,—বিধিপ্রতিধেধপর এবং বেদঃ, নাত্তোহস্তীত্যপনিধদর্থানপেক্ষণ—ইত্যর্থঃ ॥ ৩০০ ॥ ১০ ॥

টিক।। প্রস্তুতজ্ঞানমার্গস্তত্যর্থঃ মার্গাস্ত্রঃ নিলতি—অঙ্গমিত্যাদিন।। বিদ্যায়ামিতি প্রতীকমাদায় ব্যাকরণোতি—অবিদ্যেতি। কথঃ পুনৰ্দ্র্যামভিরত্বামধঃপতনমিত্যাশক্যাহ—বিধীতি ॥ ৩০০ ॥ ১০ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ১**—অঙ্গ অর্থ—অদৰ্শন, অর্থাৎ আদৰ্শনের অভাব, সেই অদৰ্শনাত্মক তমে—জন্মমরণাত্মক সংসারপ্রাপ্তি যাহার অবগুণ্ডাবী ফল, সেই অজ্ঞানাত্মকারে প্রবেশ করে অর্থাৎ তাহা প্রাপ্ত হয়। কাহারা [প্রাপ্ত হয়] ?

না, যাহারা অবিদ্যার—বিশ্বাভিন্নের—সাধ্য, সাধন ও ফলাত্মক অবিদ্যার উপাসনা করে, অর্থাৎ কেবলই কর্ষের অঙ্গসরণ করে। তদপেক্ষাও অধিকতর অঙ্গতমেই যেন প্রবেশ করে; কাহারা? যাহারা বিদ্যায়—অবিদ্যাত্মক কাম্যবস্তুপ্রাপক কর্ষোপদেশক বেদবিদ্যায়ই কেবল রত—সম্পূর্ণরূপে নিবিষ্ট থাকে; অর্থাৎ যাহারা মনে করে—বিধিনিষেধ-প্রতিপাদক বেদই প্রকৃত বেদ, তদতিরিক্ত কোন বেদভাগ নাই, এইরূপ মনে করিয়া উপনিষদের উপনিষৎ বিষয়ে উপেক্ষা প্রকাশ করে, (তাহারা) ॥ ৩০০ ॥ ১০ ॥

অনন্দ নাম তে লোকা অঙ্গেন তমসারূতাঃ, তাঞ্চে  
প্রেত্যাভিগচ্ছন্ত্যবিদ্বাঞ্চসোহৃধো জনাঃ ॥ ৩০১ ॥ ১১ ॥

**সর্বলার্থঃ ১**—যে জনাঃ (প্রাকৃতাঃ জন্মমুণ্ডশীলাঃ) অবিদ্যাঃ অবুধঃ (অবোধাঃ আত্মবোধবর্জিতাঃ), তে প্রেত (মৃত্বা) অঙ্গেন (অদর্শনাত্মকেন) তমসা আরূতাঃ (ব্যাপ্তাঃ) তে (প্রসিদ্ধাঃ) অনন্দাঃ (নিরানন্দাঃ) নাম লোকাঃ [যে সন্তি], তান् (লোকান्) অভিগচ্ছন্তি (সম্যক—প্রাপ্তুবন্তি) ॥ ৩০১ ॥ ১১ ॥

**মূলোচ্চুরূপাদ ১**—যে সমুদয় লোক অবিদ্যান् ও আত্মবোধ-বিবর্জিত, তাহারা মৃত্যুর পর—অদর্শনাত্মক অঙ্গকারে আরূত সেই যে, ‘অনন্দ’ (আনন্দহীন) স্থান, সেই স্থানে গমন করিয়া থাকে ॥ ৩০১ ॥ ১১ ॥

**শাঙ্কুরূপাত্ম্যম্ ১**—বদি তে অদর্শনলক্ষণঃ তমঃ প্রবিশন্তি, কে দোষঃ, ইত্যুচ্যতে—অনন্দাঃ অনানন্দাঃ অস্ত্রথা নাম তে লোকাঃ, তেনাঙ্গেনাদর্শন-লক্ষণেন তমসা আরূতাঃ ব্যাপ্তাঃ, তে ত্সাজ্ঞানতমসো গোচরাঃ, তান् তে প্রেত্য মৃত্বা অভিগচ্ছন্তি অভিধান্তি; কে? যে অবিদ্যাঃ। কিং সামায়েনা-বিদ্বন্তামাত্রেণ? নেতৃুচ্যতে—অবুধঃ, দুধেরবগমনার্থস্ত ধাতোঃ ক্রিপ্ত-প্রত্যয়ান্তস্তু রূপগ্, আত্মাবগমবর্জিতা ইত্যর্থঃ। জনাঃ প্রাকৃতা এব জননধর্মাণো বা ইত্যেতৎ ॥ ৩০১ ॥ ১১ ॥

টীকা। মস্তাস্তুরূপাকাঙ্গাত্মারোথাপ্য ব্যাচষ্টে—বলীত্যাদিন। অবুধ ইত্যশ নিষ্পত্তিঃ দৃচয়ন বিবর্জিতমর্থমাহ—দুধেরিতি ॥ ৩০১ ॥ ১১ ॥

**তাত্ত্বাচ্চুরূপাদ ১**—ভাল, তাহারা বদি অদর্শনাত্মক তমেই প্রবেশ করে, তাহাতেই বা দোষ কি? তত্ত্বের বলিতেছেন—অনন্দ অর্থাৎ আনন্দরহিত—অস্ত্রথাত্মক কতগুলি প্রসিদ্ধ লোক আছে, সেই স্থানগুলি অদর্শনাত্মক অঙ্গতমে

আবৃত অর্থাৎ ব্যাপ্তি, সেই স্থানগুলি অজ্ঞানাঙ্ককারেরই অধিকারভূক্ত ; মৃত্যুর পর তাহারা সেই সমস্ত স্থানে গমন করিয়া থাকে। কাহারা ? না, যাহারা অবিদ্বান् ; সাধারণতঃ অবিদ্বান् হইলেই কি গমন করে ? না—তাহা নহে ; এই অন্ত বলিলেন—‘অবুধঃ’ ; এইটী—অবগত্যর্থক ‘বুধ’ ধাতুর ক্ষিপ্ত প্রত্যয়ান্ত রূপ ; স্মৃতরাং ‘অবুধঃ’ অর্থ—যাহারা আত্মার তত্ত্ব অবগত নহে। ‘জনাঃ’ অর্থ—সাধারণ লোকসকল, অথবা কেবল জন্ময়রণশীল লোকসকল ॥৩০১॥১১॥

**আত্মানং চেদ্বিজানীয়াদয়মন্মুত্তি পূরুষঃ।**

**কিমিচ্ছন্ত কস্ত কামায় শরীরমন্তু সংজ্ঞরেৎ ॥ ৩০২ ॥ ১২ ॥**

**সর্বলার্থঃ ১—পূরুষঃ** ( যঃ কোহপি জীবঃ ) চে ( যদি ), আত্মানম্ ‘অয়ম্ অশ্মি’ ( নিত্য-শুক্রবৃক্ষঃ যঃ পর আত্মা, সঃ অহং ভবামি ) ইতি ( ইখং ) বিজানীয়াৎ ( বিশেষেণ প্রতীয়াৎ ), [ তদা সঃ ] কিম্ ইচ্ছন্ত ( স্বরূপাত্তিরিক্ত-বস্তুভাবাং কিং কাময়ন् ), কস্ত ( আত্মব্যাতিরিক্তস্তু বা ) কামায় ( প্রয়োজনায় ) শরীরম্ অনু সংজ্ঞরেৎ ( জ্ঞরৎ শরীরং লক্ষ্যীকৃত্য জ্ঞরং পীড়াং অনুভবেৎ ) ? [ শরীরে আত্মাধ্যাসো হি দুঃখাদিনিমিত্তম্, স চে আত্মজ্ঞানেন অপনীয়তে, তদা কারণাভাবাং শারীরং জ্ঞানাদিকম্পি আত্মনি পুনর্ন অনুভূত ইতি ভাবঃ ] ॥৩০২॥১২॥

**মুনোচ্চুর্বাচন ১—পূরুষ অর্থাত জীব যদি বুঝিতে পারে যে,—**  
 ‘আমি এতৎস্বরূপ, অর্থাত সর্বসংসারধর্মাতীত পরমাত্মস্বরূপ’, তাহা হইলে, সেই পূরুষ কিসের ইচ্ছায় বা কাহার কামনায় ( প্রয়োজনে ) শরীরের সঙ্গেসঙ্গে জ্ঞর—দুঃখ অনুভব করিবে ? অর্থাত জীবের যে, দুঃখ হয়, তাহার কারণ—আপনার স্বরূপ না জানা এবং শরীরে আত্মাভিমান স্থাপন করা, সেই দুইটী কারণেরই অভাব হইলে আত্মার যে, ইচ্ছা, কামনা ও শরীরানুগত দুঃখসম্বন্ধ, এ সমস্তই নিরুত্ত হইয়া যায় ॥ ৩০২ ॥ ১২ ॥

**শাঙ্কুরভাস্যম্।**—আত্মানং স্বং পরং সর্বপ্রাণিমনীবিতজ্জং হংস-মশনায়াদিধর্মাতীতঃ চে যদি বিজানীয়াৎ—সহস্রে কশ্চিং চে-ইত্যাত্মবিদ্যায়া দুর্লভত্বং দর্শয়তি। কথম্ ? অয়ঃ পর আত্মা সর্বপ্রাণিপ্রত্যয়সাক্ষী, বো নেতি নেত্যাদ্যুক্তঃ, যদ্যাং নাগোহস্তি দ্রষ্টা শ্রোতা মন্তা বিজ্ঞাতা, সমঃ সর্বভূতস্থা নিত্যশুক্র-বৃক্ষ-মুক্তস্বভাবঃ—অশ্মি ভবামীতি, পূরুষঃ পূরুষঃ।

সঃ কিমিচ্ছন् তৎস্঵রূপব্যতিরিক্তমত্ত্বস্ত ফলভূতং কিমিচ্ছন্, কশ্চ বা অগ্নস্ত  
আত্মনো ব্যতিরিক্তস্ত কামায় প্রয়োজনায়; ন হি তস্তাত্মন এষব্যৎ ফলম্, ন  
চাপি আত্মনোহগ্রঃ অস্তি, যস্ত কামায় ইচ্ছতি, সর্বস্তাত্মভূতভাঁ; অতঃ কিমি-  
চ্ছন্ কশ্চ বা কামায় শরীরমহু সংজ্ঞরেং অংশে—শরীরোপাধিকৃতদহঃথম্ অহু  
দৃঃখী স্থাঁ, শরীরতাপম্ অহু তপোত। অনাত্মদশিনো হি তদ্ব্যতিরিক্তব্যস্ত-  
স্তরেপ্রোঃ ‘মমেদং স্থাঁ, পুত্রস্তেদম্, ভার্যায়া ইদম্’ ইত্যেবমীহমানঃ পুনঃ  
পুনর্জননমরণপ্রবন্ধাকৃতঃ শরীররোগমহু রূজ্জাতে; সর্বাত্মদশিনস্ত তদসন্তব  
ইত্যেতদাহ ॥৩০২॥১২॥

টীকা। উক্তাত্মজ্ঞানসন্তত্যর্থমেব তন্ত্রিষ্ঠ কামক্লেশরাহিত্যঃ দর্শযতি—আত্মানমিত্যাদিন।  
বিজ্ঞানমাত্মনো বৈলঙ্ঘ্যগার্থঃ বিশিষ্টি—সর্বেতি। তাটধ্যঃ ব্যাবৃত্যতি—হস্তমিতি। বুদ্ধি-  
সম্বন্ধপ্রাপ্তিঃ সংসারিত্বঃ বারযতি—অশনায়াদীতি। অশ্বপূর্বকঃ জ্ঞানপ্রকারঃ অকটযতি—  
কথমিত্যাদিন। সর্বভূতসম্বন্ধপ্রযুক্তঃ দোষঃ বারযতুঃ বিশিষ্টি—নিত্যেতি। ইতি  
বিজ্ঞানীয়াদিতি সম্বন্ধঃ। অয়োজনায় শরীরমহুসংজ্ঞরেদিতি সম্বন্ধঃ। কিমিচ্ছন্নিত্যাক্ষেপঃ  
সমর্থযত্তে—ন হীতি। কশ্চ বা কামায়েত্যাক্ষেপমুপপাদযতি—ন চেতি। আক্ষেপস্থয়ঃ  
বিশবয়তি—অত ইতি। তদেব স্পষ্টযতি—শরীরেতি। বিদ্রুষস্তাপাভাবঃ ব্যতিরেকমুখেণ  
বিশবয়তি—অনাত্মেতি। বহুস্তরেপ্রোক্ষাপসন্তব ইতি শেষঃ। সচেত্যধ্যাহত্য মমেদমিত্যাদি  
যোজ্যম্। ইত্যেতদাহ কিমিচ্ছন্নিত্যাদ্য। শ্রতিরিতি শেষঃ ॥৩০২॥১২॥

**ভাষ্যানুবাদ।**—সর্বপ্রাণীর হৃদয়জ্ঞ ও হৃদয়স্ত এবং ক্ষুধাপিপাসাদি  
সংসার-দৰ্শনের অতীত স্বস্তরূপ পরমাত্মাকে বদি সহস্রের মধ্যে একজনও জানিতে  
পারে; এগানে ‘বদি’ (চেং) বলার অভিপ্রায় এই যে, আত্মজ্ঞান অর্তৌব  
দুর্লভ। কি প্রকারে [জানে] ? এই যে, সর্বপ্রাণীর অনুভূতির সাক্ষিস্বরূপ  
পরমাত্মা, মিনি ‘নেতি নেতি’ বলিয়া উক্ত হইয়াছেন, যাহার অতিরিক্ত আর  
দ্রষ্টা, শ্রোতা, মননকর্তা বা বিজ্ঞাতা কেহ নাই, এবং মিনি বৈষম্যবর্জিত ও  
সর্বভূতস্ত নিত্য শুন্দে ও মুক্তস্বভাব, আশি হইতেছি তৎস্বরূপ [এই প্রকারে  
জানে]।

সেই পুরুষ কিসের ইচ্ছায়—ইচ্ছার ফলস্বরূপ স্বব্যতিরিক্ত কোন বস্ত ইচ্ছা  
করিয়া, কাহারই বা কামনায় অর্থাঁৎ আত্মাতিরিক্ত অন্য কাহারও প্রয়োজনে—?  
কেননা, তাহার নিজের ত প্রার্থনীয় কোন ফল নাই, অথচ আত্মার অতিরিক্তও  
অন্য কেহ নাই, যাহার প্রয়োজনে ইচ্ছা করিবে; সে তখন সকলের আত্মস্বরূপ  
হইয়াছে; অতএব কাহার প্রয়োজনে, কিসের ইচ্ছায় শরীরের অনুগত হইয়া  
সম্যক জ্ঞানাগ্রী হইবে—স্বরূপভূষ্ট হইবে?—শরীরস্বরূপ উপাধিজনিত দৃঃখ লক্ষ্য

করিয়া দৃঃথিত হইবে, অর্থাৎ শ্রীরগত সন্তাপের অনুগত হইয়া—সন্তাপ অনুভব করিবে ? অনাহৃদশৰ্ষী পুরুষই আপনার অতিরিক্ত বস্তু পাইতে অভিলাষী হুৱ ; স্মৃতরাঃ [ তাহারই সন্তাপ সন্তুষ্ট হুৱ ] ; [ এবং সেই পুরুষই ] ‘আমার ইহা হউক, পুত্রের অমুক হউক, স্ত্রীর অমুক হউক’ এইরূপ কামনার বশীভৃত হইয়া এবং বারংবার জন্ম-মুণ্ডপ্রবাহে পতিত হইয়া, শ্রীরগত রোগের অনুসরণ করিয়া— দৃঃখ অনুভব করিয়া থাকে ; কিন্তু যিনি সর্বত্র আহুভাব দর্শন করিয়া থাকেন, তাঁহার পক্ষে ঐরূপ সন্তাপ ভোগ করা কখনই সন্তুষ্টপর হুৱ না ॥৩০২॥১২॥

**যন্ত্রানুবিক্রিঃ** প্রতিবুদ্ধ আত্মাহশ্মিন् সন্দেহে গহনে প্রবিষ্টঃ ।  
স বিশ্বকৃৎ স হি সর্বস্তু কর্তা, তস্তু লোকঃ স উ লোক  
এব ॥ ৩০৩ ॥ ১৩ ॥

**সর্বলার্থঃ ১**—গহনে ( অনেকানর্থসংকুলে ) অশ্মিন् সন্দেহে ( সন্দেহান্পদে শ্রীরে ) প্রবিষ্টঃ ( শ্রীরাধ্যক্ষরূপেণ হিতঃ ) আত্মা যস্তু ( যেন ব্রহ্ম-নিষ্ঠেন ) অনুবিক্রিঃ ( প্রাক্ পরোক্ষতয়া অনুভৃতঃ ), প্রতিবুদ্ধঃ ( ‘অহমশ্মি পরং ব্রহ্ম’ ইত্যেবং সাক্ষাৎকৃতঃ ), সঃ ( আহুজ্ঞঃ ) বিশ্বকৃৎ ( বিশ্বস্তু জগতঃ কর্তা ) ; হি ( যতঃ ) সঃ ( আহুজ্ঞঃ ) সর্বস্তু ( জগতঃ ) কর্তা ( উৎপাদকঃ ), [ ন কেবলং বিশ্বকর্তৃত্বমেব তস্তু, অপিতু ] লোকঃ ( সর্ব আত্মা ) তস্তু, সঃ উ ( অপি ) লোক এব ( লোকাত্মক এব, ন ততোহতিরিক্তঃ কশ্চিঃ লোকোহস্তীতি ভাবঃ ) ॥৩০৩॥১৩॥

**মূলোচুরূপাদ্য ১**—অনেক অনর্থসংকুল এবং বহুবিধ সন্দেহান্পদ এই দেহমধ্যে প্রবিষ্ট এই আত্মা যাহার পরিজ্ঞাত এবং ‘আমিই সেই পরমাত্মা’ ইত্যাকারে প্রত্যক্ষীকৃত হয়, তিনি বিশ্বকর্তা ; [ কারণ ? ] যেহেতু তিনি সকলেরই কর্তা বা উৎপাদক ; [ শুধু তাহাই নহে, ] সমস্ত লোক অর্থাৎ সমস্ত আত্মাই তাঁহার, এবং তিনিও সমস্ত লোক বা সর্ববাত্মস্তুরূপ ॥ ৩০৩ ॥ ১৩ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্**—কিঞ্চ, যস্তু ব্রাহ্মণস্তু অনুভিক্রিঃ অনুলক্ষঃ, প্রতিবুদ্ধঃ সাক্ষাৎকৃতঃ ; কথম ? অহমশ্মি পরং ব্রহ্মেত্যেবং প্রত্যাত্মাদ্বেনাবগতঃ আত্মা অশ্মিন্ সন্দেহে সন্দেহে অনেকানর্থসঙ্কটোপচয়ে, গহনে বিষমে অনেকশত-সহস্রবিবেকবিজ্ঞানপ্রতিপক্ষে বিষমে প্রবিষ্টঃ ; স যস্তু ব্রাহ্মণস্তানুবিক্রিঃ প্রতি-বোধেন্ত্যর্থঃ । স বিশ্বকুম্ভস্তু বিশ্বকুম্ভঃ, তস্তু কিং বিশ্বকুম্ভিতি

নাম ? ইত্যাশঙ্ক্যাহ—স হি যশ্চাং সর্বস্তু কর্তা, ন নামমাত্রম্ ; ন কেবলং বিশ্বকৃৎ পরপ্রযুক্তঃ সন्, কিন্তু তস্মাং লোকঃ সর্বঃ, কিমন্তো লোকেহস্তোহসাবিতৃচ্যতে ;—স উলোক এব ; লোকশন্দেন আত্মা উচ্যতে ; তস্মাং সর্ব আত্মা, স চ সর্বস্তুত্বাত্মত্যৰ্থঃ। য এব ব্রাজাণেন প্রত্যগাত্মা প্রতিবুদ্ধতযানুবিত্ত আত্মা অনর্থসঞ্চটে গহনে প্রবিষ্টঃ, স ন সংসারী, কিন্তু পর এব ; যশ্চাদ্বিগ্ন্য কর্তা সর্বস্তু আত্মা, তস্মাং চ সর্ব আত্মা। এক এবাদ্বীত্যানুসন্ধাতব্য ইতি শ্লোকার্থঃ ॥৩০৩॥১৩॥

টীকা। ন কেবলমাত্মবিদ্যারসিকস্ত কায়ক্রেশরাহিত্যঃ, কিন্তু কৃতকৃত্যাত চান্তীত্যাহ—কিফেতি। সন্দেহে পৃথিব্যাদিভিত্তু তৈরুপচিতে শরীরে। সন্দেহস্তং সাধয়তি—অনেকেতি। বিষমস্তং বিশদয়তি—অনেকশতেতি। ন নামমাত্রমিত্যত্র পুরুষাং ন এং, তস্মাদিত্তি পঠিতব্যঃ, যশ্চাদিত্যাপক্রমাং ; বিশ্বকৃত্যমিতি শেষঃ। পরশক্তে বিদ্যাবিষয়ঃ। বিশ্বকৃৎ কৃতকৃত্য ইত্যেতৎ। লোকলোকিবিভাগেন ভেদং শক্তিঃ দূষয়তি—কিমিত্যাদিমা। যন্তেত্যাদিমন্ত্রস্ত তাৎপর্যার্থং সংগৃহাতি—য এব ইতি। অন্তেবং, কিং তাৎক্ষেত্যাশঙ্ক্যাহ—এক এবেতি। যোহি পরঃ সর্ব-প্রকারভেদরাহিত্যাং পূর্ণতয়া বর্ততে, স এবাদ্বীত্যানুসন্ধাতব্য ইতি যোজন। ॥ ৩০৩ ॥ ১৩ ॥

**ভাস্ত্যানুবাদ ।**—[আত্ম-বিদ্যারত পুরুষের যে, কেবল কায়ক্রেশই নিবৃত্ত হয়, তাহা নহে, পরম্পর কৃতার্থতাও হয় ; এই অভিপ্রায়ে বলিতেছেন—] অপিচ, ব্রহ্মনিষ্ঠ পুরুষ গহন—বিষম অর্থাং বিবেকজ্ঞানের বহু-শতসংস্কৃত প্রতিকূলভাবাপন্ন এই সন্দেহে—বিবিধ অনর্থরাশিতে পরিপূর্ণ এই দেহে প্রবিষ্ট শরীরাধিপতিক্রমে অবস্থিত এই আত্মাকে উপলক্ষ করিয়াছেন, এবং প্রতিবোধগোচর অর্থাং সাক্ষাত্কার করিয়াছেন ; কি প্রকারে ? না, ‘আমিই সেই পর ব্রহ্ম’ এইক্রমে প্রত্যক্ষ করিয়াছেন ; তিনি বিশ্বকৃৎ—জগতের কর্তা ; কিন্তু পেত্তাহার বিশ্বকর্ত্তৃ ? তাহার নামই কি ‘বিশ্বকৃৎ’ ? এই আশঙ্কামুখ বলিতেছেন—[না—ইহা তাহার নাম নহে ;] যেহেতু তিনি সকলের কর্তা ; তিনি যে, অন্তের আদেশ মতে বিশ্বকৃৎ হন, তাহা নহে ; তবে কি না, সমস্ত লোকই (আত্মাই) তাহার। ভাল, তবে কি তিনি ও অন্য লোক পরম্পর ভিন্ন ? তদ্ভুতে বলিতেছেন—তিনি ও লোকস্বরূপই বটেন। এগামে ‘লোক’ শব্দে আত্মাকে বুঝাইতেছে ; সকলে তাহার আত্মা, এবং তিনি ও সকলের আত্মা।

এই যে আত্মা, ব্রহ্মনিষ্ঠকর্ত্তৃক প্রতিবোধ বা বিবেকজ্ঞানের বিষয়ীভূত হইয়া সাক্ষাত্কৃত এবং বিবিধ অনর্থসম্মূল গহন দেহমধ্যে প্রবিষ্ট, সেই আত্মা প্রকৃত পক্ষে সংসারী নহে, পরম্পর পরমাত্মাই ; যেহেতু এই আত্মাই বিশ্বের কর্তা ও সকলের আত্মা, এবং অপর সকলেও তাহার আত্মা। ‘আমি হইতেছি এক

অবিতীয় পরমাত্মাব্রহ্মপাই' এইরপে আত্মার অনুসন্ধান করিবে, ইহাই এই শ্লোকের অভিপ্রেত অর্থ ॥৩০৩॥১৩॥

ইহৈব সন্তোষ্য বিদ্যুত্স্বয়ং ন চেদবেদিষ্মাহতী বিনষ্টিঃ ।  
য এতবিদ্বুরমৃতাস্তে ভবস্ত্যথেতরে দুঃখমেবাপিষ্ঠি ॥৩০৪॥১৪॥

**সর্বলাৰ্থং ১**—ইহ (অনৰ্থসঙ্কলে দেতে) এব সন্তঃ (বৰ্ণমানাঃ অপি) বয়ম্, অথ (কথঞ্চিৎ—অতিক্রচ্ছেণ) তৎ (ব্রহ্ম) বিদ্মঃ (বিজ্ঞাতবস্তঃ); চেৎ (বদি) ন [বিদ্মঃ, তর্হি], অবেদিঃ (বেদনবহিতাঃ—ব্রহ্মানভিজ্ঞা ভবেম ইত্যর্থঃ, একবচনমত্ত্ব অবিবক্ষিতমঃ)। তৎকলঞ্চ—মহতী বিনষ্টিঃ (বিনাশঃ—জন্ম-মৃগলক্ষণঃ অনুচ্ছেদঃ ভবেদিত্যর্থঃ)। যে পুনঃ (অত্যোহপি বিবেকিনঃ) তৎ (ব্রহ্ম) বিদঃ (বিদ্বিষ্ট), তে অমৃতাঃ (বিনাশবহিতাঃ—মুক্তাঃ) ভবস্তি; অথ (বিপক্ষে) ইতরে (অবিদ্বাঃসঃ) দৃঃখ্য এব অপিষ্ঠি (গচ্ছিষ্ট)। [জ্ঞানাং মোক্ষঃ, অজ্ঞানাংশ বন্ধঃ দৃঃখ্যসম্বন্ধ ইত্যাশয়ঃ] ॥৩০৪॥১৪॥

**মূলানুবন্ধন ১**—আমরা এই বিষম সঙ্কটময় দেহে থাকিয়াও কোন প্রকারে সেই ব্রহ্মতত্ত্ব উপলক্ষি করিতে পারিয়াছি; যদি না পারিতাম, তাহা হইলে অবেদি হইতাম, অর্থাৎ তদ্বিষয়ে অজ্ঞ থাকিতাম। তাহার ফল হইত—অনন্ত কালেও জন্ম-মৃগণ-প্রবাহের উচ্ছেদ হইত না। আরও যাহারা তাহা (ব্রহ্মতত্ত্ব) জানিতে পারেন, তাহারাও অমৃত লাভ করেন; কিন্তু তদ্বিষ্ট সকলে কেবল দুঃখই পাইয়া থাকে ॥ ৩০৪ ॥ ১৪ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ১**—কিঞ্চ, ইহৈবানেকানর্থসঙ্কলে সন্তো ভবস্তোহজ্ঞান-দীর্ঘনিজামোহিতাঃ সন্তঃ কথঞ্চিদিব ব্রহ্মতত্ত্বম্ আনুভূতেন অথ বিদ্মঃ বিজানীমঃ, তদেতদ্ব্রহ্ম প্রকৃতম্; অহো বয়ঃ কৃতার্থ ইত্যভিপ্রায়ঃ। যদেতদ্ব্রহ্ম বিজানীমঃ, তন্ম চেদবিদিতবস্তো বয়ম্—বেদনং বেদঃ, বেদোহস্তান্তীতি বেদী, বেদেব বেদিঃ, ন বেদিঃ অবেদিঃ, ততোহহমবেদিঃ শ্রাম্। যদি অবেদিঃ শ্রাম, কো দোষঃ স্তাঃ; মহতী অনন্তপরিমাণ জন্মমৃগলক্ষণ বিনষ্টিবিনশনম্। অহো বয়মস্মান্মহতো বিনশনাগ্নিশূক্রাঃ, যদবয়ঃ ব্রহ্ম বিদিতবস্ত ইত্যর্থঃ। যথা চ বয়ঃ ব্রহ্ম বিদিতা অশ্বাদ্বিনশনাদিপ্রমুক্তাঃ, এবং যে তদ্বিদঃ অমৃতাস্তে ভবস্তি; যে পুনৈবং ব্রহ্ম বিদঃ, তে ইতরে ব্রহ্মবিদ্বোহগ্নে অব্রহ্মবিদ ইত্যর্থঃ, দুঃখমেব জন্মমৃগলক্ষণমেব অপিষ্ঠি প্রতিপন্থস্তে, ন কদাচিদপ্যবিদ্বাঃ ততো বিনি-বৃত্তিরিত্যর্থঃ। দুঃখমেব হি তে আনুভূনোপগচ্ছিষ্ট ॥৩০৪॥১৪॥

টীকা। ব্রহ্মবিদো বিদ্যয়া কৃতকৃত্যাত্মে শ্রান্তিসংপ্রতিপত্তিরেব কেবলং ন ভবতি, কিন্তু স্বানুভবসংপ্রতিপত্তিরশ্রীতাহ—কিঞ্চেতি। অথেতাস্তু কগঞ্জিদিব ইতি ব্যাখ্যানম্, তদিত্যস্তু ব্রহ্মতত্ত্বমিতুকুমৰ্থং স্ফুটয়তি—তদেতদিতি। ব্রহ্মজ্ঞানে কৃতার্থতঃ শ্রতানুভবাভ্যামুক্তু। তদভাবে দোষমাহ—যদেতদিতি। তর্হি যহস্তী বিনষ্টিরিতি সম্বৰ্ধঃ। বহুভং ন বিবক্ষিতঃ, জ্ঞানান্মোক্ষোহত্ত্ব বিবক্ষিত ইতাভিপ্রেতা বেদিরিতাস্তার্থমাহ—বেদনমিত্যাদিন।। ন চে ব্রহ্ম বিদিতবস্তো বয়ং, ততোহহমবেদিঃ শ্রামিতি যোজন।। বিষ্ণাভাবে দোষমুক্তু। বিষ্ণদনুভবসিদ্ধমৰ্থং নিগময়তি—অহো বয়মিতি। ইহৈবেত্যাদিন। পূর্বার্কেনোভয়েবার্থমুক্তরার্কেন প্রপঞ্চয়তি—যথা চেত্যাদিন।। দ্রুঃখাদবিদ্বুষাঃ বিনির্শ্বোকাভাবে হেতুমাহ—দ্রুঃখমেবেতি ॥ ৩০৪ ॥ ১৪ ॥

**তাত্ত্ব্যানুবাদ ।**—অপিচ, অনেক অনর্থপূর্ণ এই দেহে থাকিয়া অজ্ঞানময় দীর্ঘনিঃস্থায় বিমোচিত হইয়াও, আমরা অতিকষ্টে সেই এই ব্রহ্মকে আশ্চর্যপে উপলক্ষি করিয়াছি; অভিপ্রায় এই যে, বড় আনন্দের বিষয় এই যে, আমরা কৃতার্থ হইয়াছি। আমরা বে ব্রহ্মতত্ত্ব উপলক্ষি করিয়াছি, তাত্ত্ব যদি উপলক্ষি করিতে না পারিতাম, তাহা হইলে আমরা ‘অবেদি’ হইতাম। ‘বেদ’ অর্থ বেদন (জ্ঞান), তাত্ত্ব বাচার আছে, তিনি বেদী, ‘বেদী’ আর ‘বেদি’ একই অর্থ; [স্বার্থে তদ্বিত্তপ্রতার], যিনি বেদি নহেন, তিনি ‘অবেদি’; তাহা হইলে আমি অবেদি হইতাম, অর্থাৎ অজ্ঞ থাকিতাম। ভাল, যদি ‘অবেদি’ হইতাম, তাত্ত্বাতেই বা কি দোষ হইত? হঁ, দোষ—মহৎ বিনাশ, অর্থাৎ অনন্তকালবাপী জন্মমরণাদিক্রপ দ্রুঃখধারা লাভ। বড়ই আনন্দের বিষয় যে, আমরা দুর্জের ব্রহ্মতত্ত্ব অবগত হইয়া সেই মহা বিনাশ হইতে বিমুক্তি লাভ করিয়াছি।

আমরা বেকপ অদ্বিতীয় ব্রহ্মতত্ত্ব অবগত হইয়া এই বিনাশ বা অনর্থ হইতে নিষ্কৃত হইয়াছি, এইক্রমে আরও ধাতারা এই ব্রহ্মকে জানিতে পারেন, তাত্ত্বাও অন্যতত্ত্ব লাভ করিতে সমর্প হইয়া থাকেন; কিন্তু ধাতারা এই প্রকারে ব্রহ্মকে জানিতে পারে না, সেই জন্য তাত্ত্বার সকলে অর্থাৎ ব্রহ্মবিদ্ব হইতে ভিন্ন—অব্রহ্মবিদ্ব জনগণ জন্মমরণক্রপ দ্রুঃখধারাই প্রাপ্ত হইয়া থাকে; অবিদ্বান্ম লোকেরা কশ্মিন্ম কালেও তাত্ত্ব হইতে বিমুক্তি লাভ করিতে পারে না; তাত্ত্বার দ্রুঃখকেই আশ্চর্যপে প্রাপ্ত হইয়া থাকে ॥ ৩০৪ ॥ ১৪ ॥

যদৈতমনুপশ্যত্যাত্মানং দেবমঞ্জস।

ঈশানং ভূত-ভব্যস্ত ন ততো বিজুগ্নপ্সতে ॥ ৩০৫ ॥ ১৫

**সম্বলার্থঃ ।**—বদা, এতৎ দেবম্ (গ্রোত্মানম্) ভূতভব্যস্ত (অতীতানাগ-

তয়োঃ—স্মৃতৰাঃ বৰ্তমানস্তাপি ) ঈশানঃ ( শাসকম् ) আহ্মানম্ অঞ্জসা ( তত্তঃ )  
পঞ্চতি ( সাক্ষাৎ করোতি ); ততঃ ( তত্ত্বাঃ ঈশানাঃ কৃত-প্রসাদাঃ ) ন  
বিজুগ্নপ্তে ( বিশেষেণ আহ্মানঃ ন গোপায়িতুম্ ইচ্ছতি, ঈশানাঃ স্মৃতে  
ভোবাদিত্যাশয়ঃ ), অথবা, ততঃ ( তত্ত্বাঃ হেতোঃ ) ন বিজুগ্নপ্তে ( কঞ্চিং ন  
নিন্দতীতার্থঃ ) ॥৩০৫॥১৫॥

**মূলানুবাদ ১**—মুমুক্ষু পুরুষ যখন ভূত ভবিষ্যৎ ও বৰ্তমান  
কালবর্তী সমস্ত বস্তুর ঈশ্বর বা শাসনকর্তা স্মপ্রকাশ এই আত্মাকে  
সম্পূর্ণরূপে দর্শন করিতে পারেন, তখন তিনি আর সেই সর্বেবশ্বর হইতে  
আপনাকে গোপন করিতে ইচ্ছা করেন না। অভিপ্রায় এই যে, যতকাল  
সেই ঈশ্বরকে পৃথক্ রূপে দেখে, ততকালই তাহার সাহায্যে আত্মারক্ষা  
করিতে ইচ্ছা করে, কিন্তু যে লোক তদ্বজ্ঞানবলে সেই ঈশান আত্মার  
সঙ্গে একত্ব লাভ করে, তখন তাহার পক্ষে ঐরূপে আত্মগোপন করা  
কখনই সম্ভবপর হয় না ; অথবা, ঐ আত্মদর্শনের ফলে, সে কাহাকেও  
নিন্দা করে না। নিন্দা ও গোপন উভয়ই ‘গুপ্তাতুর অর্থ’ ॥৩০৫॥১৫॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ।**—যদা পুনঃ এতম্ আহ্মানঃ, কথঞ্চিং পরমকারুণিকং  
কঞ্চিদাচার্যঃ প্রাপ্য ততো লক্ষ্মপ্রসাদঃ সন्, অহু পশ্চাং পঞ্চতি সাক্ষাৎকরোতি,  
স্মাহ্মানঃ, দেবঃ ঘোতনবস্তুঃ দাতারঃ বা সর্বপ্রাণিকশ্চফলানাম্ যথাকর্মানুকূলপম্,  
অঞ্জসা সাক্ষাৎ, ঈশানঃ স্বাখিনম্, ভূতভবাশ্চ কালত্রয়স্ত্রেত্যেতৎ । ন তত্ত্বাদ  
ঈশানাঃ দেবাদ্ আহ্মানঃ বিশেবেণ জুগ্নপ্তে গোপায়িতুমিচ্ছতি । সর্বো হি  
লোক ঈশ্বরাদ্গুণ্ঠিমিচ্ছতি ভেদদর্শী ; অযঃ তু একত্বদর্শী ন বিভেতি কৃতশ্চন ;  
অতো ন তদা বিজুগ্নপ্তে, যদা ঈশানঃ দেবম্ অঞ্জসা আহ্মানেন পঞ্চতি, ন  
তদা নিন্দতি বা কঞ্চিং, সর্বমাহ্মানঃ হি পঞ্চতি, স এবং পশ্চন্ম কম্ অর্সৌ  
নিন্দ্যাঃ ॥৩০৫॥১৫॥

টীকা । কিং বিদ্বো বিহিতাকরণাদিপ্রযুক্তঃ তয়ঃ নাস্তীতি বিচ্ছাঃ স্তোতুমেব মন্ত্রাস্তুর-  
মানাস্তু ব্যাচষ্টে—যদা পুবরিত্যাদিমা । উক্তমৰ্থঃ ব্যতিরেকমুখেণ বিশদয়তি—সর্বো হীতি ।  
জুগ্নপ্তামা নিন্দানেন প্রসিদ্ধত্বাঃ কথমবয়বার্থমানাস্তু ব্যাখ্যাস্তে ? ক্লিষ্টোগমপহরতীতি  
স্থায়াদিত্যাশক্যাহ—যদেতি । তদেবোপগ্রাদয়তি—সর্বমিতি ॥ ৩০৫ ॥ ১৫ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—[ মুমুক্ষু পুরুষ ] যখন কোনপ্রকারে পরম কারুণিক  
কোনও যথাপুরুষের দর্শনলাভ করিমা, তাহার অনুগ্রহভাজন হইয়া, পশ্চাং দেব—

স্ময়ংপ্রকাশমান বা কর্মাত্মকারে প্রাণিগণের কর্মফলদাতা ও ভূতভব্যের অর্থাৎ ত্রিকালের ঈশ্বর পূর্বোক্ত এই স্বস্তরূপ আত্মাকে প্রত্যক্ষ করিতে সমর্থ হয়, তখন সেই ঈশান আত্মা হইতে আপনাকে বিশ্বেষক্রমে গোপন করিতে ইচ্ছা করে না।

সাধারণতঃ ভেদদর্শী লোকমাত্রাই ভীত হইয়া ঈশ্বরের সাহায্যে আত্মরক্ষা করিতে ইচ্ছা করে; কিন্তু এই একভেদদর্শী কোথা হইতেও ভীত হয় না; এই জগতেই যখন সেই ঈশান দেবকে সম্পূর্ণরূপে আত্মভাবে প্রত্যক্ষ করিতে থাকে, তখন আর সেই ঈশান হইতে আত্মগোপন করিতে ইচ্ছা করে না বা করিতে পারে না; অথবা তখন সে কাহাকেও নিন্দা করে না; কারণ, সে তখন সকলকেই আত্মস্বরূপে দর্শন করিয়া থাকে; সুতরাং সে আর কাহাকে নিন্দা করিবে? ॥ ৩০৫ ॥ ১৫ ॥

**যশ্চাদৰ্বাক্ সংবৎসরোহিত্বিঃ পরিবর্ততে ।**

**তদেবা জ্যোতিষাঃ জ্যোতিরাযুর্হোপাসতেহমৃতম् ॥৩০৬॥১৬॥**

**সর্বলার্থঃ ।—সংবৎসরঃ** ( কালবিশেষঃ স্বাদশ মাসাঃ, অগ্নেদশ মাসা বা ) অহোভিঃ ( বৎসরাবরণৈঃ দিবসৈঃ ) যশ্চাং ( ঈশানাং দেবাং ) অর্বাক্ ( অধস্তাং ) পরিবর্ততে ( আবর্ততে, যত্র সংবৎসরাদি-কালপরিচ্ছেদে নাশ্তীতি ভাবঃ ); দেবাঃ ( প্রকাশদৃষ্টিঃ ) জ্যোতিষাঃ ( আদিত্যচন্দ্রাদীনাঃ ) জ্যোতিঃ ( উত্তাসকঃ ) তৎ ( তম্ ঈশানম্ ) আয়ুঃ [ অতএব ] অমৃতম্ ইতি উপাসতে আযুগ্রবিশিষ্টত্বা তৎ জ্যোতিঃ উপাসতে ইত্যাশযঃ ) ॥ ৩০৬ ॥ ১৬ ॥

**মূলানুস্মান্ত ।—সংবৎসরাত্মক কাল নিজ অবয়ব দিবারাত্রিদ্বারা যাঁহার ( যে ঈশানের ) অধে ( নিম্নে ) পরিবর্তিত হয় ( গমনাগমন করে ); দেবগণ, আদিত্যাদি জ্যোতিঃপুঞ্জেরও জ্যোতিঃপ্রদ সেই ঈশানকে অমৃত আয়ু বলিয়া উপাসনা করিয়া থাকেন ॥ ৩০৬ ॥ ১৬ ॥**

**শাঙ্করভাষ্যম্ ।—**কিঞ্চ, যশ্চাং ঈশানাং অর্বাক্, যশ্চাদৰ্বাক্ষিয় এবে-ত্যর্থঃ, সংবৎসরঃ কালাত্মা সর্বস্তু জনিমতঃ পরিচ্ছেদ্বা, যম্ অপরিচ্ছিন্দন্ অর্বাগেব বর্ততে, অহোভিঃ স্বাবরণৈঃ অচেরাত্রিত্যর্থঃ; তজ্জ্যোতিষাঃ জ্যোতিঃ, আদিত্যাদিজ্যোতিষাম্প্যবভাসকস্তাঃ; আযুরিত্যপাসতে দেবাঃ। অমৃতঃ জ্যোতিঃ, অচেতন্ত্য ত্রিয়তে, নহি জ্যোতিঃ; সর্বস্তু তি এতজ্জ্যোতিঃ আয়ুঃ, আযুগ্রণেন যশ্চাদ দেবাঃ তজ্জ্যোতিঃপাসতে, তশ্চাং আযুস্তন্তে। তশ্চাং আযুক্ষমেনাযুগ্রণেনোপাস্তঃ অঙ্গেত্যর্থঃ ॥ ৩০৬ ॥ ১৬ ॥

টিকা । অথেশ্বরস্তাপি কালান্তরে সতি বন্ধুহাঁ ঘটবৎ কালাবচ্ছিন্নহাঁ ন কালত্রয়ঃ প্রতি  
যুক্তবীৰুত্বযত আহ—কিষ্ণতি । যশ্চাদীশানামৰ্কাক্ষ সংবৎসরো বৰ্ততে, তমুপাসতে দেৰা ইতি  
সম্ভক্ষঃ । নহু কথং সম্বৎসরোহস্তাগিতুচাতে, কালগ্র কালান্তুরাত্মাবেন পূৰ্বকাজসম্ভক্ষাভাবাঁ,  
অত আহ—বল্লাদিতি । অব্যৱস্থ পূৰ্ববৎ । আস্তজ্ঞোভিযো শুণমায়ৈ লক্ষণঃ স্পষ্টযন্ত্রপাসকস্থ  
ফলমাহ—সর্বস্তেতি । যদোভোপাসনে দেৰানামেৰাধিকারো বিশেষবচনাদিত্যাশক্যাহ—  
তস্মাদিতি ॥ ৩০৬ ॥ ১৬ ॥

**তাম্রানুবাদ ।**—আৱৰও এক কথা, যে ঈশানেৰ নিম্নে [ সংবৎসৰ বিচৱণ  
কৱে ], যাহাৰ অন্তৰ সংবৎসৰ কাল,—কাল উৎপত্তিশীল পদাৰ্থমাত্ৰেই সীমা-  
নির্দ্বারক, সেই কাল ধাঁচকে সীমাৰক না কৱিয়া তাহাৰ নিম্নস্তৰেই স্বীয়  
অবয়বভূত দিবাৱাত্মাপে গননাগমন কৱে, দেবগণ জ্যোতিঃসমূহেৰও জ্যোতিঃ-  
স্বৰূপ অৰ্থাঁ আদিত্যাদি জ্যোতিঃপদাৰ্থেৰও প্ৰকাশক সেই ঈশানকে ‘অমৃত  
আয়ু’ বলিয়া উপাসনা কৱিয়া থাকেন । জ্যোতিঃই অমৃত ( মৰণৱাহিত ), তত্ত্বান্ত  
আৱ সকলেই মৃত্যুগুণে পতিত হয়, কেবল ঐ জ্যোতিঃই পতিত হয় না ; এই জন্ত  
সেই জ্যোতিঃ সকলেৰ আয়ুঃস্বৰূপ । যেহেতু দেবগণ সেই জ্যোতিকে আয়ু-গুণ-  
যুক্তকুপে উপাসনা কৱেন, সেই হেতু তাহাৰা আয়ুম্বান् ( দীৰ্ঘায়ুঃ ) হইয়াছেন ;  
অতএব যাহাৰ আয়ু লাভেৰ কামনা আছে, তাহাৰ পক্ষে ব্ৰহ্মকে আয়ুগুণ্যুক্ত-  
কুপেই উপাসনা কৱা উচিত ॥ ৩০৬ ॥ ১৬ ॥

যশ্চিন্ন পঞ্চ পঞ্চজনা আকাশশ্চ প্রতিষ্ঠিতঃ ।

তমেব মন্ত্র আত্মানং বিদ্঵ান্ ব্ৰহ্মামৃতোহমৃতম্ ॥ ৩০৭ ॥ ১৭ ॥

**সৰলার্থঃ ।**—যশ্চিন্ন ( আত্মনি ) পঞ্চ ( পঞ্চসংগ্রহকাঃ ) পঞ্চজনাঃ ( গন্ধৰ্ম্মাঃ,  
পিতৱঃ, দেৰাঃ, অমুৱাৎ, রক্ষাংসি, অথবা নিষাদপঞ্চমা গ্ৰাঙ্গণাদৱশ্চত্বাবো বৰ্ণাঃ )  
আকাশঃ ( অঞ্চীকৃতাখ্যঃ সূক্ষ্মঃ ) চ ( অপি ) প্রতিষ্ঠিতঃ ; অহঃ তন্ম এব আত্মানং  
অমৃতঃ বিদ্঵ান् ( দানন্ত ) অমৃতঃ ( অমৱণদৰ্শা ) [ অশ্চীতি শব্দঃ ] ॥ ৩০৭ ॥ ১৭ ॥

**মূলানুবাদ ।**—যাহাতে (যে ব্ৰহ্ম) পঁচ প্ৰকাৰ—‘পঞ্চজন’  
দেৰতা, গন্ধৰ্ম্ম, পিতৃগণ, অমুৱ ও রাক্ষস, অথবা গ্ৰাঙ্গণাদি বৰ্ণচতুষ্টয় ও  
পঞ্চম নিষাদ, ইহাৰা এবং আকাশ (সূক্ষ্ম আকাশ) প্রতিষ্ঠিত রহিয়াছে,  
আমি সেই আত্মাকেই অমৃত ব্ৰহ্ম বলিয়া মনে কৱি ( উপাসনা কৱি ) ;  
এবং তাহাকে জানি বলিয়াই আমি অমৃতস্বৰূপ হইয়াছি ॥ ৩০৭ ॥ ১৭ ॥

**শাঙ্কুলানুভাব্যম্ ।**—কিঞ্চ, যশ্চিন্ন যত্র ব্ৰহ্মণি পঞ্চ পঞ্চজনাঃ—গন্ধ-

র্বাদয়ঃ পঞ্চেব সজ্ঞাতাঃ—গন্ধৰ্মাঃ পিতরো দেবা অস্ত্রা রক্ষাংসি—নিষাদ-  
পঞ্চমা বা বর্ণাঃ, আকাশশ্চ অবাকৃতাথাঃ—“বশ্মিন् সূত্রম্ ওতঙ্গ প্রোতঙ্গ”—  
বশ্মিন् প্রতিষ্ঠিতঃ ; “এতশ্মিন् হু খুক্ষে গার্গাকাশঃ” ইতুভূতম্ ; তথেবাজ্ঞানম্  
অমৃতং ব্রহ্ম ঘন্তে অহম্ ; ন চাহমায়ানঃ ততোহন্তেন জানে ; কিং তথি ? অমৃ-  
তোহহং ব্রহ্ম বিদ্বান্সন্ঃ ; অজ্ঞানমাত্রেণ তু ঘন্তোহহমাসম্, তদপগমাদ্ব বিদ্বানহম্  
অমৃত এব ॥ ৩০৭ ॥ ১৭ ॥

টীকা । জ্যোতিষাঃ জ্যোতিরমৃতমিত্যুক্তঃ, তপ্তামৃতহঃ সর্বাধিষ্ঠানত্বেন সাধ্যতি—  
কিষ্টেতি । এবকারার্থাহ—ন চেতি । যদ্যাজ্ঞানঃ ব্রহ্ম জানাসি, তথি কিং তে তদ্বিদ্যাফল-  
মিতি প্রশ্নপূর্বকমাহ—কিং তহীতি । কথঃ তথি তে মর্ত্যস্তপ্রতীতিপ্রতিপ্রাহ—অজ্ঞানমাত্রে-  
ণেতি ॥ ৩০৭ ॥ ১৭ ॥

**তাত্ত্বানুবাদ ।**—অপিচ, বাহাতে—বে ব্রহ্মে গন্ধৰ্মাদি পঞ্চসংখ্যাক  
পঞ্চজন—গন্ধৰ্ম, পিতৃগণ, দেবতা, অস্ত্র ও রাজসগণ, কিংবা ব্রাহ্মণ, ক্ষত্রিয়,  
বৈশ্য, শূদ্র ও নিষাদ এই পাঁচ বর্ণ, এবং আকাশ প্রতিষ্ঠিত আছে ; এখানে  
আকাশ অর্থ—অপঞ্চাত্মক সূক্ষ্ম আকাশ, বাহার মধ্যে এই সমস্ত জগৎ ওতপ্রোত  
রহিয়াছে ; পূর্বেও কথিত হইয়াছে যে, ‘হে গার্গি, এই অঙ্গের আকাশ [ ওত-  
প্রোত রহিয়াছে ]’ ইত্যাদি । আমি সেই আজ্ঞাকে অমৃত বলিয়া মনে করি, অর্থাৎ  
আমি আজ্ঞাকে সেই অমৃত ব্রহ্ম হইতে পৃথক্ক পদাৰ্থ বলিয়া জানি না ; তবে কিনা,  
বিদ্বান্স আমি স্বরূপতঃ অনৃত ব্রহ্ম, কেবল অজ্ঞানবশতঃ আমি মর্ত্য ছিলাম,  
অর্থাৎ নিজের অমরত্ব ভূলিয়া গিয়া মরণশীল বলিয়া মনে করিতাম, জ্ঞানোদয়ে  
সেই ভূত অপনীত হওয়ায় আমি অমৃত হইয়াছি ॥ ৩০৭ ॥ ১৭ ॥

প্রাণস্তু প্রাণমুত চক্ষুষশ্চক্ষুরুত শ্রোত্রস্তু শ্রোত্রং মনসো  
যে মনো বিদ্বঃ । তে নিচিকৃত্যৰ্ক্ষ পুরাণমগ্র্যম্ ॥ ৩০৮ ॥ ১৮ ॥

**সম্মলার্থঃ ।**—অপিচ, যে ( অগ্নেহপি সাধকাঃ ) প্রাণস্তু ( পঞ্চ-বৃত্যাঙ্গকস্তু )  
প্রাণঃ ( স্থিতিনিদানম্ ), উত ( অপি ) চক্ষুঃ চক্ষুঃ ( চক্ষুঃ প্রকাশকম্ ),  
উত ( অপি ) শ্রোত্রস্তু ( শ্রবণেন্দ্রিযস্তু ) শ্রোত্রং ( শ্রোত্রহ-সম্পাদকম্ ), মনসঃ  
( অন্তঃকরণস্তু ) মনঃ ( শক্ত্যাধারকম্ ) [ তম্ আজ্ঞানম্ ] বিদ্বঃ ( জ্ঞানস্তু ),  
তে ( আজ্ঞাবিদঃ ) পুরাণঃ ( চিরস্তনঃ নিত্যম্ ) অগ্র্যং ( অগ্রেভবং জগৎকারণম্ )  
ব্রহ্ম নিচিকৃঃ ( নিশ্চয়েন জ্ঞাতবস্তু ইত্যর্থঃ ) ॥ ৩০৮ ॥ ১৮ ॥

**মুলানুবাদ ।**—যাঁহারা প্রাণের প্রাণ, চক্ষুর চক্ষু, শ্রোত্রের  
শ্রোত্র এবং মনেরও মন—অর্থাৎ প্রাণাদি ক্রিয়া ও জ্ঞানশক্তির

নির্বাহক আত্মাকে জানেন, তাহারাই পুরাতন জগৎকারণ ব্রহ্মকে নিশ্চিতরূপে জানিয়াছেন ॥ ৩০৮ ॥ ১৮ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ।**—কিঞ্চ, তেন তি চৈত্যাহজ্ঞোত্তিঃ। অবভাস্যমানঃ প্রাণ আহুভূতেন প্রাণিতি, তেন প্রাণস্থাপি প্রাণঃ সঃ ; তৎ প্রাণস্ত্র প্রাণম্, তথা চক্ষুমোঃপি চক্ষঃঃ, উত্ত শ্রোত্রস্থাপি শ্রোত্রম্। ব্রহ্মত্যধিষ্ঠিতানাঃ হি চক্ষু-  
দীনাঃ দর্শনাদিসামর্গম্ ; স্বতঃ কাষ্ঠলোষ্টসমানি তি তানি চৈত্যাহ-জ্ঞোতিঃ-  
শূলানি ; মনসোহপি মনঃ—ইতি যে বিদঃ ; চক্ষুরাদিবাপারমারাহুমিতাস্তিত্বঃ  
প্রত্যগাহ্বানম, ন বিদুরভূতম্, যে বিদঃ, তে কিম্? তে নিচিক্যর্নিশয়েন  
জ্ঞাতবস্তঃ ব্রহ্ম, পুরাণঃ চিরস্তনম্, অগ্রান অগ্রে ভবন, “তদ্বদাহুবিদে। বিদঃ”  
ইতি হাগর্বন্তে ॥ ৩০৮ ॥ ১৮ ॥

টীকা । প্রকৃতাঃ পঞ্চজনাঃ পঞ্চ, জ্যোতিষ্মা সহ প্রাণাদয়ে বা শ্঵ারিত্যভিপ্রেত্যাহ—  
কিঞ্চেতি । কথঃ চক্ষুরাদিয় চক্ষুরাদিত্বঃ ব্রহ্মণঃ সিধ্যতি, তত্ত্বাত—ব্রহ্মপত্তীতি । বিমতানি  
কেনচিদধিষ্ঠিতানি প্রবর্তন্তে করণস্ত্রাস্ত্রাদিবৎ, ইতি চক্ষুরাদিবাপারেণালুমিতাস্তিত্বঃ  
প্রত্যগাহ্বানঃ যে বিদুরিতি যোজনা । বিদিক্রিয়াবিষয়তঃ বাবর্ত্যতি—নেতি । প্রত্যগাহ্ব-  
বিদাঃ কথঃ ব্রহ্মবিদ্বমিতাশক্যাহ—তদিতি ॥ ৩০৮ ॥ ১৮ ॥

**ভাষ্যালুক্রান্তি ।**—আরও, প্রাণাপানাদি পঞ্চবৃত্তিবিশিষ্ট প্রাণও সেই  
চৈত্যস্ত্রূপ আহুজ্ঞোতিঃ স্বারা উত্তাপিত হইয়া দাচিয়া থাকে—কার্যা করিতে  
সমর্থ হয় ; সেই হেতু আহু প্রাণেরও প্রাণ ; সেই প্রাণের প্রাণকে, চক্ষুর চক্ষুকে,  
এবং শ্রোত্রেরও শ্রোত্রকে— ; চক্ষঃ প্রতি ইন্দ্রিয়গণ মখন ব্রহ্মত্যিদ্বারা অধিষ্ঠিত  
হয়, তগনই তাঙ্গদের দর্শনাদি-সামর্থ্য ঘটে ; পঙ্কাস্ত্রে যদি উপরা  
চৈত্যাহজ্ঞোতির সম্বন্ধিত হয়, তাহা হইলে, কাষ্ঠ-লোষ্টাদির (মৃৎ-  
পিণ্ডাদির) তৃল্য তটিয়া পড়ে ; এইরূপ মনেরও মন বলিয়া যাহারা জানেন, অর্থাৎ  
চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয়ের বাপার দেখিয়া যাহারা ইন্দ্রিয়ের অগোচর প্রতাক্ত-আহুর  
অস্তিত্ব অনুভব করিয়া থাবেন, তাহারাই পুরাণ—চিরস্তন (নিতা) অগ্রা—  
অগ্রে (স্থষ্টির আদিতে) বিদ্যান অর্থাৎ জগতের কারণস্ত্রূপ ব্রহ্মকে নিশ্চিতরূপে  
জানেন । অথর্ববেদীর উপনিষদেও এই কথা রহিয়াছে—‘যাহারা সেই আহুকে  
জানেন, তাহারাই ঠিক জানেন’ ইতাদি ॥ ৩০৮ ॥ ১৮ ॥

**মনসৈবানুদ্রষ্টব্যঃ নেহ নানাস্তি কিঞ্চন ।**

যুত্যোঃ স মৃত্যুমাপ্নোতি য ইহ নানেব পশ্যতি ॥ ৩০৯ ॥ ১৯ ॥

**সর্বজ্ঞার্থঃ ।**—( অথ ব্রহ্মদর্শনোপায়মাহ—মনসৈবেত্যাদিনা । ] [ তৎ ব্রহ্ম ]

মনসা (আচার্যোপদেশাদিনা পরিমার্জিতেন গুশাস্ত্রেন মনসা) এব় অন্তর্দৃষ্টব্যাঘ ; [তত্ত্ব বিশেষমাহ—] ইহ (ব্রহ্মণি) নানা (বিভক্তঃ) কিঞ্চন (কিঞ্চিদপি) ন অস্তি। [ভেদদর্শনে দোষমাহ—] যঃ (দ্রষ্টঃ) ইহ নানা ইব (ভেদমিল, অত্র ‘ইব’-শব্দপ্রয়োগাঃ তথা দর্শনেহপি ভেদস্থাদস্তত্ত্বঃ সূচিতম্ ইত্যভিপ্রাযঃ) পঞ্চতি, সঃ (ভেদশৰ্ণী) মৃত্যোঃ মৃত্যুঃ (মরণাঃ মরণম্—পুনঃপুনমরণঃ আপ্নোতি (লভতে), ন মুচ্যতে ইতি ভাবঃ) ॥৩০৯॥১৯॥

**মুলানুবাদ ১—**[সেই ব্রহ্মকে কিসের দ্বারা দেখিতে হইবে, তাহা বলিতেহেন]—সেই ব্রহ্মকে আচার্যোপদেশাদি দ্বারা পরিশুল্ক মনের সাহায্যে দর্শন করিতে হইবে। [যে লোক] এই ব্রহ্মে ভেদের মতই দর্শন করে, সে লোক মৃত্যুর পর মৃত্যু প্রাপ্ত হয়, অর্থাৎ ভেদশৰ্ণী লোক পুনঃ পুনঃ জন্মমরণপ্রবাহ ভোগ করে, কথনও বিমুক্ত হইতে পারে না ॥ ৩০৯ ॥ ১৯ ॥

**শাঙ্করাত্মান্ত্যম् ১—**তদ্ব্রহ্মদর্শনে সাধনমুচ্যাতে—মনসৈব পরমার্থ-জ্ঞানসংস্কৃতেন আচার্যোপদেশপূর্বকঃ চান্তর্দৃষ্টব্যাঘ। তত্র চ দর্শনবিষয়ে ব্রহ্মণি ন ইহ নানা অস্তি কিঞ্চন ন কিঞ্চিদপি ; অস্তি নানাত্মে নানাহৃত্যারোপণ্যত্ব-বিষয়া। স মৃত্যোঃ মরণাঃ মৃত্যুঃ মরণম্ আপ্নোতি, কোহসো ? য ইহ নানেব পঞ্চতি। অবিদ্যাধ্যারোপণব্যতিরেকেণ নাস্তি পরমার্থতো দ্বিতীয়-মিত্যর্থঃ ॥৩০৯॥১৯॥

টীকা। মনসো ব্রহ্মদর্শনসাধনহৰে কথং ব্রহ্মণে বাঞ্ছনসাতীতহৃত্যত্রিত্যাশঙ্ক্যাহ—পরমার্থেতি। কেবলং মনো ব্রহ্মাবিষয়ীকুর্বন্তি অবণাদিসংস্কৃতঃ তদাকারঃ জায়তে ; তেন হৃষ্টব্যাঘ তহুচ্যতে ; অতএব বৃত্তিব্যাপ্যঃ ব্রহ্মেত্যপগচ্ছস্তীতি ভাবঃ। অনুশব্দার্থমাহ—আচার্যেতি। দ্রষ্টঃহৃষ্টব্যাদিভাবেন ভেদমাশঙ্ক্যাহ—তত্ত্ব চেতি। এবকারার্থমাহ—নেহেতি। কথমাজ্ঞনি বস্তুতো ভেদরহিতেহপি ভেদে ভাতীত্যাশঙ্ক্যাহ—অসভীতি। নেহেত্যাদেব সংপিণ্ডিতমৰ্থঃ কথমার্থতি—অবিষ্টেতি ॥৩০৯॥১৯॥

**তাত্ত্যানুবাদ ১—**[পূর্বোক্ত ব্রহ্মদর্শনের সাধন (উপায়) বলা হইতেছে—আচার্যের নিকট উপদেশ-লাভপূর্বক তত্ত্বজ্ঞান-পরিশোধিত মনের দ্বারা [সেই ব্রহ্মকে] দর্শন করিবে। সেই দ্রষ্টব্য ব্রহ্মে নানা (বিভাগ) কিছু নাই। নানাত্ম না গাকিলেও লোকে অবিদ্যা দ্বারা তাহাতে নানাত্ম বা ভেদ আরোপিত করিয়া থাকে। সে লোক মৃত্যুর—মরণের পরও মৃত্যু প্রাপ্ত হয়। সেই লোক কে ? না, যে লোক ইহাতে (ব্রহ্মে) নানার মত (ভেদের ত্বায়) দর্শন করে।

অভিপ্রায় এই যে, অবিদ্যাকৃত অধ্যাস ব্যতিরেকে আত্মাতে বাস্তবিক হৈত বা বিভাগ নাই ॥ ৩০৯ ॥ ১৯ ॥

একবৈবানুদ্রষ্টব্যমেতদপ্রময়ং ক্রুবম্ ।

বিরজঃ পর আকাশাদজ আত্মা মহান् ক্রুবঃ ॥ ৩১০ ॥ ২০ ॥

**সর্বলার্থঃ ১—অপ্রময়ং** ( অপ্রমেয়ং, প্রমাণান্তরাবিষয়ঃ, স্বাক্ষিকমিত্যর্থঃ )  
ক্রুবং ( কৃটস্থং ) এতৎ ( আত্মবস্ত ) একধা ( একঙ্গপেন—বিজ্ঞানেকাকারেণ )  
এব দ্রষ্টব্যম্ ( স্ববিষয়ীকর্তব্যম্ ) । [ পুনশ্চ তৎস্঵রূপমুচ্যতে— ] আত্মা বিরজঃ  
( বিরজাঃ, ধৰ্মাধৰ্মাদিরূপ-মালিত্বরহিতঃ ), আকাশাং ( সূক্ষ্মাকাশাদপি ) পরঃ  
( সূক্ষ্মতরঃ ), অজঃ ( জন্মরহিতঃ ), মহান् ( পরিমাণতঃ মহত্তমঃ ), ক্রুবঃ ( অবি-  
কারী কৃটস্থং ) ॥ ৩১০ ॥ ২০ ॥

**মূলোচ্ছ্বাস্ত ১—অপ্রমেয়** ( অপর সর্বপ্রমাণের অগম্য ) ক্রুব  
( নিত্য কৃটস্থ ) এই আত্মাকে একইরূপে—শুন্দ জ্ঞানস্বরূপেই দর্শন  
করিবে । [ আত্মার স্বরূপ বলিতেছেন— ] এই আত্মা বিরজঃ—  
পুণ্যপাপাদি-মলরহিত এবং সূক্ষ্ম আকাশ অপেক্ষাও অতি সূক্ষ্ম, পরম  
মহৎ ও কৃটস্থ ॥ ৩১০ ॥ ২০ ।

**শাঙ্করভাষ্যম্ ১—যশ্চাদেবম্**, তস্মাদেকবৈব একেনৈব প্রকারেণ  
বিজ্ঞানঘনৈকরসপ্রকারেণ আকাশবৎ নিরস্তরেণ অনুদ্রষ্টব্যম্ । যশ্চাদেতদ্ব ব্রহ্ম  
অপ্রময়ম্ অপ্রমেয়ং সর্বেকত্বাত ; অত্তেন হি অন্তৎ প্রয়ীয়তে, ইদং তু একমেব,  
অতঃ অপ্রমেয়ম্ । ক্রুবং নিত্যং কৃটস্থম্ অবিচালীত্যর্থঃ । ১

নমু বিকল্পমিদমুচ্যতে, অপ্রমেয়ং জ্ঞায়ত ইতি চ—‘জ্ঞায়তে’ ইতি প্রমাণে-  
র্মীয়ত ইত্যর্থঃ, অপ্রমেয়ম্ ইতি চ তৎপ্রতিষেধঃ । নৈষে দোষঃ, অন্তবস্তবৎ  
অনাগম-প্রমাণপ্রমেয়স্ত্বপ্রতিষেধার্থত্বাত ; যথা অন্তানি বস্তুনি আগমনিরপেক্ষঃ  
প্রমাণেবিষয়ীক্রিয়স্তে, ন তথা এতদাত্মতত্ত্বং প্রমাণান্তরেণ বিষয়ীকর্তৃৎ শক্যতে ।  
সর্বস্থানুভৱে কেন কৎ পশ্চে বিজ্ঞানীয়াৎ—ইতি প্রমাতৃপ্রমাণাদিব্যাপারপ্রতি-  
যেধেনৈব আগমোহপি বিজ্ঞাপয়তি, ন তু অভিধানাভিধেয়লক্ষণ-বাক্যধর্মাঙ্গী-  
করণেন ; তস্মাত ন আগমেনাপি স্বর্গমের্বাদিবৎ তৎ প্রতিপাদ্যতে ; প্রতি-  
পাদয়িত্বাত্মতত্ত্বৎ হি তৎ ; প্রতিপাদয়িতুঃ প্রতিপাদনস্ত প্রতিপাদ্যবিষয়ত্বাত ;  
তেদে হি সতি তন্তবতি । ২

জ্ঞানঞ্চ তস্মিন্দ পরাত্মাবন্বৃত্তিরেব, ন তস্মিন্দ সাক্ষাদাত্মাবঃ কর্তব্যঃ,

বিষ্ণুনভাদ্বাত্মাবস্থ ; নিত্যে হি আত্মাবঃ সর্বস্তু অত্বিষয় ইব প্রত্যবত্তাসতে ;  
তস্মাং অত্বিষয়াবত্তাসনিরুত্তিবাত্তিরেকেণ ন তশ্চিন্ন আত্মাবো বিধীয়তে ;  
অগ্রাত্মাবনিরুত্তো আত্মাবঃ স্বাত্মনি স্বাত্মাবিকো যঃ, স কেবলে ভবতীতি  
আয়া জ্ঞায়ত ইতুচ্যতে, স্বতচ্চাপ্রমেয়ঃ, প্রমাণান্তরেণ ন বিষয়ীক্রিয়তে, ইত্য-  
ভবমপি অবিরক্তমেব । বিরজঃ বিগতরজঃ ; রংজে নাম ধর্মাধর্মাদিমূলম্, তদ্বিত  
ইত্যেতৎ । পরঃ—পরো ব্যতিরিক্তঃ সূক্ষ্মো বাপী বা আকাশাদপি অব্যাকৃতা-  
থ্যাং, অজঃ ন জ্ঞায়তে ; জন্মমরণপ্রতিষেধাং উত্তরেহপি ভাববিকারাঃ প্রতিষিদ্ধাঃ,  
সর্বেধাং জন্মাদিভাং । আয়া মহান् পরিমাণতঃ মহত্তরঃ সর্বস্ত্রাং, শ্রবঃ  
অবিনাশী ॥ ৩১০ ॥ ২০ ॥

টিকা । বৈতাভাবে কথমনুক্ষষ্টব্যবিত্যাশক্যাহ—যশ্চাদিতি । তথেবৈকং প্রকারঃ  
প্রকটোত্তি—বিজ্ঞানেতি । পরিচ্ছিন্নঃ ব্যবচ্ছিন্নতি—আকাশবদ্ধিতি । একরসঃ হেতুকৃত্যা-  
প্রমেয়ঃ প্রতিজ্ঞানীতে—যশ্চাদিতি । এতদ্বক্ষ ষশ্বাদেকরসঃ, তস্মাদপ্রমেয়মিতি যোজনা ।  
হেতুর্থঃ স্ফুটোত্তি—সর্বেকভাদিতি । তথাপি কথমপ্রমেয়ঃ, তদাহ—অঙ্গেনেতি । মিথো  
বিরোধমাশক্তে—নহিতি । বিরোধমেব ক্ষোরূপতি—জ্ঞায়ত ইতীতি । চৌদিতঃ বিরোধঃ  
নিরাকরণোত্তি—বৈধ দোষ ইতি । সংগৃহীতঃ সমাধানঃ বিশদয়তি—যথেত্যাদিনা । তস্ম  
মানান্তরৈবিষয়ীকর্তৃমশক্যতে হেতুমাহ—সর্বস্ত্রেতি । ইতি সর্ববৈত্তোপশাস্ত্রস্তোরিতি  
শেষঃ । আগমোহপি তর্হি কথমাজ্ঞানমাবেদয়েবিত্যাশক্যাহ—প্রমাত্রিতি । আত্মনঃ স্বর্গাদি-  
বিষয়বন্ধেনাগমপ্রতিপাত্তভাবে হেতুমাহ—প্রতিপাদয়িত্বিতি । তথাপি কিমিত্যবিষয়বন্ধেন-  
প্রতিপাত্তঃ, তত্ত্বাহ—প্রতিপাদয়িতুরিতি । তদিতি প্রতিপাত্তমুক্তম् । ১

কথঃ তর্হি তশ্চিন্নাগমিকঃ জ্ঞানঃ, তত্ত্বাহ—জ্ঞানঃ চেতি । পরশ্চিন্ন দেহাদ্বাত্মাব-  
স্থারোপিতস্ত নিরুত্তিরেব বাক্যেন ক্রিয়তে । তথা চাজ্ঞনি পরিশিষ্টে স্বাত্মাবিকমেব স্ফুরণঃ  
প্রতিবক্ষবিগমাং প্রকটীভবতীতি ভাবঃ । নমু ব্রহ্মণ্যাত্মাবঃ শ্রত্যাং কর্তৃবোঁ বিবক্ষ্যতে, ন  
তু দেহাদ্বাত্মাব্যাখ্যাতিরত আহ—ন তশ্চিন্নিতি । ব্রহ্মচেদাত্মাবঃ সদা মন্ত্রতে, কথমন্ত্রখা  
প্রথা, ইত্যাশক্যাহ—নিত্যে হীতি । সর্বস্তু পূর্ণস্তু ব্রহ্মণ ইত্যেতৎ । অত্বিষয়ো ব্রহ্মব্যতিরিক্ত-  
বিষয় ইত্যার্থঃ । ব্রহ্মণ্যাত্মাবস্তু সদা বিষ্ণুনভে ফলিতমাহ—তশ্চাদিতি । অত্বিষয়াবত্তাসো  
দেহাদ্বাত্মাপ্রতিভাসঃ । তশ্চিন্ন ব্রহ্মণীত্যার্থঃ । অস্তশ্চিন্ন অনাত্মাবনিরুত্তিরেবাগমেন  
ক্রিয়তে চে, তর্হি কথমাজ্ঞা শেন গম্যত ইতুচ্যতে, তত্ত্বাহ—অঙ্গেতি । যত্তাগমিকবৃত্তি-  
ব্যাপ্তাত্মাস্থেন মেরুত্বঃ, স্ফুরণব্যাপ্তাদেন চামেলুমিত্যুপসংহরতি—ইত্যুভ্যমিতি । যচ্ছক্তঃ  
শ্রবতঃ, তদ্বপ্ত্বারপূর্বকমুপগাদয়তি—বিরজ ইত্যাদিনা । কথঃ জন্মনিষেধাদিত্বে বিকারা  
নিষিদ্ধ্যস্তে, তত্ত্বাহ—সর্বেবামিতি ॥ ৩১০ ॥ ২০ ॥

**তাত্ত্ব্যানুবাদ ।**—যেহেতু এইপ্রকার অবস্থা, সেই হেতু [আয়াকে ]

ঞেকই প্রকারে—আকাশ যেন্নপ নিরস্তর বা অবিচ্ছিন্ন, তদ্বপ্র একমাত্র জ্ঞানস্বরূপে নিয়ন্ত দর্শন করিবে। যেহেতু এই ব্রহ্ম ‘অপ্রমেয়’—অপ্রমেয় অর্থাৎ সর্ববস্তুর সহিত অভিন্ন বলিয়া প্রমাণের অবিষয় ; অগ্নেই অগ্ন বস্তু দর্শন করিয়া থাকে, এই ব্রহ্ম ত একই—তাহা হইতে ভিন্ন কিছুই নাই ; এইজন্য অপ্রমেয় ; ক্ষব অর্থ—নিত্য অর্থাৎ কূটস্থ—কূটের ঘার নির্বিকারে বা একাকারে অবস্থিত (১), অপর কাহারো দ্বারা চালিত হন না ।

ভাল, ইহা ত বিকল্প কথা বলা হইতেছে যে, ‘অপ্রমেয়’ও বটে, আবার জ্ঞানের বিষয়ও (প্রমেয়ও) বটে ; ‘জ্ঞায়তে’ (জ্ঞাত হয়) অর্থই প্রমাণের বিষয়ীভূত হয়, অথচ ‘অপ্রমেয়’ শব্দে তাহারই নিষেধ করা হইতেছে ! না, ইহা দোষাবহ হইতেছে না, কারণ, অগ্ন বস্তু যেন্নপ আগমাত্তিরিক্ত প্রমাণেরও বিষয় হইয়া থাকে, এই আত্মবস্তু সেন্নপ হয় না ; এই জন্য ‘অপ্রমেয়’ কথায় সেই প্রমাণান্তরেরই প্রতিষেধ করা হইয়াছে। অভিপ্রায় এই যে, অগতের অগ্নাত্ম বস্তু যেমন শাস্ত্রোপদেশ ব্যাতিরেকেও প্রত্যক্ষাদি অগ্ন প্রমাণের বিষয়ীভূত হইতে পারে, কিন্তু এই আত্মাকে শাস্ত্র ভিন্ন কোনও প্রমাণ দ্বারা তেমনভাবে গ্রহণ করিতে পারে না। বিশেষতঃ সর্বাত্মভাব পরিনিষ্পত্তি হইলে পর, সমস্ত ভেদ-বুদ্ধি বিলুপ্ত হইয়া যায় ; স্মৃতরাং সে সময়ে কে কিসের দ্বারা কাহাকে দর্শন করিবে বা জানিবে ? ইত্যাদি আগমবাক্যও কেবল তদ্বিষয়ে প্রমেয়-প্রমাণাদি-ব্যাপারের প্রতিষেধ দ্বারাই তাহার স্বরূপ জ্ঞাপন করে, কিন্তু অভিধান-অভিধেয়-ভাবে অর্থাৎ বাচ্য-বাচকভাবরূপ যে বাক্যধর্ম বা বাক্যের স্বত্ত্বাব, তাহা দ্বারা পারে না, অর্থাৎ স্বত্ত্বাবসিক বাচ্য-বাচকসম্বন্ধ দ্বারা আত্মবস্তু প্রতিপাদন করিবার ক্ষমতা কোন শব্দেরই নাই। অতএব আগম বা শাস্ত্রও, ‘স্বর্গ’ ও ‘স্মৃতের’ স্বরূপ যেন্নপ বর্ণনা করিয়া থাকে, সেন্নপে কিন্তু আত্মার স্বরূপ নিরূপণ করিতে পারে না ; কেন না, এই আত্মতত্ত্ব হইতেছে—প্রতিপাদনকেরই আত্ম-স্বরূপ বা অভিন্নরূপ। প্রতিপাদনকর্তা সাধারণতঃ প্রতিপাদ্য বিষয়েরই প্রতিপাদন করিয়া থাকে ; অথচ পরম্পরের ভেদ বা পার্থক্য না থাকিলে, সেই প্রতিপাদন কার্য কখনই সম্ভব হয় না। ২

এখানে ব্রহ্মবিষয়ক জ্ঞান অর্থ—অনাত্ম-বস্তুতে যে আত্মবুদ্ধি, তাহার

(১) ভাঙ্গণ্য—কূট অর্থ—পর্বতশৃঙ্গ, কিংবা কর্মকারের ‘নাহাই’ ; তাহার মত নির্বিকারে থাকেন বলিয়া ব্রহ্ম কূটস্থ। “কূটবৎ নির্বিকারেণ হিতঃ কূটস্থ উচ্যতে ।” পঞ্চমশি ।

নিরুত্তিমাত্র ; কিন্তু সাক্ষাৎসম্বন্ধে তাহাতে আত্মভাব স্থাপন করা নহে ; কারণ, তাহাতে আত্মভাব বিদ্যমানই আছে। সেই ব্রহ্মের সহিত সকলেরই আত্মভাব নিত্যসিদ্ধ রহিয়াছে, কেবল অজ্ঞানবশতঃ তাহার প্রতীতি হয় না মাত্র ; অতএব অব্রহ্মবিষয়ে যে, ভ্রমাত্মক আত্মবৃক্ষি, তাহার নিরুত্তি ভিন্ন এখানে আর আত্মভাবের বিধান করা হইতেছে না। দেহাদি অন্য পদার্থ হইতে আত্মভাব-ভাস্তি নিরুত্ত হইলে পর, প্রকৃত আত্মাতে যে আত্মভাব তখন তাহাই কেবল স্ফুরিত হইতে থাকে ; এই জন্য ‘আত্মা জ্ঞাত হয়’ (‘আত্মা জ্ঞানতে’ ) এই কথা বলা হইয়া থাকে। স্বরূপতঃ আত্মা অপ্রমেয়ই বটে, কোন প্রমাণই তাহাকে বিদ্যয় করিতে পারে না ; অতএব [‘দ্রষ্টব্য’ ও ‘অপ্রমেয়’ এই] উভয় কথাই অবিকৃক্ত বা সুসংজ্ঞ হইতেছে। ৩

রঞ্জঃ অর্থ—চিত্তগত ধর্মাধর্মাদিরূপ মল ; ‘বিরঞ্জঃ’ অর্থ—সেই ধর্মাধর্মাদি মলরহিত। ‘পর’ অর্থ—অতিরিক্ত (পৃথক), সূক্ষ্ম কিংবা ব্যাপক আকাশ হইতেও—অপঞ্চীকৃত সূক্ষ্ম আকাশ অপেক্ষাও পর—সূক্ষ্ম। ‘অজ’ অর্থ—যাহা জন্মে না ; এখানে এক মাত্র জন্মের নিষেধ করাতেই পরবর্তী ভাব-বিকারসমূহও নিষিদ্ধ হইল, বুঝিতে হইবে ; কারণ, জন্মই ঐ সমুদ্র বিকারের আদি বা পূর্ববর্তী (১)। এই আত্মা, ‘মহান्’ পরিমাণে মহান् অর্থাৎ সর্বাপেক্ষণ বৃহৎ (মহৎ-পরিমাণবৃক্ষ) ; ‘ঙ্গব’ অর্থ—অবিনাশী (যাহার কথনও বিনাশ হয় না) ॥৩১০॥২০॥

তমেব ধীরো বিজ্ঞায় প্রজ্ঞাং কুর্বীত ব্রাঙ্গণঃ ।

নানুধ্যায়ান্বহুঞ্জন্ম বাচো বিগ্নাপনঞ্চ তদিতি ॥৩১১॥২১॥

সরলার্থঃ ১—ধীরঃ (জ্ঞানী) ব্রাঙ্গণঃ (ব্রহ্মনিষ্ঠঃ) তম (উক্তলক্ষণম্ আত্মানম্) এব বিজ্ঞায় (শাস্ত্রাচার্যোপদেশতঃ নিঃসংশয়ঃ জ্ঞাত্বা) প্রজ্ঞাং (জিজ্ঞাসাপরিসমাপ্তিঃ যব্বা ভবেৎ, তাদৃশীং বুদ্ধিঃ) কুর্বীত (অপরোক্ষতয়া

(১) তাৎপর্য—‘নিরুক্ত’ এহে বলিয়াছেন—অনিত্যভাব-পদার্থমাত্রেই ছয়অকার অবস্থা বা বিকার আছে। যথা—‘জ্ঞানতে, অস্তি, বর্ষণতে, বিপরিণমতে, অপক্ষীয়তে, নগ্নতি’ ইতি। (১) জন্ম, (২) সম্ভা বা হিতি, (৩) বৃক্ষ, (৪) বিপরিণাম—বৃক্ষ ও ক্ষয়ের মধ্যবর্তী অবস্থা, (৫) অপক্ষয় (ক্ষয়), (৬) বিনাশ। যাহার জন্ম আছে, তাহারই পরবর্তী বিকারের সম্ভাবনা আছে, কিন্তু যাহার জন্ম নাই, তাহার পরবর্তী কোন বিকারেই সম্ভাবনা নাই ; স্ফুরণং ব্রহ্মের জন্ম প্রতিবেদেই অপরাপ্য বিকারগুলির প্রতিষিদ্ধ হইয়াছে।

জ্ঞানীরাদিত্যর্থঃ)। বহুন् শব্দান् ( তর্কেপকরণানি বহুনি বচনানি ) ন অনুধ্যায়াৎ ( ন অনুচিত্তরেৎ ) ; হি (ষতঃ) তৎ ( বহুশক্তানুধ্যানম্ ) বাচঃ ( বাগিন্দ্রিয়স্থ ) বিপ্লাপনম্ ( প্লানিজনকম্ ) ইতি ॥৩১১॥২১॥

**মূলোচ্চুর্বাদ** ১—ধীর ব্রাহ্মণ—ব্রহ্মনিষ্ঠ পুরুষ পূর্বেক্ষপ্রকার আজ্ঞাকেই শাস্ত্র ও আচার্যোপদেশ হইতে উভয়রূপে অবগত হইয়া তদ্বিষয়ে প্রজ্ঞা লাভ করিবে, অর্থাৎ যাহাতে তাহার আর জিজ্ঞাসা করিবার কিছু না থাকে—সমস্ত সংশয় নিরতি হইয়া যায়, এইরূপ অপরোক্ষ জ্ঞান লাভ করিবে। বহুতর শব্দ চিন্তা করিবে না ; কারণ, তাহাতে কেবল বাগিন্দ্রিয়ের প্লানি বা অবসাদ জন্মিয়া থাকে মাত্র, ( কোন ফল লাভ হয় না ) ॥ ৩১১ ॥ ২১ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্** ।—তত্ত্বাদিশ্মাজ্ঞানমেব, ধীরে। ধীমান्, বিজ্ঞায় উপ-দেশতঃ শান্তিশ্চ, প্রজ্ঞাং শাস্ত্রাচার্যোপদিষ্টবিধ্যাং জিজ্ঞাসাপরিসমাপ্তিকরীং কুর্বীত ব্রাহ্মণঃ—এবং প্রজ্ঞাকরণসাধনানি সন্ন্যাস-শম-দয়োপরমতিতিক্ষাসমাধানানি কুর্য্যাদিত্যর্থঃ। ন অনুধ্যায়াৎ ন অনুচিত্তরেৎ, বহুন् প্রভূতান্ শব্দান् ; তত্ত্ব বহুত্ত্বপ্রতিষেধাং কেবলাত্মেকত্বপ্রতিপাদকাঃ স্বল্পাঃ শব্দা অনুজ্ঞায়ন্তে। “ওঁমিত্যেবং ধ্যায়ত আজ্ঞানম্” “অগ্না বাচো বিমুঞ্চথ” ইতি চার্থবর্ণে। বাচঃ বিপ্লাপনং বিশেখেণ প্লানিকরং শ্রমকরম, হি যশ্চাৎ—তত্ত্বশক্তান্তিধ্যানমিতি ॥৩১১॥২১॥

টীকা । ষথোক্তঃ বস্তুনির্দশনং নিগময়তি—তত্ত্বাদিলক্ষণমিতি ষাবৎ। উক্তরীত্যা প্রজ্ঞাকরণে কানি সাধনানীতি চে, তানি দর্শয়তি—এবমিতি। কাম্যনিষ্ক্রিয়াগঃ সন্ন্যাসঃ, উপরমঃ নিষ্ঠাত্মেকত্যাগঃ ইতি তেদঃ। বহুনিতি বিশেখণবশাদ্যাত্মর্থং দর্শয়তি—তত্ত্বেতি। চিন্তনীয়ে শক্তেধিতি যাৰৎ। তত্ত্ব শক্ত্যন্তরঃ সংবাদয়তি—ওঁমিত্যেবমিতি। নামুধ্যাজ্ঞানিত্যাত্ব হেতুযাহ—বাচ ইতি। তত্ত্বাদবহুন্ শব্দান্বাচুচিত্তয়েদিতি পূর্বেণ সমৃদ্ধঃ। ইতি শব্দঃ শ্লোকব্যাখ্যানসমাপ্ত্যর্থঃ ॥ ৩১১ ॥ ২১ ॥

**ভাষ্যানুবাদ** ।—ধীর অর্থাং পরিশুল্ক-বৃক্ষিসম্পন্ন ব্রাহ্মণ ( ব্রহ্মনিষ্ঠ পুরুষ ) উক্তপ্রকার আজ্ঞাকে শাস্ত্র ও আচার্যোপদেশ হইতে অবগত হইয়া, ‘প্রজ্ঞা’ করিবে, অর্থাৎ যাহাতে শাস্ত্র ও আচার্যোপদেশ হইতে বিজ্ঞাত বিষয়ে আর কোনও জিজ্ঞাসা—জ্ঞানিবার ইচ্ছা ন থাকে, এমনভাবে জ্ঞান লাভ করিবে, এবং জ্ঞানসাধন—সন্ন্যাস, শম, দয়, উপরতি ( ভোগবিরতি ), তিতিক্ষা ও সমাধি প্রভৃতির অনুষ্ঠান করিবে। বহু—অধিকপরিম্যাণে শব্দের অনুধ্যান বা

চিন্তা করিবে না। এখানে ‘বহুন’ শব্দ থাকার বুকা যাইতেছে যে, কেবল আত্ম-  
তত্ত্ব-প্রকাশক অনুশব্দ অঙ্গুধ্যান করিবার অনুমতি প্রদান করা হইতেছে;  
কেন না, আথর্বণ প্রতিতে আছে—‘শঙ্কারঞ্জপে আত্মাকে ধ্যান কর’, ‘অগ্নি  
সমস্ত বাক্য ত্যাগ কর’ ইত্যাদি। ‘বাচো বিম্বাপনম্’ অর্থ—বাগিঞ্জিরের  
বিশেষ প্লানিজনক—শ্রমকর। যেহেতু বহু শব্দাভিধ্যান [ বাগিঞ্জিরের প্লানি-  
কর ], সেই হেতু বহু শব্দ চিন্তা করিবে না ] ॥৩১১॥২১॥

স বা এষ মহানজ আত্মা যোহয়ং বিজ্ঞানময়ঃ প্রাণেন্মু, য  
এষোহন্তহ্নদয় আকাশস্তস্মিন্দ্রিয়েতে, সর্বস্তু বশী সর্বশ্যেশানঃ  
সর্বস্তাধিপতিঃ, স ন সাধুনা কর্মণা ভূয়ান् নো এবাসাধুনা  
কর্মীয়ান्। এষ সর্বেশ্বর এষ ভূতাধিপতিরেষ ভূতপাল এষ  
সেতুবিধরণ এষাং লোকানামসম্ভেদায়। তমেতং বেদান্তুবচনেন  
ত্রাঙ্গণা বিবিদিষস্তি—যজ্ঞেন দানেন তপসানাশকেনেতমেব  
বিদিষ্মা মুনিভ্বতি। এতমেব প্রত্রাজিনো লোকমিছস্তঃ  
প্রত্রজস্তি। এতদ্ব স্ম বৈ তৎ পূর্বে বিষ্঵াণ্মসঃ প্রজাঃ ন  
কাময়ন্তে—কিং প্রজয়া করিষ্যামো যেবাং নোহয়মাত্মায়ং লোক  
ইতি। তে হ স্ম পুরৈষণায়াশ্চ বিত্তেষণায়াশ্চ লোকৈষণা-  
যাশ্চ বৃথায়াথ ভিক্ষাচর্যং চরস্তি। যা হেব পুরৈষণা সা  
বিত্তেষণা, যা বিত্তেষণা সা লোকৈষণোভে হেতে এষণে এব  
ভবতঃ। স এষ নেতি নেত্যাত্মাগৃহো নহি গৃহতেহশীর্যো  
নহি শীর্যতেহসঙ্গে। নহি সজ্যতেহসিতো ন ব্যথতে ন  
রিষ্যতি, এতমু হৈবেতে ন তরত ইত্যতঃ পাপমকরবমিত্যতঃ  
কল্যাণমকরবমিতি; উভে উ হৈবেষ এতে তরতি, নেনং  
কৃতাকৃতে তপতঃ ॥৩১২॥২২॥

সরলার্থঃ ।—[ ইদানীং পূর্বোক্তমেব আত্মতত্ত্বমুপসংহরতি—‘স বা এষঃ’  
ইত্যাদিনা ]। সঃ ( পূর্বোক্তঃ ) বৈ ( এব ) এবঃ ( প্রকৃতঃ ) মহান् অজঃ  
আত্মা ; [ কোথসো ? ] ষঃ অয়ং প্রাণেন্ম ( ইঙ্গিয়াদিমু যধ্যে ) বিজ্ঞানময়ঃ  
( বুদ্ধিবিজ্ঞানপ্রায়ঃ ) [ উক্তঃ ] ; সর্বস্তু বশী ( সর্বং বশীকরোতি ), সর্বস্তু

( ব্রহ্মাদিস্তুতপর্যন্তম্য ) ঈশানঃ ( ঈশ্বরঃ ), সর্বস্তু অধিপতিঃ ( সাক্ষাৎ পালকঃ ), এবং এষঃ অনুর্ধ্বয়ে ( হৃদয়পুণ্ডরীকে ) আকাশঃ ( বৃক্ষবিজ্ঞানাশ্রয়ঃ, পরমাত্মা বা ), তন্মিন্তে ( বর্ততে ) । সঃ ( আত্মা ) সাধুনা ( উত্তমেন ) কর্মণা ভূয়ান् ( অধিকঃ ) ন, অসাধুনা ( অধমেন কর্মণা বা ) নো ( ন ) এব কনীয়ান् ( ইনঃ ), [ ভবতি ] ; এষঃ ( যথোক্তপ্রকারঃ আত্মা ) সর্বেশ্঵রঃ, এব ভূতাধিপতিঃ, এষঃ ভূতপালঃ ; এষঃ ( আত্মা ) এবাং লোকানাম্ ( ভূরাদীনাম্ ) অসঙ্গেদায় ( অসাঙ্ক-  
র্য্যায়, কর্মফল-বস্তুশক্তি-বিপর্যয়-বারণায় ) বিধারণঃ ( বিধারকঃ ) সেতুঃ ( সেতুবৎ ভেদব্যবস্থাপকঃ ) ।

ব্রাহ্মণাঃ ( ব্রহ্মনিষ্ঠাঃ ) তম্ এতম্ ( আত্মানম্ ) বেদানুবচনেন ( বেদাধ্যয়নেন, বেদোক্তেন বা ) বজ্জেন, দানেন, অনাশকেন ( ভোগনিবৃত্যাত্মকেন ) তপসা বিবিদিষ্টি ( বেদিতুমিচ্ছন্তি ) ; এতম্ ( আত্মানম্ ) এব বিদিষা ( জ্ঞাতা ) মুনিঃ ( মননশীলঃ ) ভবতি । প্রত্রাজিনঃ ( সন্ন্যাসিনঃ ) এতম্ এব লোকম্ ( আত্মানম্ ) ইচ্ছন্তঃ ( কামরমানাঃ সন্তঃ ) প্রত্রজন্তি ( প্রত্রজ্যাং কুর্বন্তি ) ; [ তত্র প্রত্রজ্যাগ্রহণে হেতুমাত্ ] এতৎ হ স্ম বৈ তদ্ ( এতদেব প্রত্রজ্যাগ্রহণে কারণম্ ; যৎ ), [ স্ম বৈ ইতি ঐতিহার্থম্ ] ; পূর্বে ( অতীতাঃ ) বিদ্বাংসঃ [ বয়ম্ ] প্রজয়া ( সন্তানেন ) কিং করিষ্যামঃ, যেষাং ( পরমার্থদৃশাঃ ) ( নঃ অশ্বাকং ) অয়ম্ আত্মা [ এব ] অয়ং লোকঃ ( অভিপ্রেতং ফলম্ ), তে বয়ং প্রজয়া কিং করিষ্যামঃ—[ ইতি কৃত্বা ] প্রজাং ন কাময়ন্তে ( ন ইচ্ছন্তি ) ।

তে ( বিদ্বাংসঃ ) পুরৈষণায়াঃ ( পুরুকামনায়াঃ ) চ বিত্তৈষণায়াঃ চ লোকৈ-  
ষণায়া চ ব্যুথায় ( বিশেষেণ বিরজ্য ) অথ ( অনন্তরং ) ভিক্ষাচর্য্যং চরন্তি ( সন্ন্যা-  
সম্ অবলম্বন্তে ) । যা হি পুরৈষণা, সা এব বিত্তৈষণা, তথা যা বিত্তৈষণা, সা [ এব ] লোকৈষণা, [ অতঃ ] এতে হি ( নিশ্চয়ে ) এব উভে এষণে ( পুরু-  
লোকৈষণে ) ভবতঃ, ( ন ততোহধিকা কাচিং এষণা আন্তে ইত্যর্থঃ ) ।

নেতি নেতি ( নেতি নেতৌতি সর্বনিষেধাবধিভূতঃ ) সঃ এষঃ আত্মা অগৃহঃ ( গ্রহীতুমশক্যঃ ), [ অতঃ ] নহি ( নৈব ) গৃহতে ; অশীর্যঃ ( শীর্ণতায়া অযোগ্যঃ ), [ অতঃ ] নহি শীর্যতে ; অসঙ্গঃ, [ অতঃ ] নহি সঙ্গতে [ কেনচিং সংসারধর্মেণ  
ন লিপ্যতে ] ; অসিতঃ, [ অতঃ ] ন ব্যথতে, ন রিষ্যতি ( স্বরূপাং ন প্রচ্যবতে ) ;  
এতে ( বক্ষমাণে কৃতাকৃতে ) এতম্ ( আত্মানম্ ) এব উহ ন তরতঃ ( ন অভি-  
ভবতঃ ) ইতি ; এষঃ ( আত্মদর্শী ) অতঃ ( অশ্বে ফলায় ) পাপম্ অকরুবম্ ইতি,  
অতঃ ( অশ্বে ফলায় ) কল্যাণম্ ( শুভং কর্ম ) ‘অকরুবম্ ইতি—এতে উভে

এব ( পুণ্যাপুণ্যে ) তৰতি ( অতিক্রামতি ) ; কৃতাকৃতে ( নিষিদ্ধস্থ করণম্, বিহিতস্থ চ অকরণম্, এতে ) এনম্ ( আভূদশিনম্ ) ন তপতঃ ( ন পীড়য়তঃ ) ॥৩১২॥২২॥

**অুলোচনাক ১—**—এই যে, পূর্বেক্ষণ সেই মহান् অজ আত্মা, এবং যাহা প্রাণপদবাচ্য ইন্দ্রিযবর্গের মধ্যে বিজ্ঞানময়—বুদ্ধিবিজ্ঞানের সহিত সম্মিলিত হইয়া প্রকাশমান, যাহা সকলের বশীকর্তা, সকলের অধিপতি ও সকলের উপর, এবং যে আত্মা হৃদয়পুণ্ডরীকের মধ্যবর্তী আকাশ-পদবাচ্য পরমাত্মায় অবস্থিত, সেই আত্মা উভয় কর্ম্ম দ্বারা বুদ্ধি পায় না, এবং নিকৃষ্ট কর্ম্ম দ্বারাও হীন হয় না । ইনি সকলের উপর, ইনি ভূতাধিপতি, ইনি সর্ববৃত্তের পালক এবং ইনিই সমস্ত জগতের সাংকর্য-নিবারণের জন্য জগদ্বিধারক সেতুস্মরূপ ।

আঙ্গণগণ বেদপাঠ, যজ্ঞ, দান ও বিষয়োপন্নতিরূপ তপস্তা দ্বারা সেই এই আত্মাকে জানিতে ইচ্ছা করেন ; ইহাকে জানিয়াই মুনি ( মননশীল ) হন ; সন্ন্যাসিগণ এই আত্ম-লোক লাভের জন্যই প্রত্যজ্যা বা সন্ন্যাস গ্রহণ করেন । [ তাহাদের প্রত্যজ্যাগ্রহণের ] ইহাই সেই কারণ যে, প্রাচীন বিদ্বান্গণ মনে করেন যে, যে আমাদের এই আত্ম-লৃত্বই হইতেছে—লক্ষ্য একমাত্র ফল, সেই আমরা প্রজা—সন্তান দ্বারা কি করিব ? এই জন্য তাহারা সন্তান কামনা করেন না ; এই কারণেই তাহারা পুত্র-কামনা, বিন্ত-কামনা ও স্বর্গাদিলোক-কামনা হইতে বিরত হইয়া ভিক্ষাচর্যা ( সন্ন্যাসগ্রহণ ) করিয়া থাকেন । প্রকৃতপক্ষে কিন্তু কামনা ( এষণা ) দুইটার অধিক হয় না ; কারণ, যাহা পুরৈষণা, তাহাই বিত্তেষণা, এবং যাহা বিত্তেষণা, তাহাই লোকৈষণা ; স্মৃতরাং সমুদায়ে দুইটীমাত্র এষণা ( কামনা ) হইতেছে ।

‘ইহা নহে, ইহা নহে’ ( নেতি নেতি ) বলিয়া সর্বনিষেধের অবধি-রূপে অভিহিত সেই এই আত্মা স্বভাবতই গ্রহণের অযোগ্য ; এই জন্য কোন ইন্দ্রিয় দ্বারা গৃহীত হয় না ; শীর্ণ হইবার অযোগ্য, এই জন্য শীর্ণ হয় না ; অসঙ্গ, এইজন্য কিছুতেই আসক্ত হয় না ; ক্ষয় হইবার অযোগ্য, এই জন্য কোন ব্যথা পায় না, এবং বিকৃতও হয় না ।

ইহাকেই কেবল—‘আমি এই ফলের জন্য পাপ করিয়াছি, এবং অমুক ফলের জন্য পুণ্য করিয়াছি’ এই উভয়প্রকার কৃতাকৃতচিন্তায় অভিভূত করিতে পারে না। এইপ্রকার আঙ্গুদশী পুরুষ উক্ত উভয়বিধি কৃতাকৃত—পুণ্য ও পাপ অতিক্রম করেন, এই কৃতাকৃতচিন্তা তাহাকে সন্তাপ প্রদান করে না ॥ ৩১২ ॥ ২২ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।**—সহেতুকে বন্ধোক্ষাবভিহিতে মন্ত্রাঙ্গণাভ্যাম, শ্লোকেশ পুনর্শোক্ষস্বরূপং বিস্তরেণ প্রতিপাদিতম্। এবম্ এতশ্চিন্ম আঙ্গুবিষয়ে সর্বো বেদঃ যথোপবুজ্ঞে। ভবতি; তৎ তথা বজ্রবামিতি তদর্থেরং কণ্ডিকা আৱ-  
ভ্যতে। তচ্চ যথা অশ্চিন্ম প্রপাঠিকে অভিহিতং সপ্তরোজনম্, অনুন্ত অত্রৈবোপ-  
বোগঃ কৃৎস্নাত্ম বেদস্ত কাম্যরাশিবজ্জিতস্ত—ইত্যেবমর্থ উক্তার্থানুবাদঃ “স বা এধঃ”  
ইত্যাদিঃ। স ইতি উক্তপ্রামৰ্শার্থঃ; কোহসাবুজঃ পরামৃশতে? তৎ প্রতি-  
নিদিশতি—“য এষ বিজ্ঞানময়ঃ” ইতি,—অতীতানন্তরবাক্যেক্ষণসম্পত্যয়ো মা-  
ভূদিতি “য এধঃ”। কতম এষ ইত্যাচ্যতে—বিজ্ঞানময়ঃ প্রাণেষিতি। উক্তবাক্যে-  
লিঙ্গনং সংশয়নিবৃত্যর্থম্; উক্তং হি পূর্বং জনকপ্রশ্নারন্তে “কতম আঘোতি,  
যোহঃ বিজ্ঞানময়ঃ প্রাণেষু” ইত্যাদি। ।

টীকা। কণ্ডিকান্তরমবতারয়িতুং বৃত্তং কীর্তয়তি—সহেতুকাবিতি। উক্তরকণ্ডিকাত্তাংপর্য-  
মাহ—এবমিতি। বিরজঃ পর ইত্যাদিনোক্তজ্ঞযোগবস্তিতে ব্রহ্মণীতি যাবৎ। তদিত্যপ-  
যুজ্ঞাত্মিঃ। তদর্থা ব্রহ্মাজ্ঞনি সর্বস্ত দেবস্ত বিনিয়োগপ্রদর্শনার্থেতি যাবৎ। নমু বিবিদিষা-  
বাক্যেন ব্রহ্মাজ্ঞনি সর্বস্ত বেদস্ত বিনিয়োগে বক্ষ্যতে, তথা চ তস্মাং প্রাঙ্গমং বাক্যং  
কিমর্থমিত্যাশক্যাহ—তচ্ছেতি। যথাশ্চিন্মধ্যারে সফলমাজ্ঞানমুক্তঃ, তদ্বেব তদনুচ্ছেতি  
যোজন।। কথং যথোক্তে জ্ঞানে সর্বো বেদো বিনিযোজ্জঃ শক্যতে, স্বর্গকামাদিবাক্যান্ত  
স্বর্গাদাবেব পথ্যবসানাদিত্যাশক্য সংযোগপৃথক্তস্থায়মনাদৃত্য বিশিন্নি—কাম্যরাশীতি। উক্তস্ত  
সফলস্থাজ্ঞানস্থানুবাদ ইতি যাবৎ। উক্তানাং ভূয়স্তে বিশেষং জ্ঞাতুং পৃচ্ছতি—কোহসাবিতি।  
বিশেষণান্তরক্যাশক্য পরিহৃতি—অতীতেতি। তৎ হি বিরজঃ পর ইত্যাদি, তেনোক্তে  
যো মহস্তাদিবিশেষঃ পরমাজ্ঞা, তত স-শব্দাং প্রতীতিঃ মাভূদিতি কৃত্বা তেন জ্যোতিৰ্বৰ্কণস্তঃ  
জীবং পরামৃশ তরেব বৈশক্যেন স্মারযিত্বা তস্ত সন্নিহিতেন পরেণাজ্ঞানেক্যমেষশক্যেন  
বিদিশত্বীত্যর্থঃ। বিশেষণবাক্যস্থমেষ-শব্দং প্রশ্নপূর্বীকং ব্যাচষ্টে—কল্প ইতি। কথং জীবো  
বিজ্ঞানময়ঃ, কথং বা প্রাণেষিতি সপ্তমী প্রযুজাতে, তত্রাহ—উক্তেতি। তদনুবাদস্ত সশব্দার্থ-  
সন্দেহাপোহং ফলমাহ—সংশয়েতি। উক্তবাক্যেলিঙ্গনমিত্যুক্তং বিবৃণোতি—উক্তং হীতি। ।

এতদুক্তং ভবতি—“যোহঃ বিজ্ঞানময়ঃ প্রাণেষু” ইত্যাদিনা বাক্যেন প্রতি-  
পাদিতঃ স্বয়ংজ্যোতিৰাজ্ঞা, স এষ কামকর্মাবিষ্ঠানাম্ ‘অনাজ্ঞাধর্মত্বপ্রতিপাদন-

ঘাৰেণ মৌক্ষিতঃ পৱমাঞ্চলাবমাপাদিতঃ—পৱ এবামং নাগ্ন ইতি—এষ স সাক্ষাৎ মহানজ আঞ্চেত্যজ্ঞঃ। যোহয়ং বিজ্ঞানময়ঃ প্রাণেষ্টিতি যথাব্যাখ্যাতার্থ এব। য এষঃ অস্তু দয়ে হৃদয়পুণ্ডরীকমধ্যে য এষ আকাশে বৃক্ষিবিজ্ঞানসংশয়ঃ, তশ্চিন্ম আকাশে বৃক্ষিবিজ্ঞানসহিতে শেতে তিষ্ঠতি; অথবা সম্প্রসাদকালে অস্তু দয়ে য এষ আকাশঃ পৱ এব আহ্মা নিরূপাধিকে বিজ্ঞানময়স্ত স্বস্তভাবঃ, তশ্চিন্ম স্বভাবে পৱমাঞ্চলি আকাশাখ্যে শেতে। চতুর্থে এতদ্ব্যাখ্যাতম্ “কৈব তদা অভুৎ” ইত্যস্ত প্রতিবচনত্বেন। ২

যোহয়ং বিজ্ঞানময়ঃ প্রাণেষ্টু প্রাণজ্ঞঃ, স এষ মহানজ আঞ্চেতি জীবাশুদাদেন পৱমাঞ্চলাবো বিহিত ইতি বাক্যার্থমাহ—এতদিতি। পৱমাঞ্চলাবাপাদনপ্রকারমন্মুবদতি—সাক্ষাদিতি। বিশেষবাক্যস্ত ব্যাখ্যেরত্প্রাপ্তাবুজ্বলাকোমিঙ্গনমিত্যত্রোজ্ঞঃ শ্মারয়তি—যোহয়মিতি। বাক্যাস্তুরম্বতার্য ব্যাচষ্টে—য এষ ইতি। কথং পুনরাকাশশক্ত পৱমাঞ্চলবিষয়স্তমুপেক্ষ হিতীয়ং ব্যাখ্যানং, তস্তার্থস্তরে গুড়ত্বাদিত্যাশক্যাহ—চতুর্থ ইতি। ২

“স চ সর্বস্ত ব্রহ্মেন্দ্রাদেঃ বশী; সর্বো হি অশ্চ বশে বর্ততে। উক্তঃ,— “এতস্ত বা অক্ষরস্ত প্রশাসনে” ইতি। ন কেবলং বশী, সর্বস্ত্য জ্ঞানঃ জ্ঞিতা চ ব্রহ্মেন্দ্রপ্রভৃতীনাম্। জ্ঞিতত্ত্বং চ কদাচিত্তি জাতিক্রতম্, যথা রাজকুমারস্ত বলবত্তরানপি ভৃত্যান্ম প্রতি, তত্ত্বং মা ভূদিত্যাহ—সর্বস্ত্যাধিপতিঃ অধিষ্ঠাত্র পাল-রিতা, স্বতন্ত্র ইত্যর্থঃ; ন রাজপুত্রবৎ অমাত্যাদিভৃত্যতন্ত্রঃ। তয়মপোতৎ বশিত্বাদি হেতুহেতুমজপম্—যশ্চাং সর্বস্ত্যাধিপতিঃ, ততোহসৌ সর্বস্ত্রেশানঃ; যো হি যমধিষ্ঠাত্র পালয়তি, স তঃ প্রতীষ্ঠ এবেতি প্রসিদ্ধম্, যশ্চাং চ সর্বস্ত্রেশানঃ, তত্ত্বং সর্বস্ত্য বশীতি! ৩

ইথমুক্তং জ্ঞানমনুভ তৎকলমন্মুবদতি—স চেত্যাদিন। কথং পুনর্নিরূপাধিকঙ্কনেরস্ত বশিত্বং, কথং চ তদভাবে তদাঞ্চনো বিদ্যুষ্টতুপপট্টে, তত্ত্বাহ—উক্তঃ চেতি। বিশেষত্ত্বস্ত হেতুহেতুমজপত্তমেব বিশদয়তি—যশ্চাদিত্যাদিন। তত্ত্ব প্রসিদ্ধিঃ অমাণয়তি—যো হীতি। ৩

কিঞ্চান্তৎ, স এবত্তে দৃগ্মুক্তজ্ঞ্যাতিঃপুরুষে। বিজ্ঞানময়ঃ ন সাধুনা শাস্ত্র-বিহিতেন কর্মণা ভূম্বান্ম ভবতি ন বর্দতে—পূর্বাবস্থাতঃ কেনচিদ্বৰ্ষেণ; নো এব শাস্ত্রপ্রতিবিদ্বেন অসাধুনা কর্মণা কলীরান্ম অল্পতরো ভবতি—পূর্বাবস্থাতো ন হীনত ইত্যর্থঃ। কিঞ্চ, সর্বো হি অধিষ্ঠানপালনাদি কুর্বন্ম পৱাশুগ্রহ-পীড়াকৃতেন ধৰ্মাধৰ্মাখ্যেন যুজ্যতে; অশ্চেব তু কথং তদভাব ইত্যচ্যাতে—যশ্চাদেব সর্বেশ্বরঃ সন্ম কর্মণোহপীশিত্বং ভবত্যেব শীলমস্ত, তত্ত্বাং ন কর্মণা সম্বধ্যতে। কিঞ্চ, এষ ভূতাধিপতিঃ ব্রহ্মাদিস্তস্তপর্যস্তানাং ভূতানাম্ অধিপতিরিত্যজ্ঞার্থৎ পদম্। ৪

ন কেবলমুক্তমেব বিচ্ছাকলং, কিংবৃক্ষচান্তৌত্যাহ—কিংচেতি। এবংভূতত্বং জ্ঞাত-

পরমাত্মাসিদ্ধিমূলকত্ব—হাতীতি। অস্তীভূতস্ত বিদ্যুৎঃ ষাটজ্যাদিবক্ষণাখর্ণা-  
স্পর্শিত্বপি কলমিত্যর্থঃ। অধিষ্ঠানাদিকর্তৃত্বাদিত্বোথপি লোকিকবক্ষণাদিসংবর্জিতঃ স্তাদিতি  
শক্তে—সর্বো হীতি। পরতন্ত্রমুপাধিগ্রহণে পরিহরণ্তি—উচ্যত ইতি। সর্বাধিপত্যরাহিত্যঃ  
চোপাধিগ্রহণ্ত্যাহ—কিংচেতি। ৪

এব ভূতানাং তেষামেব পালয়িতা রক্ষিতা। এব সেতুঃ ; কিংবিশিষ্ট ইত্যাহ—  
বিধরণঃ বর্ণাশ্রমাদিব্যবস্থারা বিধারয়িতা ; তদাহ—এধাং ভূরাদীনাং ব্রহ্মলোকা-  
স্তানাং লোকানাম্ অসন্তেদায় অসম্ভিন্নমর্যাদায়ে ; পরমেশ্বরেণ সেতুবদ্বিধার্য-  
মাণ লোকাঃ সম্ভিন্নমর্যাদাঃ স্মঃ ; অতো লোকানামসন্তেদায় সেতুভূতোহয়ঃ  
পরমেশ্বরঃ, যঃ স্বয়ংজ্ঞোতিরাত্মেব। এবংবিঃ সর্বস্ত বশী ইত্যাদি ব্রহ্মবিদ্যারাঃ  
ফলমেতন্নির্দিষ্টম্। ৫

সর্বপালকস্ত্রাহিত্যঃ চোপাধিগ্রহণ্ত্যাহ—এব ইতি। সর্বানাধারস্তঃ চোপাধিগ্রহণ্ত্যাহ—এব  
ইতি। কথং বিধারয়িতৃত্যমিতাশক্ত্যাহ—তদাহেতি। তদেব সাধয়তি—পরমেশ্বরেণেতি।  
সর্বস্ত বশীত্যাদিনোক্তমুপসংহরণ্তি—এবংবিদিতি। ৬

“কিংজ্ঞোতিরমং পুরুষঃ” ইত্যেবমাদি-বর্তপ্রপাঠকবিহিতায়ামেতস্যাং ব্রহ্ম-  
বিদ্যায়াম্ এবংফলায়াং কাম্যেকদেশবর্জিতং কৃৎস্তং কর্মকাণ্ডং তাদর্থেন বিনি-  
যুজ্যতে ; তৎ কথম্ ইত্যুচ্যতে—তমেতম্ এবস্তুতমৌপনিষদং পুরুষম্ বেদান্তবচনেন  
মন্ত্রব্রাহ্মণাধ্যয়নেন নিত্যস্বাধ্যায়লক্ষণেন বিবিদিষ্টি বেদিতুমিচ্ছতি ; কে ?  
ব্রাহ্মণাঃ ; ব্রাহ্মণগ্রহণমুপলক্ষণার্থম্, অবিশিষ্টো হি অধিকারস্ত্রয়াণাং বর্ণানাম্ ;  
অথবা কর্মকাণ্ডেন মন্ত্র-ব্রাহ্মণেন বেদান্তবচনেন বিবিদিষ্টি। কথং বিবিদি-  
ষ্টস্তীত্যুচ্যতে—যজ্ঞেনেত্যাদি। ৬

সকলং জ্ঞানমনুচ্ছ বিবিদিষাবাক্যমবত্তাব্রতি—কিংজ্ঞোতিরিতি। এবংফলায়াং সর্বস্ত  
বশীত্যাদিনোক্তফলোপেতায়ামিতি যাবৎ। তাদর্থেন পরম্পরয়া জ্ঞানোৎপন্নিশেষজ্ঞেন্ত্যর্থঃ।  
বিনিযোজকং বাক্যাকাঙ্গাপূর্বকমাদায় ব্যাচন্তে—তৎ কথমিত্যাদিন। এবংভূতং শ্লোকোক্ত-  
বিশেষমিত্যর্থঃ। ব্রাহ্মণশক্ত ক্ষত্রিয়াদ্বাপলক্ষণে হেতুমাহ—অবিশিষ্টো হীতি। সত্ত্ববিত্তঃ  
পক্ষান্তরমাহ—অথবেতি। তেন বিবিদিষাথ্রকারং প্রশ্পূর্বকং বিবৃণোতি—কথমিত্যাদিন। ৬

যে পুনর্মন্ত্রব্রাহ্মণলক্ষণেন বেদান্তবচনেন প্রকাশ্যানাং বিবিদিষস্তীতি  
ব্যাচক্ষতে, তেষামারণ্যকমাত্রমেব বেদান্তবচনং স্তাৎ ; ন হি কর্মকাণ্ডেন পর  
আস্তা প্রকাশ্যতে, “তত্ত্বোপনিষদম্” ইতি বিশেষশ্রান্তেঃ। বেদান্তবচনেনেতি  
চাবিশেষিতস্তাং সমস্তগ্রাহীদং বচনম্ ; ন চ তদেকদেশোৎসর্গো ষুক্তঃ। নন্ম  
তৎপক্ষেইপি উপনিষদ্বর্জমিতি একদেশস্তং স্তাৎ ; ন, আত্মব্যাখ্যানেৎবিরোধাঃ  
অশুৎপক্ষে নৈব দোষো ভবতি। যদা বেদান্তবচনশব্দেন নিত্যঃ স্বাধ্যায়ো

বিদীয়তে, তদা উপনিষদপি গৃহীতৈবেতি, বেদামুবচনশক্তাত্ত্বেকদেশে ন পরিত্যক্তে ভবতি । ৭

ভৃত্যপক্ষপ্রস্থানমূখ্যাপা অত্যাচ্ছে—যে পুরিৎ্যাদিনা । তত্ত্ব হেতুষাহ—ন হীতি । ভবতু উপনিষদ্বাত্রগ্রহণমিত্যাশক্ত্য বেদে ৰা অনুচ্ছে শুক্রচারণাবস্থারং পঠ্যত ইতি বৃৎপত্রে—বেদামুবচনশক্তেন সর্ববেদগ্রহে সম্ভবতি তনেকদেশত্যাগে ন বৃক্ত টত্ত্বাহ—বেদেতি । দোষসাম্যমাশক্তে—ন হীতি । মিক্কাত্ত্বেৎপুরুপনিষদং বজ্জিত্বা বেদামুবচনশক্তেন কঙ্কাণং গৃহীতমিতি কৃত্বা তত্ত্ব বেদেকদেশবিষয়ঃ প্রাপ্তি । ৮

“যত্ত্বাত্তয়োঃ সমো দোষঃ পরিহরেৰ্হপি বঃ সমঃ ।

নৈকঃ প্যামুধোক্তব্যাদুগুর্ধ্ববিচারণে ।”

ইতি শ্লায়বিরোধ ইত্যাখ্যঃ । নিত্যাস্থাধ্যায়ো বেদামুবচনমী'ত পক্ষমাশ্য পরিহর'ত—ন হীতি । বেদেকদেশপরিগ্রহপরিত্যাগাত্মকবিরোধাভাবং সাধয়তি—যথৈতি ।

বজ্জাদিসহপাঠাচ—বজ্জাদীনি কর্ম্মাণ্ডেব অনুক্রমিশ্বন् । ৯ 'মুবচনশক্ত প্রযুক্তকে ; তদ্বার্ত কর্ম্মেব বেদামুবচনশক্তেনোচাত ই'তি গমান্তঃ কর্ম্ম 'ত নিত্যাস্থাধ্যায়ুরঃ । কথং পুননিত্যস্থাধ্যায়ারাদিভিঃ কর্ম্মভিরাহ্মান বিবিদিঃস্তি ? নৈব হি তাত্ত্বাহ্মানং প্রকাশযান্তি, বথোপনিষদঃ । নৈব দোষঃ, কর্ম্মণাঃ বিশুক্তিহেতুত্বাং ; কর্ম্মভিঃ সংস্কৃতা হি বিশুক্তাহ্মানঃ শক্তুবস্তি আহ্মানম্ উপনিষৎপ্রকাশিতম্ অপ্রত্যবক্ষেন বেদিতুম্ ; তথা হাথর্কণে—“বিশুক্তসহস্ততস্ত তঃ পশ্চতে নিষলঃ ধ্যায়মানঃ” ইতি ; শুভিশ্চ—“জ্ঞানমুবচনতে প্রসারঃ ক্ষয়াৎ পাপমুক্ত কর্ম্মণঃ” ইত্যাদি । ৮

তহি ব্যাখ্যানান্তরমুপেক্ষিতমিত্যাশক্ত্য তদপি বাক্যদোৎবশাদপেক্ষিতবেত্ত্বাহ—বজ্জাদীতি । সংগ্রহবাক্যং বিদ্যুগোতি—বজ্জাদীনি কর্ম্মাণ্ডিতি । তহি প্রথমব্যাখ্যানে কথং বাক্যশেষোপপত্তিরিত্যাশক্ত্যাহ—কর্ম্ম হীতি । বেদামুবচনাদীনামাত্মবিবিদিষাসাধনস্তুত্যাক্ষিপতি—কথমিতি । উপনিষদ্বিত্তেবাহ্মা তৈরিপি জ্ঞানত্বামিত্যাশক্ত্যাহ—নৈবেতি । কর্ম্মণামপ্রমাণহেতুপি পরম্পরয়া জ্ঞানহেতুত্বাং বিবিদিষাক্ষিপতিরবিক্রিক্ষেত্রে সমাধত্তে—নৈব দোষ ইতি । তদেব শুটিগতি—কর্ম্মভিরিতি । তত্ত্ব শ্রান্ত্যস্তরং প্রমাণয়তি—তথা হীতি । তৎপুরুণ্যাত্মানাদ্বিশুক্তধীরাহ্মানং সদা চিন্ত্যত্বপুনিষদ্বিত্তঃ পঞ্চত্বীত্যৰ্থঃ । আদিশক্তেন কর্ম্মপক্ষিপতিরিত্যাদিশুভিসংগ্রহঃ । ৮

কথং পুননিত্যানি কর্ম্মাণি সংস্কারার্থান্তীত্যবগম্যতে ? “স ত বা আত্মাজী, বো বেদেন্দং মেহনেনান্তং সংক্ষিপ্ততে, ইদং মেহনেনান্তমুপধীয়তে” ইত্যাদিশুভিঃ । সর্বেবু চ শুভিশাস্ত্রে কর্ম্মাণি সংস্কারার্থান্তেব আচক্ষতে—“অষ্টাচত্ত্বারিংশৎ সংস্কারাঃ” ইত্যাদিষ্যু । গীতামুচ্চ—

“বজ্জে দানং তপশ্চেব পাবনানি ঘনীবিণাম্ ।”

“সর্বেৎপেয়তে বংজবিদো বজ্জস্ত্রিতকল্পাঃ ॥” ইতি ।

যজ্ঞেনেতি—দ্রব্যবজ্ঞা জ্ঞানবজ্ঞাং সংস্কারার্থাঃ। সংস্কৃতশ্চ চ বিশুদ্ধসূৰ্য্য  
জ্ঞানোৎপত্তিৰপ্রতিবন্ধেন ভবিষ্যতি, অতো যজ্ঞেন বিবিদিবস্তি। দানেন—  
দানমপি পাপক্ষয়হেতুত্বাং ধৰ্মবৃক্ষিহেতুত্বাচ। তপসা—তপ ইত্যবিশেষেণ কুচু-  
চাঙ্গায়ণাদিপ্রাপ্তো বিশেষণম্—অনাশকেনেতি; কামানশনমনাশকম্, ন তু  
ভোজননিরুত্তিৎ; ভোজননিরুত্তো ত্রিয়ত এব, নাত্মবেদনম্। ৯

বিষ্ণুকর্মণাঃ সংস্কারার্থত্বে প্রমাণঃ পৃজ্ঞতি—কথমিতি। যদ্যপি শ্রাতিস্মৃতিভ্যাঃ কর্মভিঃ  
সংস্কৃতশ্চোপনিষত্তিৱাঽু জ্ঞাতুঃ শক্যতে, তথাপি তেবাং সংস্কারার্থত্বে কিং প্রমাণমিতি অশ্চে  
শ্রাতিস্মৃতী প্রমাণয়তি—স হ বা ইত্যাদিন। কিং পুনঃ স্মৃতিশাস্ত্র, তদাহ—অষ্টাচতুরিংশ-  
দিতি। অষ্টাবনায়ামাদয়ো গুণাচ্ছারিংশস্ত্রার্থানাদয়ঃ সংস্কার। ইতি বিভাগঃ। বহু-  
বচনোপাস্তঃ শৃতাস্তুরমাহ—গীতামু চেতি। পদাস্তুরমাদয় ব্যাচষ্টে—যজ্ঞেনেতৌতি। তেবাং  
সংস্কারার্থত্বেহপি কথঃ জ্ঞানসাধনস্ত্রাপ্ত্যাশক্যাহ—সংস্কৃতশ্চেতি। দানেন বিবিদিবস্তীতি  
পূর্বেণ সম্ভবঃ। কথঃ পুনঃ স্বতন্ত্রঃ দানঃ বিবিদিবাকারণমত আহ—দানমপীতি। বিবিদিবা-  
হেতুরিতি শেবঃ। তপসেতাত্রাপি পূর্ববদ্ধয়ঃ। কামানশনঃ রাগব্রহেৰহিতেৱিল্লৈবিষয়সেবনঃ  
যন্ত্রছালাভসন্তুষ্টিমিতি যাবৎ। যথা শ্রাতার্থত্বে কাৰ্হণিৱিত্তাশক্যাহ—ন হিতি। ৯

বেদান্তুবচন-যজ্ঞ-দান-তপঃশকেন সর্বমেব নিত্যঃ কর্ম উপলক্ষ্যতে; এবং  
কামাবজ্জিতঃ নিত্যঃ কর্মজাতঃ সর্বম্ আয়ুজ্ঞানোৎপত্তিদ্বারেণ মোক্ষসাধনত্বঃ  
প্রতিপন্থতে; এবং কর্মকাণ্ডেন অন্ত্যেকবাক্যতাবগতিঃ। এবং যথোক্তেন  
আয়োনেতমেব আয়ানঃ বিদিত্বা যথাপ্রকাশিতম্, মুনির্ভবতি—মননাং মুনিযোগী  
ভবতীত্যর্থঃ। এতমেব বিদিত্বা মুনির্ভবতি নাত্মম্। ১০

ভবতু উপাত্তানাং বেদান্তুবচনাদীনামিষ্যমাণে জ্ঞানে বিনিয়োগস্তথাপি কথঃ সর্বঃ নিত্যঃ  
কর্ম তত্ত্ব বিনিযুক্তমিত্যাশক্যাহ—বেদান্তুবচনেতি। উপলক্ষ্যফলমাহ—এবমিতি। অণাড্যা  
কশ্চপো গুরুত্বহেতুত্বে কাশুষ্যস্তৈকবাক্যাত্মপি সিধাত্তীত্যাহ—এবং কর্মেতি। বাক্যাস্তুরমবতায়  
ব্যাকরোতি—এবমিতি। ত্যৈবার্থমাহ—যথোক্তেনেতি। যজ্ঞাচ্ছুষ্ঠানাবিশুদ্ধিদ্বাৰা বিবি-  
দিষ্ঠোৎপত্তো গুরুপাদোপসর্পণঃ শ্রবণাদি চেত্যনেন ক্রমেণ্তোর্থঃ। যথাপ্রকাশিতঃ মোক্ষ-  
প্রকরণে মন্ত্রাঙ্গাঙ্গানুকলক্ষণমিত্যর্থঃ। যোগিশক্তো জীবগুরুবিষয়ঃ। এবকারং ব্যাকরোতি—  
এতমেবেতি। ১০

নহু অন্তবেদনেহপি মুনিত্বঃ স্থাঁ; কথমবধার্য্যতে—এতমেবেতি। বাঢ়ম্, অন্ত-  
বেদনেহপি মুনির্ভবেৎ, কিন্তু অন্তবেদনে ন মুনিরেব স্থাঁ, কিং তহি? কর্ম্যপি  
ভবেৎ সঃ। এতঃ তু উপনিষদঃ পুরুষঃ বিদিত্বা মুনিরেব স্থাঁ, ন তু কর্ম্মী;  
অতোহসাধারণঃ মুনিত্বঃ বিবক্ষিতমশ্চেতি অবধারয়তি—এতমেবেতি। এতশ্চিন্ন-  
হি বিদিতে, কেন কং পঞ্চেদিত্যেবং ক্রিয়াৎসন্তুব্ধাং মননমেব স্থাঁ। কিঞ্চ,

এতমেব আত্মানং স্বং লোকমিচ্ছন্তঃ প্রাৰ্থন্তঃ প্ৰাজিনঃ প্ৰজনশীলাঃ প্ৰজন্তি  
প্ৰকৰ্ষেণ প্ৰজন্তি—সৰ্বাণি কৰ্ম্মাণি সন্ন্যস্তান্তীত্যৰ্থঃ । ১১

অবধাৰণমাঙ্গিপ্য সমাখ্যে—নথিত্যাদিন। এবকাৰন্তহি ইজ্যতামিত্যাশক্যাহ—কিংবিতি।  
আজ্ঞাবেদনেইপি কৰ্ম্মসং স্থানিতি চেন্নেত্যাহ—এতঃ বিতি। কথমাঞ্চবিদোহপি মুনিষ্মদা-  
ধাৰণং, তদাহ—এভিস্থিতিতি। ইষ্টচাঞ্চবিদো ন কৰ্ম্মস্থমিত্যাহ—কিংচেতি। আজ্ঞালোক-  
মিচ্ছন্তাঃ মুমুক্ষুণামপি কৰ্ম্মত্যাগশ্রণাদাঞ্চবিদাং ন কৰ্ম্মতেতি কিং বজ্যমিত্যৰ্থঃ। তাজীলং  
বৈৱাগ্যাতিশয়শালিষ্যম् । ১১

“এতমেব লোকমিচ্ছন্তঃ” ইত্যবধাৰণাং ন বাহলোকত্রয়েপ্তুনাং পারিব্রাজ্যেহ-  
ধিকাৰ ইতি গম্যতে। ন হি গঙ্গাদ্বাৰং প্ৰতিপিংস্তুঃ কাশীদেশনিবাসী  
পূৰ্বাভিমুখঃ প্ৰেতি; তস্মাদ্বাহলোকত্রযার্থিনাং পুত্ৰকৰ্ম্মপৱৰক্ষবিদ্যাঃ সাধনম,  
“পুত্ৰেণাযং লোকে জয়ে নাগেন কৰ্মণা” ইতাদিশ্রতেঃ। অতস্তদৰ্থিভিঃ  
পুত্ৰাদি সাধনং প্ৰত্যাখ্যায় ন পারিব্রাজ্যং প্ৰতিপত্তুং যুক্তম, অতৎসাধনত্বাং  
পারিব্রাজ্যশ্চ। তস্মাং “এতমেব লোকমিচ্ছন্তঃ প্ৰজন্তি” ইতি যুক্তমবধাৰণম্।  
আজ্ঞালোকপ্রাপ্তিৰি অবিদ্যানিরুত্তো স্বাহৃত্যবহুলমেব; তস্মাদাত্মানং চে লোক-  
মিচ্ছতি যঃ, তস্ত সৰ্বক্রিয়োপৱৰম এবাজ্ঞালোকসাধনং মুখ্যমন্তৰঞ্চম, যথা পুত্ৰাদি-  
ৱেব বাহলোকত্রযশ্চ, পুত্ৰাদিকৰ্ম্মণ আজ্ঞালোকং প্ৰত্যসাধনত্বাং; অসন্তবেন চ  
বিৰুদ্ধত্বমবোচাম । ১২

অবধাৰণসামৰ্থ্যসিক্ষমৰ্থমাহ—এতমেবেতি। পারিব্রাজ্যে লোকত্রযার্থিনামনধিকাৰে  
ং দ্বাষ্টমাহ—ন হীতি। লোকত্রযার্থিনশ্চে পারিব্রাজ্য নাধিক্রিয়তে, কৃত তহি ত্বেষামধি-  
কাৰন্তৰাহ—তস্মাদিতি। স্বৰ্গকামন্ত স্বৰ্গসাধনে ধাগেহধিকাৰবলোকত্রযার্থিনামপি তৎসাধনে  
পুত্ৰাদাবধিকাৰ ইত্যৰ্থঃ। পুত্ৰাদীনাং বাহলোকসাধনতে অমাণমাহ—পুত্ৰেণেতি। পুত্ৰাদীনাং  
লোকত্রয়সাধনত্বে সিঙ্গে ফলিষ্টমাহ—অত ইতি। অতৎসাধনত্বং লোকত্রয়ং প্ৰত্যনুপায়মূলম্।  
অবধাৰণাৰ্থমুপসংহৃতি—তস্মাদিতি। লোকত্রযার্থিনাং পৱিত্ৰাজ্যেহনধিকাৰাদিতি যাৰং।  
আজ্ঞালোকত্ব স্বৰূপত্বেন সদাপুত্রাং কথং তত্ত্বেছত্যাশক্যাহ—আজ্ঞেতি। তত্ত্বাজ্ঞত্বেন  
নিত্যপ্রাপ্তেহপ্যবিচ্ছিন্ন ব্যবহিতত্বাং প্ৰেসা সংস্কৰণীতি ভাৰঃ।

ত্বষ্টাৰলোকপ্ৰেসা, তথাপি কিং তৎপ্ৰাপ্তিসাধনং, তদাহ—তস্মাদিতি। অবিদ্যাবশ্যাং  
তদীসাসংভৰাদিত্যৰ্থঃ। তদিচ্ছায়া দৌৰ্লজ্যং ছোতয়িতুং চেছকঃ। মুখ্যতং প্ৰত্যক্ষৰপ্রতি-  
পন্নতম্। অণাড়িকাসাধনেভ্যা বেদানুবচনাদিভ্যা বিশেষমাহ—অন্তৱজমিতি। পারিব্রাজ্য-  
সেবাজ্ঞালোকত্বান্তৱজসাধনমিতি দৃষ্টান্তমাহ—যথেতি। তথা পারিব্রাজ্যসেবাজ্ঞালোকত্ব সাধন-  
মিতি শেবঃ। পারিব্রাজ্যমেবেতি নিয়মে হেতুমাহ—পুত্ৰাদীতি। তত্ত্বান্তত বিনিযুক্ততাদিতি  
শেবঃ। যত্পি কেবলং পুত্ৰাদিকং নাজ্ঞালোকপ্রাপকং, তথাপি পারিব্রাজ্যসমুচ্চিতং তথা  
তাদিত্যাশক্যাহ—অসংভবেতি। ন হি পারিব্রাজকত্ব পুত্ৰাদি, তত্ত্বে বা পারিব্রাজং

সংস্কৃতি । উভং চ সমুচ্ছয়ঃ নিরাকুর্বন্তিঃ সপরিকল্পন জ্ঞানস্ত কর্ষাদিনা বিরুদ্ধহঃ, তেন কৃতঃ  
সমুচ্ছিতঃ পুত্রাদ্বাদ্বলোকপ্রাপকমিত্যর্থঃ । ১২

তত্ত্বাদাদ্বানং লোকমিচ্ছন্তঃ প্রব্রজন্ত্যেব সর্বক্রিমাভে নিবর্ত্তেরন্নেবেত্যর্থঃ ।  
বথা চ বাহলোকত্রযার্থিনঃ প্রতিনিয়তানি পুত্রাদীনি সাধনানি বিহিতানি,  
এবঘাদ্বলোকার্থিনঃ সর্বেষণানিবৃত্তিঃ পারিব্রাজ্যং ব্রহ্মবিদো বিধীয়ত এব । ১৩

সাধনান্তরাসংস্কৃতে ফলিতমুপসংহরতি—তত্ত্বাদাদ্বানমিতি । প্রব্রজন্তীতি বর্তমানাপদেশাদ্বাত্র  
বিধিরন্তীত্যাশক্যাপ্রিহোত্রং জুহোতীতিবিধিমাত্রিত্যাহ—তথা চেতি । ১৩

কৃতঃ পুনস্তে আদ্বলোকার্থিনঃ প্রব্রজন্ত্যেবেতুচ্যতে ; তত্ত্বার্থবাদবাক্যরূপেণ  
হেতুৎ দর্শয়তি—এতৎ হ স্ম বৈ তৎ । তদেতৎ পারিব্রাজ্য কারণমুচ্যতে—হ স্ম বৈ  
কিল, পূর্বে অতিক্রান্তকালীনা বিদ্বাংসঃ আয়ুজ্ঞাঃ প্রজাঃ কর্ষ অপরব্রহ্মবিদ্যাঙ্গঃ ;  
প্রজোপলক্ষিতৎ হি অব্যাপ্তে বাহলোকত্রসাধনং নির্দিশ্যতে—প্রজামিতি । প্রজাঃ  
কিম् ? ন কাময়স্তে, পুত্রাদিলোকত্রসাধনং নান্তুতিষ্ঠন্তীত্যর্থঃ । ১৪

পারিব্রাজ্যবিধিমুক্তু । তদপেক্ষিতমৰ্থবাদমাকাঙ্ক্ষাপূর্বকমুখ্যাপন্নতি—কৃতঃ পুনরিতি ।  
উখ্যাপিতস্তার্থবাদস্তু ত্বাংপর্যমাহ—তত্ত্বেতি । আদ্বলোকার্থিনাং পারিব্রাজ্যনিয়মঃ সংশ্লিষ্টঃ ।  
অর্থবাদস্তুত্বাদ্বাণি ব্যাচষ্টে—তদেতদিতি । ক্রিয়াপদেন স্মেতি সংবধ্যতে । নিপাতত্বস্তুর্থমাহ—  
কিলেতি । প্রজাঃ ন কাময়স্ত ইত্যান্তরত সংবৎকঃ । অজামাত্রে শ্রতে কথং কর্ষাদি গৃহতে, তত্ত্বাহ—  
প্রজেতি । আকাঙ্ক্ষাপূর্বকমুখ্যমুচ্যাচষ্টে—প্রজাঃ কিমিতি । অকাময়মানস্ত পর্যবসানং  
দর্শয়তি—পুত্রাদীতি । ১৪

নন্তু অপরব্রহ্মদর্শনমন্তুতিষ্ঠন্ত্যেব ; তত্ত্বাদি বুথানম্ ; ন, অপবাদাং ; “ব্রহ্ম  
তৎ পরাদাদ্যোহগ্নত্বাদ্বলোক ব্রহ্ম বেদ”, ‘সর্বঃ তৎ পরাদাং ইত্যপরব্রহ্মদর্শন-  
মপ্যপবদন্ত্যেব, অপরব্রহ্মগোহপি সর্বমধ্যান্তর্ভাবাং ; “ব্রহ্ম নান্তৎ পশ্যতি” ইতি চ  
পূর্বাপরবাহান্তরদর্শনপ্রতিখেধাচ—“অপূর্বমনপরমনন্তরমবাহুম” ইতি, “তৎ কেন  
কং পশ্যেবিজানীয়াং” ইতি চ । তত্ত্বাং ন আদ্বলোকব্যতিরেকেণ অন্তর্বাথান-  
কারণমপেক্ষতে । ১৫

পূর্বে বিষ্ণুঃসঃ সাধনত্রয়ং নান্তুতিষ্ঠন্তীত্যযুক্তমাক্ষিপতি—নমিতি । এষণাঙ্গে ব্যুক্তিষ্ঠাং কিং  
তদনুষ্ঠানেনেত্যাশক্যাহ—তত্ত্বাদীতি । আদ্বলোকমপরবিদ্যানুষ্ঠানং দৃষ্যতি—নাপবাদাদিতি ।  
অথাত সর্বস্তানাদ্বলোক দর্শনমেবাপোক্ষতে, ন ত্বপ্রস্তু ব্রহ্মগো দর্শনমত আহ—অপরব্রহ্মগোহপিৎি ।  
তত্পবাদে শ্রত্যন্তরমাহ—যত্ত্বেতি । যশ্চিন্ম তুর্ম শিষ্টচক্ষুরাদিভিরস্তৎ ন পশ্যতি ন শৃণোতীতা-  
দিন। চ দর্শনাদিব্যবহারস্ত বারিতস্তাদ্বলোকবিদো ন যুক্তমপরব্রহ্মদর্শনমিত্যর্থঃ । তত্ত্বেব হেতুন্তরমাহ—  
পূর্বেতি । প্রতিবেধপ্রকারমভিন্নতি—অপূর্বমিতি । ইত্যচাতুর্থবিদাং নাপরব্রহ্মদর্শনমিত্যাহ—  
তৎ কেনেতি । অপরব্রহ্মদর্শনাসংস্কৃতে কিং তেষামেষণাঙ্গে বুথানে কারণমিত্যাশক্যাহ—  
তত্ত্বাদিতি । ১৫

কঃ পুনস্তেষামভিপ্রায় ইতুচ্যাতে—কিং প্রয়োজনং ফলং সাধ্যং করিষ্যামঃ  
প্রজয়া সাধনেন ; প্রজা হি বাহলোকত্রয়সাধনং নিজ্ঞাতা ; স চ বাহো লোকে  
নাস্তি অস্মাকমাত্মাব্যতিরিজ্ঞঃ ; সর্বং হি অস্মাকমাত্মভূতমেব, সর্বশ্চ চ  
বৰমাত্মভূতাঃ । আজ্ঞা চ আত্মাদেব ন কেনচিং সাধনেন উৎপাত্ত আপ্যো  
বিকার্যঃ সংস্কার্যে বা । ১৬

সাধনত্রয়মন্ত্রিষ্ঠতামভিপ্রায়ঃ প্ৰশ্নপূর্বকমাহ—কঃ পুনরিত্যাদিনা । কৈবল্যমেব তৎসাধ্যং  
ফলমিত্যাশক্যাহ—প্রজা হীন্তি । নিজ্ঞাতা মোহয়মিত্যাদিশ্রান্তাবিত্তি শেষঃ । স এব তথি  
প্রজয়া সাধ্যাভিত্তি চেন্নেত্যাহ—স চেতি । আত্মব্যতিরিজ্ঞে । নাস্তীত্যাজ্ঞমুপপাদযুক্তি—সর্বং  
হীন্তি । আত্মব্যতিরিজ্ঞস্তেব লোকস্ত প্রজাদিসাধ্যাভিত্তি চেন্নেত্যাহ—আজ্ঞা চেতি । ১৬

বদপি আত্মাজিনঃ সংস্কারার্থং কর্ষেতি, তদপি কার্য্যকরণাত্মদৰ্শনবিষয়মেব,  
“ইদং মে অনেনাঙ্গং সংক্রিয়তে”—ইত্যঙ্গাদ্বিত্তাদিশ্রবণাঃ ; ন হি বিজ্ঞানঘনৈক-  
রসনৈরস্তর্যদশিনঃ অঙ্গাদ্বিসংস্কারোপধানদৰ্শনং সম্ভবতি ; তত্ত্বাত্ম কিঞ্চিং প্রজাদি-  
সাধনেঃ করিষ্যামঃ ; অবিদ্যাঃ হি তৎ প্রজাদিসাধনেঃ কর্তব্যং ফলম् ; ন হি  
মৃগত্তফিকায়ামুদকপানায় তত্ত্বদকুশী প্ৰবৃত্তঃ—ইতি তত্ত্বোবৱমাত্রমুদকাভাবং  
পশ্চতোহপি প্ৰবৃত্তিযুক্ত । এবমস্মাকমপি পৰমার্থাত্মলোকদশিনাঃ প্রজাদিসাধন-  
সাধ্যে মৃগত্তফিকাদিসমে অবিদ্যদৰ্শনবিষয়ে ন প্ৰবৃত্তিযুক্তেত্যাভিপ্রায়ঃ । ১৭ ।

আত্মাজিনঃ সংস্কারার্থং কর্ষেত্যঙ্গীকারাদাত্মনোহস্তি সংস্কার্যাত্মিত্যাশক্যাহ—যদীতি ।  
অথাঙ্গাদ্বিঃ সংস্কার্যাত্মঃ চ মুখ্যাত্মদৰ্শনবিষয়মেব কিং নেন্তুতে, তত্ত্বাহ—ন হীন্তি । আত্মবিদাঃ  
প্রজাদিসাধ্যাভাবমুপসংহৰতি—তত্ত্বাদ্বৰতি । কেবাঃ তথি প্রজাদিভিঃ সাধ্যং ফলং, তদাহ—  
অবিদ্যাঃ হীন্তি । কেবাংচিং পুত্রাদিষ্য প্ৰবৃত্তিশ্চেতনৈব স্থায়েন বিজ্ঞানপি ত্বেষু প্ৰবৃত্তিঃ স্থাদিত্যা-  
শক্যাহ—ন হীন্তি । তত্র প্ৰবৃত্তিৰিতি সংবক্ষঃ । অবিদ্যদৰ্শনবিষয় ইতি চেদঃ । ১৭

তদেতত্ত্বতে—বেষামস্মাকং পৰমার্থদশিনাঃ নঃ, অঘৰ্মাজ্ঞা অশনায়াদিবিনিমুক্তঃ  
সাধবসাধুভ্যামবিকার্যঃ অয়ঃ লোকঃ ফলমভিপ্ৰেতম্ । ন চাস্তাত্মনঃ সাধ্যসাধনাদি-  
সর্বসংসারধৰ্মবিনিমুক্তস্তু সাধনং কিঞ্চিদেবিতব্যম্ ; সাধ্যশ্চ হি সাধনাবেষণা  
ক্ৰিয়তে, অসাধ্যশ্চ সাধনাবেষণারাম্ জলবৃক্ষ্য। ত্বল ইব তৱণং কৃতং স্থান, খে বা  
শাকুনপদাবেষণম্ । ১৮

উক্তেহর্থে বাক্যমৰতার্য্য ব্যাচন্তে—তদেতদিতি । আজ্ঞা চেন্নদভিপ্ৰেতঃ ফলঃ, তথি তত্র  
সাধনেন ভবিতব্যমিত্যাশক্যাহ—ন চেতি । ক তথি সাধনমেষ্টব্যমিত্যাশক্যাহ—সাধ্যত্তেতি ।  
বিপক্ষে দোষমাহ—অসাধ্যত্তেতি । ১৮

তত্ত্বাত্ম এতমাত্মানং বিদিষা প্ৰবৰ্জেয়ুৱেব ব্ৰাহ্মণাঃ, ন কৰ্মারভেৱন্নিত্যৰ্থঃ ।  
বস্ত্বাত্ম পূৰ্বে এব ব্ৰাহ্মণাঃ এবং বিদ্বাংসঃ প্রজামকাময়মানাঃ, তে এবং সাধ্যসাধন-

সংব্যবহাৱং নিন্দন্তঃ অবিদ্বিষয়েৰোহয়মিতি কৃত্তা, কিং কৃত্বন্ত ইতুচ্যতে—তে হ স্ম কিল পুজৈষণায়াশ্চ বিত্তৈষণায়াশ্চ লোকৈষণায়াশ্চ বৃথায় অথ ভিক্ষাচর্যঃ চৱন্তীত্যাদি ব্যাখ্যাতম্ । তন্মাদাঞ্চানং লোকমিচ্ছন্তঃ প্ৰজন্তি—প্ৰজেযুৱিত্যেৰ বিধিৱৰ্থবাদেন সংজ্ঞতে ; ন হি সাৰ্থবাদশ্শাশ্চ লোকন্তত্যা আভিমুখ্যমুপপত্ততে ; প্ৰজন্তীত্যস্থার্থবাদকুপো হি এতদ্ব ইত্যাদিৰুত্তো গ্ৰহঃ । অৰ্থবাদশ্চে, ন অৰ্থবাদন্তৰমপেক্ষেত ; অপেক্ষতে তু ‘এতদ্ব স্ম’ ইত্যান্তৰ্থবাদং ‘প্ৰজন্তি’ ইত্যেতৎ । ১৯

যেৰামিত্যাদিবাক্যার্থমুপসংহৃতি—তন্মাদিতি । ব্রাহ্মণাং ব্ৰহ্মবিদাং প্ৰজাদিভিঃ সাধ্যা-ভাৰাদিতি যাৰং । বাক্যান্তৰং প্ৰশ্নারেণাবত্তায় পাক্ষিকং ব্যাখ্যানং তন্ত্র স্মাৱুৱতি—ত এবমিত্যাদিনা । বদৰ্থেইয়মৰ্থবাদন্তঃ বিধিঃ বিগময়তি—তন্মাদিতি । মহাত্মাবোহুমাঞ্চলোকেৰ যত্নদৰ্থিনো দুষ্কৰমপি পারিব্ৰাজ্যঃ কুৰ্বন্তীতি স্মতিৰত্ব বিবৰ্ণিত । ন বিধিৱিত্যাশক্যাহ—ন হীতি । তদেব প্ৰপঞ্চযুতি—প্ৰজন্তীত্যান্তেতি । তথাপি প্ৰজন্তীত্যবাক্যস্থার্থবাদন্তঃ কিং ন স্মাদিত্যাশক্যাহ—অৰ্থবাদশ্চেদিতি । ১৯

যন্মাং পূৰ্বে বিদ্বাংসঃ প্ৰজাদিকৰ্ম্মত্তো নিবৃত্তাঃ প্ৰবিজিত্বন্ত এব, তন্মাদ-অধুনাতনা অপি প্ৰজন্তি প্ৰজেযুঃ—ইত্যেবং সম্বধ্যমানং ন লোকন্তত্যভিমুখং ভবিতুমহৰ্তি ; বিজ্ঞানসমানকৰ্ত্তৃকছোপদেশাদিত্যাদিনা অবোচাম । বেদান্ত-বচনাদিসহপাঠাচ ; যথা আত্মবেদনসাধনত্বেন বিহিতানাং বেদান্তবচনাদীনাং যথাৰ্থত্বমেব, নাৰ্থবাদত্বম্, তথা তৈৱেৰ সহ পঞ্চিতস্তু পারিব্ৰাজ্যস্থানোকপ্রাপ্তি-সাধনত্বেন অৰ্থবাদত্বমযুক্তম্ । ফলবিভাগোপদেশাচ ; “এতমেবাঞ্চানং লোকং বিদিত্বা” ইতি অগ্নশ্চাদ্বাহাং লোকাদাঞ্চানং ফলান্তৰত্বেন প্ৰবিভজতি, যথা—পুত্ৰেণবায়ং লোকেৰ জ্যোৎ, নান্তেন কৰ্মণা, কৰ্মণা পিতৃলোক ইতি । ন চ প্ৰজন্তীত্যেতৎ প্ৰাপ্তবৎ লোকন্তত্বিপৰম্, প্ৰধানবচ্চার্থবাদাপেক্ষম্, সন্তুষ্টতং স্থান । তন্মাদ্ ভাস্তিৱেৰৈবেধা—লোকন্তত্বিপৰমিতি । ২০

অপেক্ষাপ্ৰকাৱমেব প্ৰকটয়ন্তু স্মত্যভিমুখাভাৰাদিত্বমেবেত্যাহ—যন্মাদিতি । কিং বিদিত্বা বৃথায় ভিক্ষাচর্যঃ চৱন্তীত্যাত্ বিজ্ঞানেন সমানকৰ্ত্তৃকৰ্ত্তব্যানাদেৱপদিশ্বতে, বিজ্ঞানং চ সৰ্বা-সূপনিষৎসু বিধীয়তেহতো বৃথানমপি বিধিমহতীত্যুক্তঃ, তথা চাত্রাপি বৃথানাপৰপৰ্যায়ং পারিব্ৰাজ্যঃ বিধেয়মিত্যাহ—বিজ্ঞানেতি । ইত্যেচ পারিব্ৰাজ্যবাক্যমৰ্থবাদো ন ভবতীত্যাহ—বেদেতি । তদেব সাধযুতি—যথেত্যাদিনা । পারিব্ৰাজ্যস্তু বিধেয়ত্বে হেতুত্বমাহ—হস্তেতি । পুত্ৰাদিকল-পেক্ষয়া পারিব্ৰাজ্যকলং বিভাগেনোপদিশ্বতে, তথাচ ফলবচ্চাং পারিব্ৰাজ্যস্তু বিধেয়স্তুসিদ্ধিৱিত্যৰ্থঃ । তদেব বিবৃণোতি—এতমেবেতি । অকৃতমাঞ্চানং স্ম লোকমাপাতত্তো বিদিত্বা তমেৰ সাক্ষাৎকৰ্তৃমিচ্ছন্তঃ প্ৰজন্তীতি বচনাং পুত্ৰাদিসাধানসুযোগীলোকাদাঞ্চার্থঃ লোকঃ

পারিত্রাজ্যস্ত ফলাস্তুরহেন যতঃ শ্রতিবিভজ্যাভিধাতি, অতস্তু বিধেয়মপ্রতুহশিত্যর্থঃ ফলবিভাগোপদেশে দৃষ্টাস্তমাহ—যথেতি। তথা পারিত্রাজ্যেহপি ফলবিভাগোভেঃ বিধেয়তেতি দাষ্টাস্তিকমিতিশব্দার্থঃ। পারিত্রাজ্যস্ত স্তুতিপরমাভাবে হেস্তুরমাহ—ন চেতি। যথা বাযুরৈ ক্ষেপিত্তেত্যাদির্থবাদঃ প্রাণার্থঃ দেবতাদিস্তুত্যর্থঃ স্থিতে ন তথেবং স্তুতিপরঃ, তদবচ্ছোত্তিশব্দাভাবাদিত্যর্থঃ। কিঞ্চ অধানস্ত দর্শপূর্ণমাসাদের্থবাদাপেক্ষাবৎ পারিত্রাজ্যমপি তদপেক্ষমুপলভাতে, তেন তস্ত দর্শাদিবিহিতেয়তঃ দুর্বারহিত্যাহ—অধানবচেতি। কিঞ্চ পারিত্রাজ্যঃ সকৃদেব শ্রতং চেবিবক্ষিতমস্তুতিপরঃ স্থান চেবং সকৃদেব আয়তে, অব্রজন্তীতুপ-ক্রম্য প্রজাঃ ন কাময়ত্তে বুথায়াথ ভিক্ষাচর্যাঃ চরন্তীত্যভ্যাসাদভোহপি ন স্তুতিমাত্-মেতদিত্যাহ—সকৃদিতি। ন চেত্ত্বাপি সংবধ্যতে, কথঃ তহি পারিত্রাজ্যস্ত স্তুতিপরম-প্রতীতিশ্বাহ—তস্মাদিতি। ২০

ন চান্তুষ্ঠেয়েন পারিত্রাজ্যেন স্তুতিরপপত্ততে; যদি পারিত্রাজ্যমন্তুষ্ঠেয়মপি সদ্ব অগ্রস্তত্যর্থঃ স্থান, দর্শপূর্ণমাসাদীনামপান্তুষ্ঠেয়েনাঃ স্তুত্যর্থতা স্থান, ন চান্তত্র কর্তব্যতা এতস্মাদিবয়ান্তির্জ্ঞতা, যত ইহ স্তুত্যর্থৈ ভবেৎ। যদি পুনঃ কচিং বিধিঃ পরিকল্প্যেত পারিত্রাজ্যস্ত, স ইহেব মুখ্যঃ, নান্তত্র সন্তুবতি। যদপি অনধিকৃতবিষয়ে পারিত্রাজ্যঃ পরিকল্প্যতে, তত্ত্ব বৃক্ষস্থারোহণাদ্যপি পারিত্রাজ্যবৎ কল্প্যতে, কর্তব্যতেন অন্তর্জ্ঞাতত্ত্বাদিশেষাঃ। তস্মান স্তুতিস্তগন্তোহপাত্র ন শক্যঃ কল্পয়িতুম্। ২১

অস্ত তহি বিধেয়মপি পারিত্রাজ্যঃ স্তোবকমণ্ডিত চেত্ত্বাহ—ন চেতি বিপক্ষে দোষমাহ—যদীতি। অথ পারিত্রাজ্যঃ যজ্ঞাদিবদস্তুত্র বিধীয়তামিহ তু স্তুতিরবেত্যাশক্যাহ—ন চান্তত্রেতি। আস্তুজ্ঞানাধিকারাদস্তুত্র পারিত্রাজ্যবিধ্যমুপলস্তাদিত্যর্থঃ। অস্তুত্র বিধ্যমুপলস্তং সমর্থয়তে—যদীত্যাদিন। অস্তুত্র প্রক্রিয়ায়ামিতি যাবৎ। কর্মাধিকারে তত্ত্যাগবিধেবিরুদ্ধত্বাদিতি স্তোবঃ। শব্দিত্ব পারিত্রাজ্যে বিধিস্তুতাপি সর্বকর্মানধিকৃতবিষয়ঃ স্তোদিত্যাশক্যাহ—যদীতি। তত্ত্ব কর্মানধিকৃতে পুঁসীত্যেতৎ। তত্ত্ব হেতুমাহ—কর্তব্যত্বেনেতি। কর্মানধিকৃতেন কর্তব্যত্বয়া জ্ঞানং বৃক্ষস্থারোহণাদাবিব পারিত্রাজ্যেহপি নান্তি, তথা চান্তধিকৃতবিষয়ে পারিত্রাজ্যঃ কল্প্যতে চেতপ্রিন্দ্ব বিষয়ে বৃক্ষস্থারোহণাদ্যপি কল্প্যত্বাদিশেষাদিত্যর্থঃ। পারিত্রাজ্যস্তাধিকৃতবিষয়ত্বে বিধেয়ত্বে চ সিঙ্গে ফলাস্তমাহ—তস্মাদিতি। ২১

যদি অয়মাত্মা লোক ইষ্যতে, কিমৰ্থঃ তৎপ্রাপ্তিসাধনত্বেন কর্মাণ্যেব ন আরভেরন্ত, কিং পারিত্রাজ্যেন ইতি; অত্রোচ্যতে—অস্ত্ব আত্মলোকস্ত কর্মভি-রসমৰ্দ্ধান্তঃ; বমাত্মানমিচ্ছন্তঃ প্রব্রজেয়ুঃ, স আত্মা সাধনত্বেন ফলত্বেন চ উৎপাত্ত-ত্বাদিপ্রকারাগামগ্রত্যত্বেনাপি কর্মভিন্ন সম্বধ্যতে; তস্মান ‘স এব নেতি নেত্যাত্মাহগৃহো ন হি গৃহতে’ ইত্যাদিলক্ষণঃ, যস্মান এবংলক্ষণ আত্মা কর্মফল-সাধনাসম্বন্ধী সর্বসংসারধর্মাদিলক্ষণঃ অশনায়ান্তীতঃ অস্তুলাদিধর্মবান् অজ্ঞা-

হজরোহমরোহমৃতোহভৱঃ সৈক্ষিকবন্ধবঃ বিজ্ঞানেকরসন্দভাবঃ স্বয়ংজ্ঞেয়াতিরেক  
এবাহৰোহপূর্বোহনপরোহনস্তরোহবাহঃ—ইত্যেতদ্ আগমতস্তর্কতশ স্থাপিতম্,  
বিশেষতশেহ জনক্যাজ্ঞবক্ষ্য-সংবাদেহশ্চিন্ম; তস্মাদেবংলক্ষণে আত্মনি বিহিতে  
আত্মাত্মেন, নৈব কর্মারস্ত উপপন্থতে । তস্মাদাত্মা নির্বিশেষঃ । ২২

সার্থবাদং পারিব্রাজং ব্যাখ্যাত স এব ইত্যাদি ব্যাকর্তৃং শক্যতি—যদীতি । পরিহৃতি—  
অত্রেতি । তদর্থিনো নারস্তে কর্মাণীতি শেষঃ । কর্মভিলসংবক্ষমাত্মালোকস্ত সাধয়তি—  
যমাত্মানমিতি । কর্মাসংবক্ষে নিষ্পত্তিভূং ফলতীত্যাহ—তস্মাদিতি । ২২

ন হি চক্ষুশ্মান् পথি প্রবৃত্তঃ অহনি কৃপে কণ্টকে বা পততি ; কৃৎস্ত চ  
কর্মফলস্ত বিদ্যাকলে অন্তর্ভুবাঽ । ন চায়ত্তপ্রাপ্যে বস্তুনি বিদ্বান् যত্ন-  
মাতিষ্ঠতি ।

“অকে চেন্মধু বিন্দেত কিঞ্চিত্প পর্বতং ব্রজেৎ ।

ইষ্টশ্চার্থস্ত সম্প্রাপ্তৌ কো বিদ্বান্ যত্নমাচরেৎ ॥”

“সর্বং কর্মাখিলং পার্থ জ্ঞানে পরিসমাপ্যতে ॥” ইতি গীতামু ।

ইহাপি চ এতশ্চেব পরমানন্দস্ত ব্রহ্মবিৎ-প্রাপ্যস্ত অঙ্গানি ভূতানি মাত্রামুপ-  
জীবস্তীত্যুক্তম্ । অতো ব্রহ্মবিদাং ন কর্মারস্তঃ । ২৩

আত্মনো নিষ্পত্তিস্তেহপি কথং তদর্থিনাঃ পারিব্রাজ্যসিদ্ধিরিত্যাশক্যাহ—যস্মাদিতি ।  
নির্বিশেষস্ত তত্ত্ব বাক্যে দশিতস্তরাপোহরযাত্রেত্যেতদাগমোপপত্রিভ্যাঃ যথা পূর্বত্র স্থাপিতং,  
তথৈবাত্মাপি ব্রাহ্মণস্ত বিশেষতো যস্মান্নির্ধারিতঃ, তস্মাদশ্চিন্মাত্মাপাততো জ্ঞাতে  
কর্মাশুষ্ঠানমিত্যত্র দৃষ্টাস্তমাহ—ন হীতি । ব্রহ্মজ্ঞানকলে সর্বকর্মফলাস্তর্ভাবাচ তদর্থিনো  
মুমুক্ষোর্ক কর্তব্যং কর্মেত্যাহ—কৃৎস্তস্তেতি । তথাপি বিচ্ছিন্নানি কর্মাণীতি বিবেকী  
কুতুহলবশাদশুষ্ঠাস্তীত্যাশক্যাহ—ন চেতি । তত্ত্ব লৌকিকং স্থায়ং দর্শয়তি—অকে চেদিতি ।  
পুরোদশে মধু লঙ্ঘেত চেদিতি যাবৎ । জ্ঞানকলে কর্মফলাস্তর্ভাবে মানযাহ—সর্বমিতি ।  
অধিলং সমগ্রাঙ্গোপেতমিত্যর্থঃ । তত্ত্বেব শ্রতিঃ সংবাদয়তি—ইহাপীতি । নিষেধবাক্য-  
তাংপর্যমুপসংহৃতি—অত ইতি । ২৩

যস্মাঽ সর্বেষণাবিনিবৃত্তঃ স এব নেতি নেত্যাত্মানম্ আত্মত্বেনোপগম্য  
তদ্বপেন্দ্রৈব বৰ্ততে, তস্মাঽ এতমেবংবিদং নেতি নেত্যাত্মভূতম্, উ হ এব এতে  
বক্ষ্যযাগে ন তরতঃ ন প্রাপ্তুতঃ—ইতি যুক্তমেবেতি বাক্যশেখঃ । কে তে,  
ইত্যুচ্যতে—অতঃ অস্মান্নিমিত্তাং শরীরধারণাদিহেতোঃ, পাপম্ অপুণ্যং কর্ম  
অকর্মবৎ ক্রতবানশ্চ—কষ্টং খলু মম বৃত্তম্, অনেন পাপেন কর্মণা অহং নরকং  
প্রতিপৎস্তে—ইতি যোহয়ং পশ্চাঽ পাপং কর্ম ক্রতবতঃ পরিতাপঃ, স এনং—  
নেতি নেত্যাত্মভূতং ন তরতি ; তথা অতঃ কলং গং ফলবিষয়কামান্নিমিত্তাদ্

যজ্ঞদানাদিলক্ষণং পুণ্যং শোভনং কর্ম কৃতবানশ্চি, অতোহস্ত্র ফলং স্মৃথমূপ-  
ভোক্ষ্যে দেহান্তরে—ইত্যেষোহপি হৰ্ষঃ তৎ ন তরতি। উভে উহ এব এব  
ত্রঙ্গবিঃ এতে কর্মণী তরতি পুণ্যপাপলক্ষণে। ২৪

এতমিত্যাদি বাকঃ যোজৱতি—যস্মাদিতি। উ হেতি নিপাত্তাভ্যাং সূচিতোহর্থে  
যস্মাদিভ্যনুভাবিতঃ। ইতিশস্তাপেক্ষিতং পূরয়তি—যুক্তিমিতি। আকাঙ্ক্ষাপূর্বকমুভুর-  
বাক্যমবত্তার্য ব্যাকরোতি—কে তে ইত্যাদিন। যথোক্তাঽবিদস্তাপহর্ষাসংস্পর্শে—হেতুশাহ—  
উভে ইতি। ২৪

এবং ত্রঙ্গবিদঃ সন্ন্যাসিন উভে অপি কর্মণী ক্ষীয়েতে—পূর্বজন্মনি কৃতে যে,  
তে, ইহ জন্মনি কৃতে যে, তে চ অপূর্বে চ নারভোতে। কিঞ্চ, নৈনং কৃতা-  
কৃতে—কৃতং নিত্যানুষ্ঠানম্, অকৃতং তন্ত্যেবাক্রিয়া, তে অপি কৃতাকৃতে এনং ন  
তপতঃ; অনাদ্যজ্ঞং হি কৃতং ফলদানেন, অকৃতং প্রতাবায়োৎপাদনেন তপতঃ;  
অরন্ত ত্রঙ্গবিদঃ আদ্যবিশ্বাসিন। সর্বাণি কর্মাণি ভস্মীকরোতি,

“বৈথেধাংসি সমিদ্বোহগ্নির্ভুসাং কুরুতেহর্জুন।

জ্ঞানাগ্নিঃ সর্বকর্মাণি ভস্মসাং কুরুতে তপ। ॥” ইতাদিশুভেঃ।

শরীরারন্তকয়োন্ত উপভোগেনৈব স্মরঃ; অতো ত্রঙ্গবিদ অকর্ম-  
সম্বন্ধী ॥ ৩১২ ॥ ২২ ॥

পুণ্যপাপে তরতীভুক্তে পৃথগবহুনং তয়োঃ শক্যতে, তন্ত্রিত্বতি—এবমিতি। নিষেধ-  
বাক্যেক্ষণ্যমেণেতি যাবৎ। ইত্যাঽবিদো ধৰ্মাদিসংবক্ষে নাত্তীত্যাহ—কিঞ্চিত।  
তন্ত্যেবানন্ত্রবাক্যব্যাখ্যানেন ক্ষেরয়তি—নৈর্মিতি। তয়োন্তর্হি কৃত তাগকৃৎ, তদাহ—  
অনাদ্যজ্ঞং হীতি। পুরুষত্বাদ্ব ত্রঙ্গবিদুষুপি কৃতাকৃতযোগ্যকৃতাপকৃতঃ স্তাদিত্যাশক্যাহ—অয়ঃ দ্বিতি।  
অত ভগবত্বাক্যঃ অমাগ্যতি—যথেতি। যদ্যপি পূর্বোত্তরযোর্কৃত্যোরনাৱকযোৱাঽবিশ্বাস-  
ধ্বনিশাশ্বেষৈ, তথাপি আৱকযোৱাত্তি তয়োন্তাপকৃতমিত্যাশক্যাহ—শরীরেতি। অকৃতং  
বিচ্ছাকলমূপসংহরতি—অত ইতি। কর্মকার্যাসংবক্ষাদিতি যাবৎ ॥ ৩১২ ॥ ২২ ॥

**তাৰ্যানুবাদ ।**—ইতঃ পূর্বে মন্ত্র ও ব্রাহ্মণবাক্যে বন্ধ, মোক্ষ ও তত্ত্বয়ের  
হেতু কথিত হইয়াছে; তাহার পর শ্লোকাকার বাকোও মোক্ষের স্বরূপ বিস্তৃত-  
ভাবে বর্ণিত হইয়াছে। অতঃপর, সমস্ত বেদশাস্ত্রই এই আদ্যবিষয়ে বেজপে  
উপযুক্ত বা অনুকূল হইতে পারে, এখন সেইসম্পেই তাহা বলা আবশ্যিক; এই  
উদ্দেশ্যে পরবর্তী কণ্ঠিকা (শ্রতি) আৱক হইতেছে। এই প্রপাঠকে  
(অধ্যায়ে) উক্ত আদ্যজ্ঞান ও তাহার কল যে প্রকার অভিহিত হইয়াছে, ঠিক  
তাহারই তদন্তুরূপ অনুবাদ বা পুনৰূপে কৰা হইতেছে মাত্ৰ। কাম্য কর্ম-  
প্রতিপাদক বেদৱাণি ভিন্ন সমস্ত বেদেৱই যে, এই আদ্যবিষয়ে উপবোগিতা বা

তাৎপর্য, তাহা বুদ্ধাইবার নিমিত্ত পূর্বোক্ত ‘স বা এষঃ’ ইত্যাদি বাক্যের এখানে অনুবাদ করা হইতেছে। ‘সঃ’ শব্দটী পূর্বকথিত বিষয়ের পরামর্শদ্বৈতক ; ‘সঃ’ শব্দে পূর্বোক্ত কোন বিষয়ের পরামর্শ করা হইতেছে ? তাহা বুদ্ধাইবার জন্ত ‘য এষ বিজ্ঞানময়ঃ’ বলিয়া সেই পূর্বোক্ত আত্মারই পুনরুল্লেখ করা হইতেছে। পাছে অব্যবহিত পূর্ববর্তী ‘য এষ বিরজঃ’ ইত্যাদি বাক্যোক্ত বিষয়ের সহিত সম্মত-শঙ্কা হয়, তামিলাকরণার্থ বলিলেন—‘য এষঃ’। ‘এষঃ’ পদের অর্থ—কি, তাহা বুদ্ধাইবার জন্ত বলিতেছেন—‘বিজ্ঞানময়ঃ প্রাণেষু’ (প্রাণের মধ্যে যিনি বিজ্ঞানময় )। এখানকার ‘য এষঃ’ কথায় পূর্বোক্ত আত্মার গ্রহণ, কিংবা অপর কোনও আত্মার গ্রহণ, সেই আশঙ্কা অপনুরূপের নিমিত্ত এখানে কথিতের পুনরুল্লেখ করা (‘বিজ্ঞানময়ঃ’ বলা) আবশ্যিক হইয়াছে। জনক মহারাজ যাজ্ঞবল্ক্যের নিকট যথন প্রশ্ন করেন, তখন প্রথমেই উক্ত হইয়াছে যে, আত্মা কোনটী ? না, প্রাণের (ইন্দ্রিয়বর্গের) মধ্যে এই যাহা বিজ্ঞানময় ইত্যাদি। ১

অভিপ্রায় এই যে, ‘বিজ্ঞানময়ঃ প্রাণেষু’ ইত্যাদি বাক্যে স্বয়ংজ্যাতিস্বরূপ বে আত্মা প্রতিপাদিত হইয়াছে, এখানে কাম, কর্ম ও অবিদ্যার অনাত্মধৰ্মত্ব প্রতিপাদন দ্বারা, তাহাকেই মোক্ষপদে উন্নীত—পরমাত্মাস্বভাবসম্পন্ন করান হইয়াছে ; স্বতরাং এই আত্মা বস্তুতঃ পরমাত্মাই বটে, তাহা হইতে ভিন্ন অন্ত কিছু নহে। ‘এষ সঃ’ কথায় সেই মহান् অজ আত্মারই নির্দেশ করা হইয়াছে। এখানকার ‘যোহন্নং বিজ্ঞানময়ঃ প্রাণেষু’ কথার ব্যাখ্যা [ পূর্বে জনকের প্রশ্ন-বসরে ] যেকুপ করা হইয়াছে, এখানেও ঠিক সেইকুপ ব্যাখ্যাই বুঝিতে হইবে। এই যে, অন্তঃক্রিয়ে—হৃৎপদ্মের মধ্যে বিদ্যমান আকাশ—যাহাকে আশ্রয় করিয়া বুদ্ধিবিজ্ঞান বা বুদ্ধিবৃত্তি প্রকাশ পাইয়া থাকে, এবং যাহা বুদ্ধিবৃত্তি সহকারে সেই আকাশে অবস্থান করে ; অথবা সূর্যুপ্তিসময়ে হৃদয়াভ্যন্তরস্থ এই যে আকাশ—বিজ্ঞানময় আত্মার ( জীবের প্রকৃতস্বরূপ ) পরমাত্মা, যাহা জীবের স্বাভাবিক রূপ, সেই আকাশনামক পরমাত্মাতে শয়ন করে ( অবস্থান করে )। অতীত চতুর্থ অঙ্গিতে “ক এষ তদাতুঃ” ( এই বিজ্ঞানময় আত্মা তখন কোথায় ছিল ? ) এই প্রশ্নের উত্তর হলে এই বিষয় ব্যাখ্যাত হইয়াছে। ২

সেই পূর্বকথিত আত্মাই ব্রহ্ম ও ইন্দ্র প্রভৃতি সকলের বশী, অর্থাৎ তাহারা সকলে ইহার বশে থাকে। পূর্বে ‘এই অক্ষর ব্রহ্মের শাসনে [ শৃণ্য ও চল্ল প্রভৃতি নির্মিত আছে ], ইত্যাদি স্থলে এ কথা উক্ত হইয়াছে। তিনি কেবল

যে বশী, তাহা নহে, পরম্পর সকলের—অঙ্কা ও ইন্দ্র প্রভূতির ও ঈশান—শাসনকর্তা বা ঈশ্বর। শাসনক্ষমতা কখন কখন জন্মগতও হইয়া থাকে, যেমন বলশালী ভূত্যবর্গের উপরেও শিশু রাজকুমারের প্রভুত্ব, সেক্রপ ঘনে না হউক, এইজন্ত বলিতেছেন, তিনি সকলের অধিপতি—অধিষ্ঠানপূর্বক শাসনকর্তা অর্থাৎ স্বতন্ত্র বা স্বাধীন, কিন্তু রাজকুমারের গ্রায় মন্ত্রিপ্রভৃতি ভূত্যবর্গের সাহায্য গ্রহণ করেন না। উক্ত তিনটী ধর্মই পরম্পর হেতু-হেতুমূল্বাপন্ন—যেহেতু তিনি সকলের অধিপতি, সেই হেতু তিনি সকলের ঈশান (শাসনকর্তা), যিনি সাক্ষাৎসম্বন্ধে যাহাকে পালন করেন, তিনি যে, তাহার প্রভু বা ঈশ্বর, ইহা লোকপ্রসিদ্ধও বটে; এইরূপ যেহেতু তিনি সকলের ঈশান, সেই হেতুই তিনি সকলকে বশীভূত রাখেন। ৩

আরও এক কথা, হৃদয়-মধ্যবর্তী এবং বিধি গুণসম্পন্ন সেই স্বস্বক্রপ বিজ্ঞানময় পুরুষ শাস্ত্রবিহিত উক্তম কর্ম দ্বারা বড় হন না—পূর্বাবস্থা অপেক্ষা কোন গুণে বৃদ্ধি পান না, এবং শাস্ত্রনিষিদ্ধ কোন অপকর্ম দ্বারাও অধিক ছেট হন না—নিজের পূর্বাবস্থা অপেক্ষা কিছুমাত্র হীন হন না। অপিচ, [ শঙ্কা হইতে পারে যে, ] অধিষ্ঠান বা পরিচালনা ও পালনাদি কর্ম করিতে যাইয়া সকল লোকই পরের প্রতি অনুগ্রহ বা নিগ্রহ (পীড়ন) করিয়া থাকে, এবং তাহার দৱণ ধর্ম ও অধর্ম দ্বারা সংশ্লিষ্ট হইয়া থাকে, কিন্তু এই পরমাত্মার তাহা হয় না; হয় না কেন? তচ্ছরে বলা হইতেছে—যেহেতু এই পরমেশ্বর সকলেরই ঈশ্বর; সর্বেশ্বর বলিয়া কর্মকেও শাসনে রাখিতে সমর্থ হন,—এবং যেহেতু ইহাই তাহার স্বভাব, সেই হেতু কর্ম দ্বারাও সম্বন্ধ হন না। বিশেষতঃ তিনি ভূতাধিপতি অর্থাৎ অঙ্কা হইতে আরম্ভ করিয়া তৃণগুচ্ছ পর্যন্ত বস্তুমাত্রেই অধিপতি; এ কথার ব্যাখ্যা পুরোহী উক্ত হইয়াছে। ৪

তিনি যাহাদের অধিপতি, তিনি সেই সমস্ত ভূত্যবর্গেরই পালক—রক্ষক। ইনিই সেতু (বাধ), কিরণ সেতু, তাহা বলিতেছেন—‘বিধরণ’ অর্থাৎ বর্ণ-শ্রমাদি-ব্যবস্থার বিশেষক্রমে ধারণকর্তা—রক্ষাকর্তা। এই কথারই অর্থ বিশেষ করিয়া বলিতেছেন—এই যে, পৃথিবী হইতে আরম্ভ করিয়া অঙ্গলোক পর্যন্ত লোকসমূহ, সে সমস্ত লোকের অসম্ভবের জন্ম—সনাতন নিয়মপন্থতি যাহাতে বিনষ্ট না হয়, তাহার জন্ম [ তিনি সেতুক্রমে রহিয়াছেন ]; পরমেশ্বর যদি সেতুর গ্রায় মধ্যবর্তী থাকিয়া ধারণ না করিতেন, তাহা হইলে জগতের সমস্ত নিয়ম বা স্বাভাবিক ধর্মগুলি ভাস্তুয়া ‘যাইত ; [ যাহাতে তাহা না হইতে পারে, ] সেই

অন্ত এই পরমেশ্বরই সেতুরাপে অবস্থান করিতেছেন। এই যে, সেতুভূত পরমেশ্বর ইনিই সেই স্বরংজ্যোতিঃ আহ্বা। এতদ্বিয়ে জ্ঞানসম্পন্ন আত্মার বশিষ্ঠাদি বেসমুদ্রয় ধর্ম নির্দিষ্ট হইল, তাহাই এই ব্রহ্মবিদ্যার ফল। ৫

এই গ্রন্থের ষষ্ঠ প্রপাঠকে ( ষষ্ঠ অধ্যায়ে ) “কিংজ্যোতিরঘঃ পুরুষঃ” ইত্যাদি বাক্যে এই ব্রহ্মবিদ্যাই কথিত হইয়াছে। ইহারও যেকোপ ফল, তাহারও ঠিক সেইরূপই ফল অভিহিত হইয়াছে। এখানে কেবল সেই ব্রহ্মবিদ্যাতেই যে, সমস্ত কর্মকাণ্ডের বিনিয়োগ বা উপযোগিতা, তাহা প্রদর্শিত হইতেছে, কেবল কাম্যকর্মের অংশমাত্র বাদ পড়িতেছে। অভিপ্রায় এই যে, কাম্য কর্ম ভিন্ন ষষ্ঠ রকমের কর্ম আছে, সে সমস্ত কর্মই সাক্ষাৎ বা প্ররম্পরা সম্বন্ধে এই ব্রহ্ম-বিদ্যার উপকার সাধন করিবা থাকে। কিরূপে যে, সেই উপকার সাধন করে, এখানে তাহা প্রদর্শিত হইতেছে—এবংবিধ গুণসম্পন্ন সেই এই উপনিষদ—উপনিষদ্বেত্ত পুরুষকে, বেদাধ্যায়নবিষয়ক নিত্য বিধি হইতে প্রাপ্ত অর্থাত বিজ্ঞাত মন্ত্র ও ব্রাহ্মণাত্মক বেদের অধ্যয়নকূপ বেদানুবচন দ্বারা জানিতে ইচ্ছা করেন ( ১ )। কাহারা ? ব্রাহ্মণেরা ; এখানে ব্রাহ্মণ-শব্দটী ক্ষত্রিয় ও বৈশ্ণবজ্ঞাতিরও উপলক্ষণ ( বোধক ) ; কেন না, বেদাধ্যায়নে ব্রাহ্মণাদি বর্ণত্বেরই অধিকার তুল্য ; অথবা বেদানুবচন অর্থ কর্ম-প্রতিপাদক মন্ত্র ও ব্রাহ্মণ ; তাহা দ্বারা অর্থাত বেদোক্ত কর্ম দ্বারা জানিতে ইচ্ছা করেন। কিরূপে যে, জানিতে ইচ্ছা করেন, তাহ—‘যজ্ঞেন’ ( যজ্ঞ দ্বারা ) ইত্যাদি কথায় প্রকাশ করিতেছেন। ৬

কিন্তু এখানে যাহারা, মন্ত্র ও ব্রাহ্মণকূপ বেদানুবচন’দ্বারা প্রকাশিত [ ব্রহ্মকে ] জানিতে ইচ্ছা করেন, তাহারা এইরূপ ব্যাখ্যা করেন ; ফলতঃ তাহাদের মতে বেদের আরণ্যক অংশ মাত্র ‘বেদানুবচন’ শব্দে পরিগৃহীত হইতে পারে ; কেন না, বেদের কর্মকাণ্ড দ্বারা ত আত্মার স্বরূপ প্রকাশিত হয় না ; কেন না, ‘সেই উপনিষদ পুরুষকে’ ইত্যাদি শ্রতি বিশেষ করিয়া [ আত্মার উপনিষৎ-প্রকাশ্যতাই প্রতিপাদন করিতেছেন ] ; অথচ এখানে সামান্যাকারে নির্দেশ থাকায় ‘বেদানু-বচনেন’ কথায় যথন সমস্ত বেদভাগই বুকাইতেছে ; তথন তাহার একাংশ পরিত্যাগ করা যুক্তিযুক্ত হয় না। ভাল, তোমার ( ভাষ্যকারের ) মতেও উক্ত

( ১ ) ভার্গব্য—বেদের সাধারণতঃ চুইটী ভাগ—( ১ ) মন্ত্রভাগ ও ( ২ ) ব্রাহ্মণভাগ ; এই উভয় ভাগ লইয়া বেদ পূর্ণ হইয়াছে। আপন্তব বলিয়াছেন—“মন্ত্র-ব্রাহ্মণয়োবেদনামধেয়ম্” অর্থাত মন্ত্র ও ব্রাহ্মণ এভুভয়ের নাম বেদ। মন্ত্রভাগ কর্মকাণ্ড ও সংহিতা নামে, আর ব্রাহ্মণভাগ উপনিষদ ও আরণ্যক প্রভৃতি নামে এবং অনামেও পরিচিত। \*

বেদানুবচন শব্দে উপনিষদ্ অংশ পরিত্যাগ করায় একদেশমাত্র প্রতিপাদন করা সমানই রহিল ? না, সে কথা বলিতে পার না ; কারণ, আমরা ‘বেদানুবচন’ শব্দের প্রথমে যে ব্যাখ্যা করিয়াছি, তাহাতে ত কোন বিরোধই নাই ; [ কারণ, সেখানে ‘বেদানুবচন’ শব্দে মন্ত্র ও ব্রাহ্মণ উভয় অংশই গ্রহণ করা হইয়াছে ] ; স্বতরাং উপনিষদ্ও তাহার মধ্যে পড়িয়া গিয়াছে। যজ্ঞাদির সহিত একত্র পঠিত হওয়াতেও [ ‘বেদানুবচন’ শব্দের ] অন্ত কোন প্রকার বিশেষার্থ করা যায় না ; কারণ, যজ্ঞাদির কথা বলিবার জন্যই এখানে ‘বেদানুবচন’ শব্দের প্রয়োগ করা হইয়াছে। ইহা হইতে বুঝা যাইতেছে যে, ‘বেদানুবচন’ শব্দে কেবল যজ্ঞাদি কর্মই প্রতিপাদন করিতেছে ; কেন না, কর্মই লোকের নিত্য স্বাধ্যায় বা অবশ্য পঠনীয় । [ অতএব ‘নিত্য স্বাধ্যায়’ অর্থ করাতেই বেদানুবচন কথায় সমস্ত বেদাংশই পাওয়া যাইতেছে ] । ৭

ভাল, নিত্য স্বাধ্যায়ান্বক কর্মসমূহ দ্বারা অর্থাৎ অবশ্যপঠনীয় কর্মকাণ্ড দ্বারা আস্তাকে জানিতে ইচ্ছা করে কিরূপে ? কেন না, উপনিষদের স্থায় কর্মবিধায়ক গ্রি সমস্ত অংশ ত আর আস্তাত্ত্ব প্রকাশ করে না ? না—এ দোষ হয় না ; কারণ, কর্মসমূহ চিন্তঙ্গির হেতু। অতিপ্রায় এই যে, কর্মানুষ্ঠান দ্বারা যাহাদের চিন্ত উত্তুমকূপে সংস্কৃত ও বিশুদ্ধতা লাভ করিয়াছে, সেই সমুদয় শুন্দরিচিন্ত লোকই বিনা বাধায় উপনিষৎ-প্রকাশিত আস্তাকে জানিতে সমর্থ হয়। আথর্বণ শ্রতিও সেই কথাই বলিতেছেন,—‘অগ্রে বিশুদ্ধ-চিন্ত হইয়া, পশ্চাং ধ্যানযোগে সেই নিষ্কল আস্তাকে দর্শন করিয়া থাকেন।’ স্মৃতিশাস্ত্রও বলিতেছে—‘কর্ম দ্বারা পাপ ক্ষয় হইলে পর, লোকদিগের জ্ঞান উৎপন্ন হয়’ ইত্যাদি । ৮

ভাল, জিজ্ঞাসা করি, নিত্য কর্মসমূহের ফল যে, সংস্কার বা চিন্তঙ্গি, ইহা বুঝা যাইতেছে কিসে ? হঁ, ‘সেই ব্যক্তিই আস্তাজী, যে ব্যক্তি জানে যে, এই কর্ম দ্বারা আমার এই অঙ্গ সংস্কৃত (শোধিত) হইতেছে ; এই কর্ম দ্বারা আমার এই অঙ্গ উপযুক্ততা লাভ করিতেছে’ ইত্যাদি শ্রতি হইতে [ জানিতে পারা যায় ] । বিশেষতঃ সমস্ত স্মৃতিশাস্ত্রও ‘অষ্টাচত্বারিংশৎ সংস্কার’ ( আটচলিশ প্রকার সংস্কার ) ইত্যাদি স্থলে কর্মসমূহকে চিন্তঙ্গির উপায় বলিয়া নির্দেশ করিতেছে ( ১ ) । ভগবদগীতাতেও আছে—‘যজ্ঞ, দান ও তপস্তা, এ সমস্তই

( ১ ) ভাবপর্য—মনু বলিয়াছেন—“নিষেকাদি-শূণ্যানাত্মো মন্ত্রের্যশ্মোদিতো বিধিঃ । তস্ত শাস্ত্রেব্ধিকারঃ স্থান নাত্মেষাত্ম কৰ্মাচন ।” ইতি ।

মনীবিগণের (ধ্যাননিষ্ঠদিগের) শুক্রিকারণ—বজ্ঞানুষ্ঠান দ্বারা বাহাদের হৃদয়গত সমস্ত পাপ ক্ষয় হইয়াছে, তাহারা সকলেই যজ্ঞবিদ্য অর্থাৎ যজ্ঞরহস্য অবগত আছেন' ইতি। [এখন শ্রতির 'যজ্ঞেন' কথার অর্থ বলিতেছেন—] দ্রব্যবজ্ঞ [দ্রব্য-সাধ্য যজ্ঞসমূহ] এবং জ্ঞানবজ্ঞসমূহ (যে সমুদয় যজ্ঞ দ্রব্যনিরপেক্ষ, কেবলই জ্ঞান-আক, সেই সমুদয় যজ্ঞ), এই উভয়েরই উদ্দেশ্য চিন্তক সম্পাদন করা। কর্ম দ্বারা সংস্কার সাধিত হইলে পর, বিশুদ্ধচিত্তে বিনা বাধার জ্ঞানোৎপত্তি হইতে পারে; এই কারণেই জ্ঞানিগণ যজ্ঞ দ্বারা [আত্মাকে] জানিতে ইচ্ছা করিয়া থাকেন। দান দ্বারাও [জানিতে ইচ্ছা করেন]; দানও পাপক্ষর ও ধর্মবৃক্ষের উপায়; এই জন্তু [তাহা দ্বারাও আত্মবেদন সম্ভব হব]। তপস্ত্বা দ্বারা—'তপঃ' শব্দে সাধারণতঃ কচ্ছ চাঙ্গায়গাদি সমস্ত ব্রতই ধরা যাইতে পারে; এই জন্তু 'অনাশকেন' বিশেধণ প্রদত্ত হইয়াছে—'অনাশক' অর্থ—কামনাপূর্বক ভোগ না করা, কিন্তু ভোজন-নিরুত্তি অর্থ নহে; কারণ, ভোজন নিরুত্তি হইলে সাধকের মৃত্যুরই সন্তাবনা হয়, আত্মবেদনের আর সন্তাবনা থাকে না; [অতএব ক্রিয়া অর্থ হইতে পারে না]। ৯

এখানে 'যজ্ঞ, দান, তপঃ ও বেদানুবচন' শব্দে সমস্ত নিত্য কর্ম বুকাইতেছে। কাম্য কর্মভিন্ন যত কিছু নিত্য কর্ম আছে, তৎসমস্তই আত্মজ্ঞান সমুৎপাদন করিয়া থাকে; সেই আত্মজ্ঞান দ্বারা উহা মোক্ষলাভেরও কারণ হইয়া থাকে। এইরূপে কর্মকাণ্ডের সহিত আত্মবিশ্বার একবাক্যতা বা একার্থপরতাও সিদ্ধ হইতেছে। এখানে যে সমস্ত উপায় উপনিষিষ্ঠ হইল, সে সমস্তের সাহায্যে যথা-বর্ণিত এই আত্মাকে অবগত হইয়া মুনি হয়—আত্মবিষয়ে মনন করে বলিয়া মুনি—যোগী হয়। বুবিতে হইবে, যথোক্তপ্রকার এই আত্মাকে জানিয়াই মুনি হয়, অন্ত তত্ত্ব জানিয়া নহে। ১০

তাল, অন্তবিষয়ক জ্ঞানেও ত মুনি হইতে পারা যায়; তবে ক্রিয়ে অবধারণ করা হইতেছে যে, 'ইহাকে জানিয়াই' [মুনি হয়] ? হঁ, অন্তবিষয়ক জ্ঞানেও মুনি হইতে পারে সত্য, কিন্তু অন্তবিষয়ক জ্ঞানে যে, কেবল মুনিই হইবে, তাহার নিশ্চয়তা নাই; সে লোক কর্ম্মও হইতে পারে; কিন্তু এই উপনিষদ পুরুষকে (আত্মাকে) জানিলে সে কেবল মুনিই হয়, কথনও কর্ম্ম হয় না। অতএব মুনিভূত্বাভের অসাধারণ বা অব্যভিচারী কারণ নির্দিশের অভিপ্রায়েই এখানে

অর্থাৎ গর্ভাধান হইতে আরম্ভ করিয়া অন্তেষ্টিক্রিয়া পর্যন্ত সমস্ত বৈধ কর্ম যাহার মতপূর্বক অনুষ্ঠিত হয়, তাহারই এই শাস্ত্রজ্ঞ জ্ঞানলাভে অধিকার, অঙ্গের নহে ইত্যাদি।

‘এতম্ এব’ বলিয়া অবধারণ করা হইতেছে। এই আত্মাকে সম্যক् অবগত হইলে কিসের দ্বারা কাহাকে দর্শন করিবে? অর্থাৎ তখন আত্মজ্ঞানের প্রভাবে ভেদবুদ্ধি বিলুপ্ত হইয়া যায়; স্মৃতিরাখ তখন আর ভেদবুদ্ধি-সাপেক্ষ কর্মাধিকার থাকে না; কাজেই তখন কেবল একমাত্র মননই হইয়া থাকে। অপিচ, এই আত্মস্বরূপ স্ব-লোক পাইবার প্রত্যাশায় প্রত্যাজিগণ—প্রত্যজনশীল সম্ম্যাসিগণ প্রত্যজ্যা করিয়া থাকেন, অর্থাৎ সমস্ত কর্ম পরিত্যাগ করিয়া সম্ম্যাস গ্রহণ করিয়া থাকেন।

এখানে ‘এতম্ এব লোকম্ ইচ্ছন্তঃ’ এইরূপ অবধারণ থাকায় বুঝা যাইতেছে যে, যাহারা বাহ্যলোকপ্রার্থী অর্থাৎ পুত্র, বিস্ত ও স্বর্গাদি লোক লাভের অভিলাষী, তাহাদের পারিব্রাজ্য বা সম্ম্যাস গ্রহণে অধিকার নাই। কেন না, কাশীপ্রদেশ-বাসী কোন লোক যদি হরিদ্বারে যাইতে ইচ্ছুক হয়, সে কখনই পূর্বাভিযুক্ত গমন করে না; অতএব যাহারা পুত্রাদি বাহ্যলোকপ্রার্থী হয়, পুত্র, কর্ম ও অপর ব্রহ্ম-বিষ্ণাই তাহাদের সাধন অর্থাৎ অভীষ্টলাভের উপায় হয়। শ্রতি বলিতেছেন—‘পুত্র দ্বারাই এই লোক জয় করিতে হয় (আয়ত্ত করিতে হয়), কিন্তু অন্ত কর্ম দ্বারাই নহে’ ইত্যাদি। অতএব বাহ্য লোকত্বাধিগণের পক্ষে পুত্রাদি সাধনসমূহ ত্যাগ করিয়া পারিব্রাজ্য স্বীকার করা কখনই যুক্তিযুক্ত হয় না; কেন না, তাহারা যাহা চাহে, পারিব্রাজ্য তাহার সাধন (আপ্তির উপায়) নহে। অতএব ‘এতম্ এব লোকম্ ইচ্ছন্তঃ প্রত্যজন্তি’ এইরূপ অবধারণ করা যুক্তিযুক্তই হইয়াছে। আত্ম-লোকপ্রাপ্তি অর্থ—অবিষ্ঠানিবৃত্তির পর স্বস্তরূপে অবস্থান ভিন্ন আর কিছুই নহে। অতএব যদি কেহ আত্মলোক পাইতে ইচ্ছুক হয়, তবে তাহার পক্ষে সমস্ত ক্রিয়া হইতে বিরত থাকাই আত্মলোক-লাভের প্রধান—অন্তরঙ্গ সাধন; যেমন পুত্রাদি সাধনসমূহ আত্মপ্রাপ্তির অসাধনত নিবন্ধন উহারা কেবল ত্রিবিধ অনাত্মলোক প্রাপ্তিরই সাধন হয়, ইহাও তত্ত্বপ (১)। পুত্রাদি কর্ম দ্বারা যে, আত্মলোক লাভের সন্তানাই নাই; সন্তানা নাই বলিয়াই উহারা আত্মলোকের বিরোধী, একটা আঘরা অগ্রেই বলিয়াছি। ১২

---

(১) তাৎপর্য—সাধন দ্রুই প্রকার—অন্তরঙ্গ ও বহিরঙ্গ। যাহা সাক্ষৎস্বরূপে ফল-নিষ্পত্তির উপায়, তাহা অন্তরঙ্গ, আর যাহা পরোক্ষতাৰে—পরম্পরাস্বরূপে ফল-নিষ্পত্তির সহায়, তাহা বহিরঙ্গ। কর্মসাত্ত্বই বহিরঙ্গ; কারণ, উহারা কেবল জ্ঞান লাভের উপরোক্তি চিন্ত-ক্রিয়াত্মকদ্বারা; আর সম্ম্যাস হইতেছে অন্তরঙ্গ সাধন; কারণ, সম্ম্যাসের পরেই আত্মপ্রাপ্তি সংষ্টিত হয়।

অতএব, যাহারা আত্মলোক পাইতে ইচ্ছা করেন, তাহারা প্রব্রজ্যাই গ্রহণ করিয়া থাকেন, অর্থাৎ অবশ্যই সমস্ত ক্রিয়া হইতে নিবৃত্ত হন। ত্রিবিধি অনাত্মলোকপ্রার্থীদিগের অন্ত যেমন অবশ্য-কর্তব্যক্রপে পুত্রাদি সাধনসমূহ বিহিত হইয়াছে, তেমনই আত্মলোকপ্রার্থী ব্রহ্মবিদের সমন্বেও সর্বক্রিয়া-নিবৃত্তিক্রপ পারিব্রাজ্য বা সন্ধ্যাসহ বিহিত হইতেছে। ১৩

তাল, আত্মলোকপ্রার্থী লোকেরা যে, কেবল প্রব্রজ্যাই করিয়া থাকে, বলা হইতেছে, তাহার কারণ কি? এই প্রশ্নের উত্তরে শ্রতি নিজেই অর্থবাদক্রপে কারণ প্রদর্শন করিতেছেন—শ্রতির ‘হ, আ, বৈ’ শব্দে পুরাবৃত্ত বা প্রাচীন পদ্ধতি স্ফুচিত হইতেছে। পূর্ব অর্থাৎ অতীতকালীন বিদ্঵ান् আত্মজ্ঞ লোকেরা প্রজা—সন্তান কামনা করেন নাই, অর্থাৎ লোকত্ব-সাধন—ত্রিবিধি লোকপ্রাপ্তির উপায়-ভূত পুত্রাদি ও অপর বিদ্যার অনুষ্ঠান করেন নাই। এখানে ‘প্রজা’ কথাটী কর্ম ও অপর ব্রহ্মবিদ্যারও ঘোতক; ঐ একই শব্দে বাহলোকত্বের উপায়ভূত ঐ ত্রিবিধি সাধনই বুঝাইতেছে। ১৪

তাল, জিজ্ঞাসা করি, আত্মজ্ঞেরাও ত নিশ্চয়ই অপর-ব্রহ্মবিদ্যার অনুশীলন করিয়া থাকেন; তাহার দর্শনই তাহাদের বৃ্যখান (সমস্ত এষণার পরিত্যাগ) হইয়া থাকে; [ নচেৎ বৃ্যখান হওয়াই অসম্ভব হয় ]। না—এ আপত্তি হইতে পারে না; কারণ, ব্রহ্মবিদের সমন্বে অপবাদ বা নিন্দাবাদ রহিয়াছে;—‘ব্রহ্ম তাহাকে বঞ্চিত করেন, অর্থাৎ তাহার পক্ষে ব্রহ্মদর্শন সম্ভব হয় না, যে লোক আত্মার অন্তর্ব্রহ্ম দর্শন করে, অর্থাৎ ব্রহ্ম ও আত্মার ভেদ দর্শন করে’, ‘সকলে তাহাকে প্রতারিত করে, [ যে লোক আত্মার অন্তর্ব্রহ্মকে জানে ]’, এই শ্রতি অ-পরব্রহ্ম দর্শনেরও নিন্দা করিতেছে। কেন না, শ্রতিতে ‘সর্ব’ শব্দ থাকায়, অ-পরব্রহ্ম তাহার অনুভূত হইয়া পড়িয়াছে। [ অন্ত শ্রতি বলিতেছেন—‘যাহাতে অন্ত কিছু দর্শন করে না’ ইতি। বিশেষতঃ ‘[ ব্রহ্মের ] পূর্ব বা আদি নাই, অন্ত নাই, অন্তর ( মধ্য ) ও বাহ ( বাহির ) নাই’, এই শ্রতিতে ব্রহ্মেতে পূর্ব পশ্চাত্য বাহ ও আন্তর দর্শনও নিবিদ্ধ হইয়াছে। আরও আছে—‘সে সমস্ত কে কিসের দ্বারা কাহাকে দর্শন করিবে, কাহাকেই বা জানিবে?’ অতএব বৃ্যখানে একমাত্র আত্মদর্শন ভিন্ন অন্ত কোনও কারণের অপেক্ষা করে না। ১৫

[ যাহারা প্রজা কামনা করে না, ] তাহাদের অভিপ্রায় কি? তাহা কথিত হইতেছে—প্রজাক্রপ সাধন দ্বারা আমরা কোন প্রয়োজন ( ফল ) সাধন করিব? কেন না, প্রজা যে, বাহলোক-সিদ্ধির উপায়, ইহা নিশ্চিতক্রপে পরিজ্ঞাতই

আছে ; আমাদের ত আত্মাতিরিক্ত সেই বাহলোক বলিয়া কিছু নাই সমস্তই আমাদের আত্মস্বরূপ, এবং আমরাও সকলের আত্মস্বরূপ ; আমাদের আত্মা ত আত্মা বলিয়াই (স্বরূপ বলিয়াই) অপর কোনও সাধনের সাহায্যে উৎপাদ্য ( যাহার উৎপাদন করা হয়, এমন ), বিকার্য, প্রাপ্য বা সংক্ষার্য নহে ; ( ১ ) [ স্ফুরাঃ তাহার জগ্ন কোন সাধনেরই আবশ্যক হয় না ] । ১৬

তবে যে, আত্মাজীর আত্মসংক্ষারার্থ কর্মের অপেক্ষা হইয়া থাকে, বুঝিতে হইবে, দেহেজ্জিয়াদিতে আত্মদর্শনই তাহার কারণ ; কেন না, ‘ইদং মে অনেন অঙ্গং সংক্ষিয়তে’ ( এই কর্ম দ্বারা আমার এই অঙ্গ সংক্ষিয়ত বা শুল্ক করা হইতেছে ), এইরূপে অঙ্গাঙ্গিভাবের অর্থাঃ আমি অঙ্গী, আমার অঙ্গ, এইরূপে দেহ ও আত্মার অঙ্গাঙ্গিভাব সম্বন্ধের উল্লেখ রহিয়াছে । যে লোক নিরস্তর আত্মার একমাত্র বিজ্ঞানঘন স্বভাব দর্শন করে, তাহার পক্ষে ভেদদর্শনমূলক অঙ্গাঙ্গিভাবসংক্ষার কথনই সন্তুষ্ট হয় না ; এই জগ্নই [ তাহারা মনে করেন যে, ] পুত্র প্রভৃতি সাধন দ্বারা আমরা কি করিব ? পুত্রাদি সাধন-সাধ্য যে ফল, তাহা অজ্ঞলোকদিগের জগ্নই বিহিত ; কেন না, মৃগত্বক্ষিকাতে জলভাস্ত্বিযুক্ত পুরুষই সেই জলপানে প্রবৃত্ত হয়, কিন্তু তা’ বলিয়া কি, যে লোক জলশূণ্য উধর ভূমি মাত্র দর্শন করে, তাহারও সেখানে জলপানে প্রবৃত্তি হওয়া যুক্তিসংজ্ঞত হয় ? এইরূপ [ তাহারা ও মনে করেন যে, ] পরমার্থ সত্য আত্মলোকদর্শী আমাদেরও মৃগত্বক্ষিকাতুল্য অজ্ঞজন-দৃশ্য অসত্য বিষয়ে প্রবৃত্তি হওয়া যুক্তিসংজ্ঞত নহে ; ইহাই এ কথার অভিপ্রায় । ১৭

এই অভিপ্রায়েই বলা হইতেছে যে, পরমার্থদর্শী আমাদের অশনায়াদি সংসারধর্ম্মবর্জিত ও ভাল-মন্দ কার্য দ্বারা বিকারশূণ্য আত্মাই একমাত্র লোক—অভিপ্রেত ফল ; অথচ সাংসারিক সাধ্য-সাধনাদি সর্বধর্ম্মবিনিশ্চূর্ণ আত্মার সম্বন্ধে অন্ত কোন সাধনও প্রার্থনীয় হইতে পারে না । যাহা সাধ্য, তাহারই সাধনের অন্বেষণ আবশ্যক হয়, অসাধ্য ( নিত্য ) বিষয়ে যে সাধনের অনুসরণ করা হয়, তাহা

( ১ ) তাংপর্য—ক্রিয়ামাত্রেরই একটা কর্ম থাকে,—সেই কর্ম কোথাও উৎপাদ্য হয়, যেমন কুস্তকারের ক্রিয়া দ্বারা উৎপন্ন ঘট শরীর প্রভৃতি, কোথাও বিকার্য হয়, যেমন—কাটকে ক্ষম করা হয়, এখানে ক্ষম বিকার্য কর্ম, কোথাও সেই কর্মটী সংক্ষার্য হয়, যেমন ঘর্ষণ দ্বারা দর্পণের ময়লা অপনয়ন করা হয়, এইজন্ত দর্পণ সংক্ষার্য ; কোথাও বা কর্মটী আপ্য হয়, যেমন—গমন দ্বারা আপ্য প্রাপ্য আমাদি । আজ্ঞা কিন্তু উৎপাদ্য, বিকার্য, সংক্ষার্য বা আপ্য কোন কর্মই হইতে পারে না ।

বস্তুতঃ অলভ্রমে শুক ভূমিতে সন্তুষ্টগণের তুল্য, অথবা আকাশে পাথীর পদচিহ্ন অন্বেষণের অনুরূপ । ১৮

অতএব ব্রাহ্মণগণ এই আত্মাকে উত্তমরূপে জানিয়া অবশ্যই প্রব্রজ্যা করিবে, কিন্তু কর্মারণ্ত করিবে না । যেহেতু প্রাচীনগণ এইরূপে আত্মতত্ত্ব অবগত হইয়া সন্তুষ্ট-কামনায় পরামুখ হইয়া, এবং এইরূপ সাধ্য-সাধন ব্যবহারকে—ইহা অজ্ঞজন-সেব্য বলিয়া নিন্দা করত [ তাহারা ] কি করিতেন, তাহা বলা হইতেছে—তাহারা পুরু কামনা হইতে, বিভু কামনা হইতে, এবং স্বর্গাদি লোককামনা হইতেও বুঝান করিয়া অর্থাৎ ঐ সমস্ত বিষয়ে কামনা পরিত্যাগ করিয়া ভিক্ষা-চর্যা করিতেন, ইত্যাদি অংশ পূর্বেই ব্যাখ্যাত হইয়াছে । অতএব, ‘আত্মলোক পাইতে ইচ্ছুক হইয়া প্রব্রজ্যা করিয়া থাকেন (‘প্রব্রজন্তি’), এই ‘অর্থবাদ’ বাক্য হইতেই ‘প্রব্রজেয়ঃ’ (প্রব্রজ্যা করিবে) এইরূপ বিধিকল্পনাও সুসঙ্গত হয় । এই বাক্যটী যখন অর্থবাদযুক্ত, তখন আত্মার প্রশংসাধ্যাপন দ্বারা যে, এ বিষয়ে সাধারণ লোকের আভিমুখ্য (গুৎসুক্য) কল্পনা করা, তাহা কখনই উপপন্ন হয় না; কেন না, ‘প্রব্রজন্তি’ বাক্যের অর্থবাদ বা প্রশংসাস্থচক বাক্য হইতেছে পরবর্তী—‘এতৎ হ শ্চ’ ইত্যাদি বাক্য; সুতরাং ‘প্রব্রজন্তি’ বাক্যটী অর্থবাদস্বরূপ হইলে, সে কখনই অপর অর্থবাদের আকাঙ্ক্ষা করিত না; অথচ ‘প্রব্রজন্তি’ বাক্যটী কিন্তু ‘এতৎ হ শ্চ’ ইত্যাদি অর্থবাদের নিশ্চয়ই অপেক্ষা করিতেছে ( ১ ) । ১৯

যেহেতু পূর্বেতন বিদ্বান্সমূহ প্রজাদি কর্ম হইতে নিবৃত্ত হইয়া, কেবল প্রব্রজ্যাই করিতেন, সেই হেতু ইদানীন্তন লোকেরাও অবশ্যই প্রব্রজ্যা করিবে; এইরূপ বাক্যসম্বন্ধ ঘোষনা করিলে, উক্ত বাক্যটী আর প্রাপ্য লোকের স্তুতি প্রকাশন দ্বারা সাধারণ লোকদিগের আভিমুখ্যপর বা প্রবৃত্তিজনক বলিয়া পরিকল্পিত হইতে পারে না । পূর্বেও ‘বিজ্ঞান ও প্রব্রজ্যার একই কর্তা উপদিষ্ট হওয়ার’

( ১ ) প্রাংপ্য—বিধিবিহিত কার্যে লোকের প্রবৃত্তি জন্মাইবার নিষিদ্ধ বিধেয় বিষয়ের প্রশংসা করা আবশ্যিক হয়; সেই প্রশংসাবোধক বাক্যকে ‘অর্থবাদ’ বলে । আবার নিষিদ্ধ কার্য হইতেও লোকদিগকে ফিরাইবার জন্ম নিষিদ্ধ কর্মের নিম্না করা আবশ্যিক হয়; সেই নিষ্ঠাপন বাক্যকেও ‘অর্থবাদ’ বলে । বিধি ও নিষেধ উভয়েই অর্থবাদের অপেক্ষা করে, কিন্তু ‘অর্থবাদ’ কখনই অপর অর্থবাদের অপেক্ষা করে না । অথচ এখানে ‘প্রব্রজন্তি’ বাক্যটী ‘এতৎ হ শ্চ’ ইত্যাদি অর্থবাদের অপেক্ষা করিতেছে; কাজেই বলিতে হইবে যে, ‘প্রব্রজন্তি’ বাক্যটী কখনই ‘অর্থবাদ’ নহে, উহা বিধিবাক্য ।

ইত্যাদি বাক্যে এ কথা আবরা বুঝাইয়া দিয়াছি। উক্ত বাক্যের অর্থবাদভের বিপক্ষে বেদানুবচনের সঙ্গে একত্র পাঠও অপর কারণ; অভিপ্রায় এই যে, আত্মজ্ঞানের সাধনকাপে বিহিত ‘বেদানুবচন’ প্রভৃতি যেকূপ ‘অর্থবাদ’ নহে, পরম্পর সত্যার্থ-জ্ঞাপকমাত্র, সেইরূপ বেদানুবচন প্রভৃতির সহিত একত্র পঠিত ‘পারিব্রাজ্য’ও যথন আত্মলোক প্রাপ্তির উপায়, তখন উহারও অর্থবাদভ কল্পনা করা সম্ভব হয় না। বিভিন্ন ফলোপদেশও ইহার অপর হেতু, যেমন ‘পুত্র দ্বারাই ইহলোক জয় করিতে হয়, অন্ত কর্ম দ্বারা নহে, এবং কর্ম দ্বারা পিতৃলোক জয় করিতে হয়, (অন্ত দ্বারা নহে)’ এই স্থলে পুত্র ও কর্ম দ্বারা লভ্য বিভিন্ন ফলের উল্লেখ আছে, ঠিক তেমন ‘এই আত্মস্বরূপ লোক বিশেষভাবে অবগত হইয়া’ এই স্থলেও বাহু অপরাপর সম্ভব লোক হইতে স্বতন্ত্র ফলকাপে আত্মার নির্দেশ করিতেছেন। আর ইহাও বলা যায় না যে, ‘প্রত্রজ্ঞি’ এই কথাটী প্রসিদ্ধের গ্রায় কেবল আত্মলোকেরই প্রশংসাবোধক মাত্র এবং প্রধান বা বিধেয় বিদ্য যেকূপ অর্থবাদের অপেক্ষা করে, ইহাকে সেকূপও বলিতে পারা যায় ; কারণ, তাহা হইলে একবার মাত্র উহার উল্লেখ থাকিত ; [ এখানে কিন্তু ‘প্রত্রজ্ঞি’ ও ‘বৃথায় অর্থ ভিক্ষাচর্য্যং চরণ্তি’ এইরূপে দ্রুইবার উল্লেখ রহিয়াছে, ইহা অর্থবাদের পক্ষে সম্ভব হয় না ] (১)। ২০

একথাও বলিতে পারা যায় না যে, পারিব্রাজ্য যথন অনুষ্ঠেয়—অনুষ্ঠান-সাপেক্ষ, তখন বৈধ কর্মের গ্রায় উহা দ্বারাও বিধির স্তুতি উপপন্ন হইতে পারে ; কারণ, পারিব্রাজ্য নিজে অনুষ্ঠেয় হইয়াও যদি অপরের স্তাবক হয়, তাহা হইলে অনুষ্ঠেয় ‘দর্শপূর্ণমাস’ প্রভৃতি ঘাগও অগ্রের স্তুতিরূপে কল্পিত হইতে পারে। আর এতদ্বিভিন্ন স্থানে পারিব্রাজ্যের কর্তব্যতা-বিধানক এমন কোন বাক্যও দেখা যায় না, যাহার অন্ত এখানে উহা স্তুতিবোধক হইবে। পক্ষান্তরে অন্ত কোন স্থানে যদি পারিব্রাজ্যের বিধান কল্পনাই করা হয়, তাহা হইলেও এখানেই পারিব্রাজ্যের সেই বিধি প্রধানভাবে কল্পনা করা উচিত। আর যদি অনধিকৃত

( ১ ) তাংপর্য—যাহার যাহা স্তুতাবসিক, কখন কখন অর্থবাদ বাক্যে যাহাও বর্ণিত হয়, যেমন, ‘বাযুরৈ ক্ষেপিষ্ঠা দেবতা’, এই স্থলে বাযুর স্তুতাবসিক শীঘ্ৰগামিতাৰ অনুবাদ কৰা হইয়াছে। অথবা কোথাও প্রধান প্রতিপাত্তি বিষয়েই স্তুতি কৰা আবশ্যক হয়, যেমন ‘দর্শপূর্ণমাস’ নামক ঘাগে অর্থবাদ রহিয়াছে। এখানে ‘প্রত্রজ্ঞি’কে অর্থবাদ বলিলে, হয় তাহার বিধেয়ত্ব স্বীকৃত করিতে হয়, না হয় ‘বৃথায়’ ইত্যাদি বাক্যাংশ ত্যাগ করিতে হয়, কারণ, অর্থবাদের পুনরুজ্জি হইতে পারে।

(অপ্রাসঙ্গিক) বিষয়ে পারিভ্রাঞ্জ্যের বিধি কল্পনা করা হয়, তাহা হইলে ত পারিভ্রাঞ্জ্যের স্থায় বৃক্ষারোহণাদি যাদৃচ্ছিক কার্যেরও বিধি কল্পনা করা বাইতে পারে; কারণ, অবশ্যকর্তৃব্যক্তিপে উভয়ই অবিজ্ঞাত; উভয়ের মধ্যে অজ্ঞাতত্ত্ব অংশে কিছুমাত্র বিশেষ নাই; অতএব এখানে স্তুতিবাদের নামগন্ধও কল্পনা করিতে পারা যাব না। ২১

তাঙ্গ, সেই ব্রাহ্মণগণ যদি এই আত্মাকেই একমাত্র প্রাপ্য বলিয়া মনে করেন, তাহা হইলেও, তৎপ্রাপ্তির উপারূপে কর্ম্মেরই বা অনুষ্ঠান করেন না কেন? পারিভ্রাঞ্জ্য অবলম্বনের প্রয়োজন কি? তত্ত্বের বলিতেছেন—কর্ম্মের সহিত এই আত্মার সম্বন্ধ নাই; নাই বলিয়াই [ তাহারা কর্ম্ম করেন না ]। তাহারা, যে আত্মাকে পাইবার ইচ্ছায় প্রব্রজ্যা অবলম্বন করিয়া থাকেন, সেই আত্মা সাধনরূপে কিংবা ফলরূপে, অধিক কি, উৎপাদাদি চতুর্বিধ কর্ম্মের কোন এক প্রকারেও ক্রিয়ার সহিত সম্বন্ধ নহে; এই কারণেই শ্রতিতে আত্মার ‘স এব নেতি নেতি আত্মা, অগৃহঃ নহি গৃহতে’ ইত্যাদি লক্ষণ অভিহিত হইয়াছে। বেহেতু যথোক্ত লক্ষণসম্পন্ন আত্মা কর্ম্ম, ফল ও সাধনের সহিত অসম্বন্ধ, সংসারগোচর যে কোনরূপ ধর্ম্ম বা গুণ আছে, তদ্বিলক্ষণ, ক্ষুধা পিপাসাদির অতীত ও স্তুলভাদি ধর্ম্মশূল্গ এবং জন্ম, জরা, মরণ ও ভয় বিবজ্জিত অমৃতস্বরূপ, সৈন্ধবথণের স্থায় একমাত্র বিজ্ঞানস্বভাব স্বয়ংজ্যোতিঃ (স্বপ্রকাশ), এক অস্তিত্ব, পূর্ব ও পর (কার্য ও কারণ) এবং আন্তর ও বাহ্য-বজ্জিত, এরূপ লক্ষণই শান্ত ও যুক্তির সাহায্যে অবধারিত হইয়াছে; এবং এখানেও জনক-যজ্ঞবক্ষ্যসংবাদে বিশেষভাবে সমর্পিত হইয়াছে; অতএব যথোক্তলক্ষণ সম্পন্ন আত্মাকে আত্মরূপে বিশেষভাবে অবগত হইলে, তাহার পক্ষে আর কর্ম্মানুষ্ঠান সম্বন্ধের হয় না। এই অগৃহই আত্মাকে নির্বিশেষ—সর্বপ্রকার বিশেষ ধর্ম্মশূল্গ বলিয়া স্বীকার করিতে হয়। ২২

কেন না, যে লোক চক্ষুশান্ত, সেই লোক দিবাভাগে পথ চলিতে বাইয়া কথনই কৃপে বা কণ্টকে পতিত হয় না। বিশেষতঃ সমস্ত কর্ম্মফলই যথন ব্রহ্মবিদ্যাফলের অন্তর্ভূত, তথন কর্ম্মসাধ্য সমস্ত ফলই তাহার অবস্থাভ্য; কোন বৃক্ষিমান লোকই অবস্থাভ্য ফলের জন্য যত্ন করে না। [ এবিষয়ে একটী লোকিক গাথা আছে যে, ] ‘নিকটে বা গৃহকোণে যদি মধু পাওয়া যাব, তাহা হইলে, কিসের জন্য পর্বতে বাইবে? অভিজ্ঞিত বিষয়ের সিদ্ধি বা প্রাপ্তিসম্বন্ধে কোন বৃক্ষিমান লোক তাহার জন্য আবার যত্ন করে? ’ ভগবদ্গীতাতেও আছে—

‘হে পার্থ, সমস্ত কর্মই নিঃশেষভাবে জ্ঞানে পরিসমাপ্ত হয়, অর্থাৎ সমস্ত কর্মফল জ্ঞানকলের অন্তভুত হয়।’ আর এখানেও বলা হইয়াছে—‘ব্রহ্মবিদ্য পুরুষ, যে পরমানন্দ জ্ঞান করেন, অগ্নাত্ম প্রাণিগণ তাহারই অংশমাত্র ভোগ করিয়া থাকে’; অতএব ব্রহ্মবিদের পক্ষে কর্মারণ্ত নিতান্তই অসন্তব ও অনুপযোগী। ২৩

যেহেতু সর্বাভিলাষবিবর্জিত সেই পুরুষ ‘নেতি নেতি’রূপে সর্বনিষেধের অবধিক্রমে অবস্থিত আত্মার স্বরূপ অবগত হইয়া, নিজেও তৎস্বরূপেই অবস্থান করেন, সেই হেতুই যথোক্ত আত্মস্বরূপে বর্তমান সেই আত্মজ্ঞ পুরুষকে এই বঙ্গ্য-মাণ দুইটী বিষয় প্রাপ্ত হয় না। সেই দুইটী বিষয় কি কি, তাহা বলা হইতেছে,—এই নিমিত্ত অর্থাৎ শরীর ধারণাদি প্রয়োজনে [আমি] পাপ—অপুণ্য কর্ম করিয়াছি, আমি দুষ্কর্ম করিয়াছি; এই দুষ্কর্মের দরুণ আমি নরকে গমন করিব—এইরূপে যে পাপকর্মকারীর পশ্চাত্তাপ বা অনুশোচনা, সেই পশ্চাত্তাপে ইহাকে—নেতি—নেতি—সর্বসংসারধর্মশূল্য আত্মাকে আক্রমণ করে না; সেইরূপ এই কারণে—‘অমুক ফলের অভিলাষে আমি কল্যাণ করিয়াছি, অর্থাৎ যজ্ঞ-দানাদি পুণ্য কর্ম করিয়াছি, অতএব আমি দেহান্তরে সেই শুভ কর্মের ফলস্বরূপ সুখরাশি সম্ভোগ করিব’, ইত্যাকার হৰ্ষও তাহাকে অভিভূত করে না; এই ব্রহ্মজ্ঞ পুরুষ পুণ্য ও পাপাত্মক উভয়প্রকার কর্মই অতিক্রম করিয়া থাকেন। ২৪

এই প্রকার ব্রহ্মজ্ঞ সন্ন্যাসীর উভয়প্রকার কর্মই ক্ষয় প্রাপ্ত হয়—পূর্ব জন্মে যে সমস্ত পুণ্য পাপ করিয়াছিলেন, সে সমস্ত, এবং ইহ জন্মেও যে সমস্ত পুণ্য ও পাপকর্ম করিয়াছিলেন, সে সমস্তও ক্ষয়প্রাপ্ত হয়, এবং তাহার কৃত কোন কর্মই আর পুণ্য পাপক্রম অদৃষ্ট সমুৎপাদনে সমর্থ হয় না। আরও এক কথা, কৃত ও অকৃত—কৃত অর্থ—অবগ্নান্তের যে কর্ম করা হইয়াছে, আর অকৃত অর্থ—সেই অবগ্নান্তের যে কর্ম করা হয় নাই, সেই কৃতকৃতও ইহাকে তাপ দেয় না; কেন না, যে লোক অনাত্মজ, তাহাকেই কৃত কর্ম ফলদান দ্বারা, আর অকৃত কর্ম প্রত্যবার সমুৎপাদন দ্বারা সন্তাপ প্রদান করিয়া থাকে; কিন্তু এই আত্মজ্ঞ পুরুষ আত্মজ্ঞানক্রম অধিদ্বারা সমস্ত কর্মরাশিকে ভস্ত্রীভূত করিয়া ফেলেন। গীতামূলতিতেও আছে—‘সমিক্ষ অর্থাৎ প্রদীপ্ত অঘি বেন্নপ কার্ত্তরাশিকে [ ভস্ত্রসাং করে, তজ্জপ জ্ঞানাপ্তি সমস্ত কর্মকে ভস্ত্রীভূত করিয়া ফেলে ]’ ইত্যাদি। যে সমস্ত পুণ্য ও পাপের ফলে এই বর্তমান দেহ আরুক হইয়াছে, কেবল সেই সমুদয় পুণ্য ও পাপই ফলোপভোগ দ্বারা ক্ষয়

করিতে হৈ। অতএব বুঝিতে হইবে, ব্রহ্মবিদের সহিত কর্মের কোনও সম্বন্ধ নাই (১) ॥৩১২॥২২॥

**তদেতদৃচাভ্যক্তম্**—এষ নিত্যে মহিমা ব্রাহ্মণস্য ন বর্ণতে কর্মণা নো কনীয়ান्। তন্মেব স্তাঁ পদবিৎ, তৎ বিদিত্বা ন লিপ্যতে কর্মণা পাপকেনেতি, তন্মাদেবংবিচ্ছান্তো দান্ত উপরতস্তিতিক্ষুঃ সমাহিতো ভূত্বাত্মনেবাত্মানং পশ্যতি সর্বমাত্মানং পশ্যতি; মৈনং পাপ্ন্যা তরতি, সর্বং পাপ্ন্যানং তরতি, মৈনং পাপ্ন্যা তপতি, সর্বং পাপ্ন্যানং তপতি, বিপাপ্তে বিরজে-ইবিচিকিৎসো ব্রাহ্মণে ভবতি, এষ ব্রহ্মলোকঃ সত্ত্বাড়েনং প্রাপিতোহসীতি হোবাচ যাজ্ঞবল্ক্যঃ। মোহহং ভগবতে বিদেহান् দদামি মাঞ্ছাপি সহ দান্ত্যায়েতি ॥ ৩১৩ ॥ ২৩ ॥

**সর্বলার্থঃ ১**—তৎ এতৎ (তত্ত্বং) ধাচা (মন্ত্রেণ, ন কেবলং ব্রাহ্মণেন মন্ত্রেণাপি) অভ্যক্তম্ (প্রকাশিতন্ত্বে) মন্ত্রেণ ব্রাহ্মণার্থে দৃঢ়ীক্রিয়তে, মন্ত্র-ব্রাহ্মণরোরেকার্থপরত্বাদিতি ভাবঃ),—ব্রাহ্মণস্য (ব্রহ্মবিদঃ) এষঃ (সর্বসংসারধর্ম-বৈলক্ষণ্যাঙ্গপঃ) মহিমা (স্বভাবঃ) নিত্যঃ (উৎপত্তি-বিনাশবর্জিতঃ); [অতএব] কর্মণা ন বর্ণতে (বুঝিঃ ন প্রাপ্তোতি), নো(ন) কনীয়ান্ (অল্পতরঃ বা) [ভবতি]। [অতএব] তন্ম (মহিমাঃ) এব পদবিৎ (পশ্যতে গম্যতে ইতি পদম—মহিমাঃ স্বরূপম্, তৎ বেন্তৌতি পদবিৎ) স্তাঁ (ভবেৎ); [সচ] তৎ (মহিমানম্) বিদিত্বা (দন্ত্যক্ জ্ঞানা) পাপকেন (পুণ্য-পাপকুপেন) কর্মণা ন লিপ্যতে (ন সম্বন্ধযতে) ইতি। তন্মাঁ (আত্মমহিমাঃ কর্মসম্বন্ধাতীতত্বাঁ)

(১) শাংপর্য—কর্ম তিনি প্রকার, সঞ্চিত, প্রারক ও আগামী বা ক্রিয়মাণ। যাহা পূর্ব পূর্বে অমুষ্টিত হইয়া ফল প্রদানের জন্ম উপস্থুত অবসর প্রতীক্ষা করিতেছে, তাহা সঞ্চিত কর্ম। যে কর্মের ফলভোগের জন্ম বর্তমান দেহে উৎপন্ন হইয়াছে, তাহা প্রারক; আর বর্তমান দেহে যে সমস্ত কর্ম করা হইতেছে ও হইবে, সে সমস্ত কর্ম আগামী ও ক্রিয়মাণ। শত্রুদেহে আত্মজ্ঞানোদয়ে সঞ্চিত কর্ম নিষ্ফল বা দক্ষ হয়; আগামী ও ক্রিয়মাণ কর্ম জ্ঞানীকে স্পর্শ করিতে পারে না; কেবল প্রারক কর্মই তখন বিদ্যমান থাকিয়া উপস্থুত ফল প্রদান করিতে থাকে। তোম ব্যক্তিত প্রারক কর্মের ক্ষয় হৈ না, যথা—“মা তুক্তং ক্ষীয়তে কর্ম কলকোটি-শতৈরপি। অবগুম্বেব তোক্তব্যং কৃতং কর্ম শুভাশুভম্।” ইত্যাদি।

এবংবিৎ [ আত্মহিমঃ যথোক্তস্তরপজ্ঞঃ ] শাস্তঃ ( বহিরিন্দ্রিয়-ব্যাপারাং নিরুত্তঃ ), দাস্তঃ ( অস্তঃকরণগত-বাসনাভ্যো বিরতঃ ), [ কেচিত্তু শাস্তঃ—নিগৃহীতাস্তঃকরণঃ, দাস্তঃ—বহিরিন্দ্রিয়বিজয়ী ইতি ব্যাচক্ষতে ], উপরতঃ ( সর্ববাসনানিরুত্তঃ ), তিতিক্ষঃ ( শীতোষ্ণাদিস্মৰ্মসহিষ্ণুঃ ), সমাহিতঃ ( একাগ্রচিত্তঃ ) ভূত্বা আত্মানি ( স্বশ্রিন্ম ) আত্মানং ( সচিদানন্দবন্ধ ) পশ্চতি ; সর্বং ( সমস্তং বন্ধ ) আত্মানং ( আত্মনোহব্যতিরিক্তং ) পশ্চতি ( আত্মব্যতিরেকেণ ন কিঞ্চিং পশ্চতীত্যর্থঃ ) । পাপ্যা ( পাপং ) এনং ( আত্মজ্ঞং ) ন তরতি ( প্রাপ্তোতি ), [ এষঃ ] সর্বং পাপ্যানং তরতি ( অতিক্রামতি ); পাপ্যা এনং ন তপতি, [ এষঃ ] সর্বং পাপ্যানং তপতি ( পীড়য়তি ); [ এষঃ ] বিপাপঃ ( বিগতপ্লাপপুণ্যঃ ), বিরজঃ ( বিগত-কামঃ ), অবিচিকিত্সঃ ( সর্বত্র নিঃসংশয়ঃ ) ব্রাক্ষণঃ ( ব্রহ্মনিষ্ঠঃ ) ভবতি । এবঃ ( যথোক্তলক্ষণঃ আত্মা ) ব্রহ্মলোকঃ ( ব্রহ্মলোকঃ প্রাপ্যঃ ) । হে সত্রাট্, [ অম্ ] এনং ( ব্রহ্মলোকং ) প্রাপিতঃ ( ময়া গমিতঃ ) অসি ইতি হ ( ঐতিহে ) যাজ্ঞবক্ষ্যঃ উবাচ ( উক্তবান् ) । [ অনস্তরং জনক উবাচ—] সঃ ( ভবতা এবং ব্রহ্ম প্রাপিতঃ ) অহং ভগবতে ( পূজনীয়ার তুভ্যং ) বিদেহান् ( বিদেহনামকং জনপদং ) দদামি, মাং চ ( মাম् অপি ) দাস্ত্বার ( দাসকর্মকরণার ) সহ ( বিদেহৈঃ সার্ক্ষম্ ) [ দদামি ইতি শেবঃ ] ॥৩১৩॥২৩॥

**মুলাচুরুন্দ ১**—এখানে যাহা বলা হইল, মন্ত্রেও ঠিক তাহাই উক্ত হইয়াছে,—ব্রাক্ষণের ( ব্রহ্মবিদ্য পুরুষের ) উক্তপ্রকার মহিমা বা সম্পদ নিত ;—উদয়াস্ত্রবর্জিত ; এই মহিমা কর্মানুষ্ঠান দ্বারা বৃদ্ধি পায় না, কোন কর্ম দ্বারা হাসও হয় না ; [ অতএব ] এই মহিমারই স্বরূপ অবগত হইবে । এই মহিমার তত্ত্ববিদ্য পুরুষ এই মহিমা উক্তমরূপে অবগত হইলে পর, সে কোনও পাপ পুণ্য কর্ম দ্বারা লিপ্ত ( সংস্পৃষ্ট ) হয় না ; অতএব, এবংবিধ মহিমজ্ঞ পুরুষ শাস্ত ( হস্তপদাদি ইন্দ্রিয়-সংযমী ) দাস্ত ( অস্তঃকরণজয়ী ) উপরত ( বিষয়াভিলাষ হইতে নিরুত্ত ) তিতিক্ষু ( শীতোষ্ণাদি দ্বন্দ্মসহিষ্ণুঃ ) এবং সমাহিত ( একাগ্রচিত্ত ) হইয়া এই শরীরেই আত্মদর্শন করেন ; কারণ, তিনি সমস্তই আত্মস্বরূপে দর্শন করেন ; পাপ বা পুণ্য তাঁহাকে প্রাপ্ত হয় না, পরন্তু তিনি সমস্ত পাপ অতিক্রম করেন ; কোন পাপকর্ম তাঁহাকে তাপ দেয় না, পরন্তু তিনিই পাপকে তাপ দিয়া থাকেন । ব্রাক্ষণ ( ব্রহ্মবিদ্য পুরুষ ) পাপপুণ্য-

শুন্ত, এবং রঞ্জোগুণের কল যে কামনা, তদ্বিজিত হন । ইহাই অঙ্গলোক ( যাহা অঙ্গ, তাহাই লোক ) । যাত্তবস্ত্য বলিলেন, হে সন্তাটি, আমার সাহায্যে তুমি এই অঙ্গলোক লাভ করিয়াছ । [ জনক একথা শুনিয়া বলিলেন— ] আপনার নিকট লক্ষিত আমি পূজনীয় আপনাকে সমস্ত বিদেহ দেশ দান করিতেছি, এবং দাসকর্ম করিবার নিমিত্ত আমাকেও ইহার সহিত প্রদান করিতেছি ॥ ৩১৩ ॥ ২৩ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।**—তদেতদ্বস্ত ব্রাহ্মণেনোক্তম্, খচ মন্ত্রেণ অভ্যস্তৎ প্রকাশিতম্ । এধঃ নেতিনেত্যাদিলক্ষণঃ নিত্যো মহিমা ; অগ্নে তু মহিমানঃ কর্মকৃতা ইত্যনিত্যাঃ ; অবস্ত তদ্বিলক্ষণো মহিমা স্বাভাবিকস্তান্তিঃ অঙ্গ-বিদো ব্রাহ্মণস্য ত্যক্তস্কৈর্বেষণস্য । কুতোহস্য নিত্যস্তমিতি হেতুমাহ—কর্মণা ন বর্কিতে—শুভলক্ষণেন কৃতেন বৃক্ষিলক্ষণাং বিক্রিয়াং ন প্রাপ্নোতি ; অশুভেন কর্মণা নো কনীঘান্ম নাপি অপক্ষয়লক্ষণাং বিক্রিয়াং প্রাপ্নোতি । উপচয়াপচয়-হেতুভূতা এব হি সর্বা বিক্রিয়া ইত্যেতাভ্যাং প্রতিষিধ্যন্তে ; অতোহবিক্রিয়স্তাং নিত্য এব মহিমা । ১

টীকা । উক্তে বিচারকলে মস্তঃ সংবাদয়তি—তদেতদিতি । এষ নিত্যো মহিমেত্যাগ্র নিত্যস্তমুপপাদয়তি—অগ্নে ত্বিতি । তদ্বিলক্ষণস্তমকর্মকৃতস্য । অকর্মকৃতো মহিমা স্বাভাবিকস্তান্তিঃ ইত্যাকর্মকৃতত্বেন স্বাভাবিকস্তমসিদ্ধমিত্তাশক্যাহ—কুতোহস্তেতি । বৃক্ষি-রপক্ষয়চেতি বিক্রিয়াস্ত্বাভাবেহপি বিক্রিয়াস্ত্বাপি ভবিষ্যত্ত্বাশক্যাহ—উপচয়েতি । এতাভ্যাং নিষেধাভ্যামিতি যাবৎ । আত্মনঃ সর্ববিক্রিয়ারাহিত্যে ফলিতমাহ—অত ইতি । ১

তস্মাং তস্যেব মহিমাঃ, শ্রাণ্ড ভবেৎ পদবিৎ—পদস্য বেত্তা, পঞ্চতে গম্যতে জ্ঞানত ইতি মহিমাঃ স্বরূপমেব পদম্, তস্য পদস্য বেদিতা । কিং তৎপদবেদনেন শ্বাদিত্যুচ্যতে—তৎ বিদিত্বা মহিমানম্, ন লিপ্যতে ন সম্বধ্যতে কর্মণা পাপকেন ধর্মাধর্মলক্ষণেন ; উভয়মপি পাপকমেব বিদ্যুৎঃ । ২

তস্য নিত্যস্তেহপি কিং, অমাহ—তস্মাদিতি । অধর্মলক্ষণেনেতি বজ্রব্যে কিমিদং ধর্মাধর্ম-লক্ষণেনেতুক্তমত আহ—উভয়মপীতি । সংসারেহেতুস্তাবিশেষান্তর্যামীঃ । ২

যশ্চাদেবমকর্মসম্বন্ধেব ব্রাহ্মণস্য মহিমা নেতি-নেত্যাদিলক্ষণঃ, তস্মাদেবংবিদ্য শাস্তঃ বাহেন্দ্রিযব্যাপারত উপশাস্তঃ, তথা দাস্তঃ অস্তঃকরণতৃষ্ণাতো নিবৃত্তঃ, উপরতঃ সকৈর্বেষণাবিনিযুক্তঃ সম্ম্যাসী, তিতিক্ষুঃ স্বন্দসহিতুঃ, সমাহিতঃ ইজ্জিমাস্তঃ-করণচলনক্রপাদ্যাবৃত্যা ত্রিকাগ্র্যক্রপেণ সমাহিত্যে ভূত্বা ; তদেতহস্তং পুরস্তাং “বাল্যঝং পাণ্ডিত্যঝং নির্বিষ্ট” ইতি ; আত্মগ্নেব স্বে’ কার্য্যকরণসভ্যাতে আত্মানঃ

প্রত্যক্ষেতরিতারং পশ্চতি । তত্ত্ব কিং তাৰমাত্রপরিচ্ছিন্ম? নেতৃচ্যতে—সর্বং  
সমস্তম্ আত্মানমেব পশ্চতি, নাগুদাত্মব্যতিৱিজ্ঞং বালাগ্রমাত্রপ্যস্তীত্যেবং পশ্চতি ।  
মননানুনির্ভুতি জাগ্রৎস্ময়স্মৃপ্তাখ্যং স্থানত্রয়ং হিতা । ৩

তত্ত্বাদিত্যাদি বাক্যং ব্যাচষ্টে—যত্ত্বাদিতি । এবংবিদ্বাদ্বা কর্ম্মতৎকলসংবজশুভ্র ইত্তাপাততো  
জ্ঞানবিন্নত্যৰ্থঃ । বিশেষণাত্যামুৎসর্গতো বিহিতস্তোত্যৰ্থকরণব্যাপারোপরমস্তু যাবজ্জীবাদি-  
ক্রতিবিহিতং কর্ম্মাপবাদস্তুমাত্রিভুত্তাপি ন নিত্যাদিত্যাগঃ । “উৎসর্গস্থাপবাদেন বাধঃ কস্তু  
ন সংমতঃ” ইত্যাদিস্থায়াদিত্যাশক্যাহ—উপরত ইতি । জীবনবিজ্ঞেব্যাতিৱিজ্ঞ-শীতাদিসহিত্যুতঃ  
তিতিক্ষুত্বম् । যত্ত কর্তৃঃ স্বাতন্ত্র্যং, তেষাং কর্ম্মণাং নিবৃত্তিঃ শমাদিপদৈৱক্তৃ, যত্ত তু সম্যাপ্তী-  
বিরোধিনি নিজালগ্নাদৌ পুংসো ন স্বাতন্ত্র্যং, তত্ত্ববৃত্তিঃ সমাধানম্ । সমাহিতো তৃত্বা পশ্চতৌতি  
সংবক্ষঃ । পশ্চতৌতি বর্তমানাপদেশাং কথঃ বিশেষণেন্মু সংক্ষামিতো বিধিৰিত্যাশক্যাহ—  
তদেতদিতি । ৩

এবং পশ্চত্তু ব্রাহ্মণং নৈনং পাপ্যু। পুণ্যপাপলক্ষণস্তুরতি ন প্রাপ্তোতি ; অযন্তু  
ত্রঙ্গবিঃ সর্বং পাপমানং তৰতি আত্মাবেনৈব ব্যাপ্তোতি অতিক্রামতি ; নৈনং  
পাপ্যু। ক্লতাক্তলক্ষণস্তুপতি ইষ্টফল-প্রত্যবাগোৎপাদনাভ্যাম ; সর্বং পাপমানময়ং  
তপতি, ত্রঙ্গবিঃ সর্বাত্মাদর্শনবহুলা ভঙ্গাকরোতি । স এব এবংবিঃ বিপাপো  
বিগতধৰ্ম্মাধর্মঃ, বিরজঃ বিগতরজঃ—রজঃ কামঃ বিগতকামঃ । অবিচিকিৎস-  
শ্চিন্মসংশরঃ, অহমশ্চি সর্বাত্মা পরং ত্রঙ্গেতি নিশ্চিতমতিঃ ব্রাহ্মণো ভবতি । ৪

যথোক্তঃ সাধনৈৱদিত্যাঃ বিচ্ছায়াং কিং শ্঵াদিত্যাশক্যাহ—এবমিতি । তন্তু পুণ্যপাপা-  
সংস্পর্শে হেতুমাহ—অয়ং ত্বুতি । ইতক্ষ বিদ্বো ন কর্ম্মসংবজ্ঞোৎস্তীত্যাহ—নৈনমিতি ।  
কিমিতি পাপ্যু ত্রঙ্গবিদং ন তপতীত্যাশক্যাহ—সর্বমিতি । ৪

অযন্তু এবস্তুতঃ এতস্তামবহুয়াং মুখ্যে। ব্রাহ্মণঃ, প্রাগেতশ্বাদ্বক্ষস্বরূপাবহানাদ-  
গৌণমস্তু ব্রাহ্মণ্যম্ । এষ ত্রঙ্গলোকঃ—ত্রঙ্গেব লোকঃ ত্রঙ্গলোকঃ মুখ্যে। নিরূপ-  
চরিতঃ সর্বাত্মাবলক্ষণঃ । হে সত্ত্বাট, এনং ত্রঙ্গলোকঃ প্রাপ্তিতোহসি—অভয়ং  
নেতি নেত্যাদিলক্ষণম্ ইতি হোবাচ যাজ্ঞবক্ত্যঃ ।

এবং ত্রঙ্গভূতো জনকঃ যাজ্ঞবক্ত্যেন ত্রঙ্গভাবমাপাদিতঃ প্রত্যাহ—সোহহং  
ত্বয়া ত্রঙ্গভাবমাপাদিতঃ সন्, তগবতে তুভ্যং বিদেহান্ দেশান্ মম রাজ্যাং সমস্তং  
দদামি, মাং চ সহ বিদেহেদাশ্চার দাসকর্মণে দদামীতি চশক্ষণং সম্বধ্যতে । ৫

কথং ব্রাহ্মণো ত্বতীত্যপূর্ববহুচ্যতে, আগপি ব্রাহ্মণস্তু স্ত্বাদিত্যাশক্যাহ—অয়ং ত্বিতি ।  
মুখ্যত্বমবাধিত্বম্ । সকলাং বিচ্ছায় অত্যব্রাহ্মণাভ্যামুপদিশ্বেপসংহৃতি—এষ ইতি । তত্ত্ব  
কর্ম্মারম্ভসমাসং স্মৃতি—ত্রঙ্গেবেতি । তথাবিধসমাসপরিগ্রহে প্রকল্পমস্তুআহকমভিপ্রেত্যাহ—  
মুখ্য ইতি । তথাপি কিং মম সিদ্ধমিতি, তদাহ—এনমিতি । ৫

পরিসমাপ্তি ব্রহ্মবিদ্যা সহ সন্ন্যাসেন সাঙ্গ। সেতিকর্তব্যতাকা। পরিসমাপ্তঃ পরমপুরুষার্থঃ। এতাবৎ পুরুষেণ কর্তব্যম্, এষা নিষ্ঠা, এষা পরা গতিঃ, এতন্ত্রিঃশ্রেষ্ঠসম্, এতৎ প্রাপ্য কৃতকৃত্যে ব্রাহ্মণে ভবতি, এতৎ সর্ববেদান্তশাসনমিতি ॥৩১৩॥২৩॥

আঙ্গীয়ঃ বিষ্ণালাভঃ ষ্ঠোতৱ্রিত্যুঃ রাজ্ঞে বচনমিত্যাহ—এবমিতি। সতি বক্তব্যশেষে কথমিথঃ রাজ্ঞে বচনমিত্যাশক্যাহ—পরিসমাপ্তিতেতি। তথাপি পরমপুরুষার্থগ্রু বক্তব্য-মিত্যাশক্যাহ—পরিসমাপ্ত ইতি। কর্তব্যান্তরঃ বক্তব্যমন্তোত্যাশক্যাহ—এতাবদিতি। তথাপি যত্ন নিষ্ঠা কর্তব্যা, তত্ত্বাচ্ছিত্যাশক্যাহ—এবেতি। তথাপি পরমা নিষ্ঠাহস্তাহস্তীতি চেন্নেত্যাহ—এবেতি। নিশ্চিতঃ গ্রেয়োহস্তাত্যাশক্যাহ—এতদিতি। তথাপি কৃতকৃত্যতয়া মুখ্যব্রাহ্মণ-সিদ্ধার্থঃ বক্তব্যান্তরমন্তোত্যাশক্যাহ—এতৎ আপোতি। কিমস্তাঃ অভিজ্ঞাপরম্পরায়ঃ নিয়ামকমিত্যাশক্যাহ—এতদিতি। নিঙ্গপাদিকব্রজজ্ঞানাং কৈবল্যমিতি গময়িতুমিতি-শব্দঃ ॥ ৩১৩ ॥ ২৩ ॥

**ভাগ্নানুবাদ ১**—ব্রাহ্মণভাগোক্ত এই বিষয়টা ঋক্ মন্ত্রেও উক্ত হইয়াছে। এই বে “নেতিনেতি” ইত্যাদি রূপে উক্ত মহিমা, ইহা নিত্য; অন্ত যে সমস্ত মহিমা, সে সমস্তই কর্মকৃত (ক্রিয়ানিষ্পত্তি), এই জন্য অনিত্য; কিন্তু ব্রহ্মবিদের—সমস্ত বাসনা-বিনিষ্পৃক্ত ব্রাহ্মণের এই মহিমা তাহা হইতে সম্পূর্ণ অন্তক্রম; ইহা আঘাতের স্বত্ত্বাবসিন্ধ, এই জন্য নিত্য। কি কারণে যে ইহার নিত্যতা, তাহা নির্দেশ করিতেছেন—ইহা কর্ম দ্বারা বৃক্ষি পার না, অর্থাৎ অনুষ্ঠিত শুভকর্ম দ্বারা বৃক্ষিরূপ বিকার লাভ করে না, এবং অশুভ কর্ম দ্বারা ও ক্ষীণ হয় না, অর্থাৎ অপশমনক্রম বিকার প্রাপ্ত হয় না। এখানে বৃক্ষি ও ক্ষয়ের নিষেবেই উপচয় ও অপচয়ের হেতুভূত অন্ত সমস্ত বিকারও নিষিদ্ধ হইতেছে; অতএব অবিক্রিয়ত নিবন্ধনই এই মহিমা নিত্য। ১

অতএব সেই মহিমারই পদবিঃ (স্বরূপাভিজ্ঞ) হইবে। পদবিদ্ অর্থ—পদজ্ঞাতা; যাহা লাভ করা যাব অর্থাৎ জ্ঞানের বিষয়ীভূত করা হয়, তাহা পদ—মহিমার যথার্থ স্বরূপ; সেই পদবিজ্ঞাতা পুরুষই পদবিদ্। সেই পদজ্ঞানে কি ফল হয়, তাহা বলা হইতেছে—সেই মহিমা অবগত হইলে পাপকর্ম দ্বারা—ধৰ্মাধৰ্ম দ্বারা লিপ্ত—সম্বন্ধ হয় না। এখানে ‘পাপ’ শব্দে ধৰ্মাধৰ্ম দ্রুইই বুঝিতে হইবে; কারণ, জ্ঞানীর পক্ষে উভয়ই তুল্য। ২

যেহেতু ব্রাহ্মণের ‘নেতি নেতি’ ইত্যাদি রূপ মহিমা কোন কর্ম দ্বারাই সম্বন্ধ নহে, সেই হেতু যথোক্তপ্রকার মহিমাভিজ্ঞ পুরুষ শাস্ত্র—বহিরিন্দ্রিয়ের ব্যাপার হইতে বিরত, এবং দাস্ত—অন্তঃকরণগত তৃষ্ণা বা তোগাভিলাব হইতে

নিবৃত্ত, উপরত—সর্ব কামনা হইতে বিরত—সন্ন্যাসী, তিতিক্ষু—শীতোষ্ণাদি দ্বন্দ্বসহিত্বা, এবং সমাহিত অর্থাৎ ইঙ্গিয় ও অন্তঃকরণের চাঁকল্য-নিবৃত্তিরূপ একাগ্রতা দ্বারা সমাধিসম্পন্ন হইয়া,—পূর্বেও উক্ত হইয়াছে যে ‘বাল্য ও পাণ্ডিত্য পরিসমাপ্ত করিয়া, অথবা তাহা হইতে বিরত হইয়া’ ইত্যাদি ; আত্মাতেই—স্বীয় দেহেঙ্গিয়-সজ্ঞাতের মধ্যেই আত্মাকে—প্রত্যক্ষ চেতনকে দর্শন করিয়া থাকেন । তবে কি কেবল দেহ-পরিচ্ছিন্নরূপেই দর্শন করেন ? না—সমস্তই আত্মস্বরূপে দর্শন করেন ; অর্থাৎ আত্মাতিরিক্ত কেশাগ্রভাগটুকুও নাই—এইরূপে দর্শন করেন । ঐরূপ ঘনন বা চিন্তার ফলে জাগ্রৎ, স্বপ্ন ও স্মৃতি, এই তিনি অবস্থা অতিক্রম করিয়া তখন মুনি হয় । ৩

এইরূপ দর্শনশীল ব্রাহ্মণকে কোন পাপ—ধৰ্ম্ম ও অধৰ্ম্ম স্পর্শ করে না ; এই ব্রহ্মবিদ্ব পুরুষ সমস্ত পাপ উত্তীর্ণ হন, অর্থাৎ আত্মাবে অবস্থিতির ফলেই সমস্ত পাপ অতিক্রম করেন । বিহিত কর্ষের অনুষ্ঠান ও অনুষ্ঠানরূপ পুণ্য-পাপও ইহাকে ইষ্ট ফল প্রদান ও প্রত্যবায় উৎপাদন দ্বারা সন্তাপ দেয় না ; পরম্পর এই ব্রহ্মবিদ্ব সমস্ত পাপকে তাপ দেন, অর্থাৎ সর্বত্র আত্মাব দর্শনরূপ বহু দ্বারা সমস্ত পাপ ভস্ত্বীভূত করিয়া ফেলেন । এবংবিধি জ্ঞানসম্পন্ন পুরুষ বিপাপ ধৰ্ম্মাধৰ্ম্মরহিত, বিরজ—‘রঞ্জ’ অর্থ কাম, তদ্বিহিত অর্থাৎ নিষ্কাম, অবিচক্ষিত—চিন্মসংশর (কোন বিষয়ে তাহার সংশয় থাকে না), অর্থাৎ তখন আমি হইতেছি সর্বাত্মা পরব্রহ্মস্বরূপ, এইপ্রকার নিশ্চিতমতি যথার্থ ব্রাহ্মণ হন—এবস্তুত এই ব্রাহ্মণই এই অবস্থায় যথার্থ ব্রাহ্মণ-পদবাচ্য হন । এইপ্রকার ব্রহ্মাত্মাবে অবস্থিতির পূর্বে যে, ইহার ব্রাহ্মণত্ব, তাহা মুখ্য নহে—গৌণ । ৪

ইহাই ব্রহ্মলোক ; এখানে ব্রহ্ম ও লোক পৃথক্য পদার্থ নহে, ব্রহ্মই প্রাপ্য বলিয়া ‘লোক’-শব্দবাচ্য ; গৌণার্থসম্বন্ধশূন্য এই ভাবই যথার্থ ব্রহ্মলোক ; [অগ্র অর্থে ‘ব্রহ্মলোক’ শব্দ গৌণ] । যাজ্ঞবক্ষ্য বলিলেন—হে সত্রাট (জনক), [তুমি] সর্বনিষেধের শেষ ভূমি এই অভয় ব্রহ্মলোক প্রাপ্তি হইয়াছ । জনক এই প্রকারে ব্রহ্মভাবাপন্ন হইয়া—যাজ্ঞবক্ষ্যকর্ত্তৃক ব্রহ্মভাব প্রাপ্তি হইয়া বলিলেন—[ভগবন्,] পূজনীয় আপনাকে এই বিদেহ দেশ অর্থাৎ আমার সমস্ত রাজ্য দান করিতেছি, এবং দান্ত কর্ত্ত্ব করিবার জন্ম রাজ্যের সহিত আমাকেও দান করিতেছি । ৫

সন্ন্যাসের সহিত সম্পূর্ণ ব্রহ্মবিদ্যা এবং তাহার অঙ্গ ও ইতিকর্ত্তব্যতার (ব্রহ্ম জ্ঞানের জন্ম পূর্বাপন্ন কর্ত্তব্য প্রণালী) কথা এখানে সমাপ্ত করা হইল ; এবং

পরম পুরুষার্থের কথাও এই বলিয়া সমাপ্ত করা হইল যে, পুরুষের এই পর্যন্তই কর্তব্য, ইহাই নিষ্ঠা ( চরম অবস্থা ), ইহাই জীবের পরমা গতি, এবং ইহাই পরম মঙ্গল ; এই নিঃশ্বেষস লাভ করিয়াই কৃতকৃত্য হয়, ইহাই সমস্ত বেদের চরম উপদেশ ॥ ৩১৩ ॥ ২৩ ॥

স বা এষ মহানজ আত্মামাদো বস্তুদানো বিন্দতে বস্তু য  
এবং বেদ ॥ ৩১৪ ॥ ২৪ ॥

**সর্বলাৰ্থঃ ।**—উক্তমেবার্থং পুনঃ সংক্ষেপেণাহ—‘স বৈ’ ইত্যাদিনা । সঃ ( জনক-বাজ্জবক্ষ্যাখ্যানিকার্যাং বর্ণিতঃ ) এবঃ ( প্রকৃতঃ ) আত্মা মহান् অজঃ ( জন্মরহিতঃ ) অমাদঃ ( সর্বেশ্বাং তৃতানাম্ অন্তঃহঃ সন্ত অন্নাংশভোক্তা ), বস্তুদানঃ প্রাণিনাং কর্মফলকূপ-ধনদাতা ) ; যঃ ( উপাসকঃ ) এবং ( যথোক্ত-গুণবৃক্তত্বা আত্মানং ) বেদ ( জানাতি ), [ সঃ ] বস্তু ( স্বকর্মকূলং ) [ সর্বমন্ত্রং চ ] বিন্দতে ( লভতে ) ॥ ৩১৪ ॥ ২৪ ॥

**মুক্তান্ত্বাদক ।**—[ জনক-বাজ্জবক্ষ্যসংবাদে, যে আত্মার কথা বলা হইয়াছে, ] সেই এই আত্মা মহান् ( সর্বব্যাপী ), অজ ( জন্মরহিত ), সর্ববৃত্তে অবস্থান করিয়া অন্ন ভোগ করেন, এবং প্রাণিগণের কর্মফল-কূপ ধন প্রদান করিয়া থাকেন । যে লোক এই সমস্ত গুণবৃক্ত আত্মার উপাসনা করে, সে লোকও অন্নভোক্তা হয়, এবং বস্তু অর্থাৎ ধনদাতা হয় ॥ ৩১৪ ॥ ২৪ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ।**—যোহয়ঃ জনক-বাজ্জবক্ষ্যাখ্যানিকার্যাং ব্যাখ্যাত আত্মা, স বৈ এধঃ মহান् অজঃ আত্মা অমাদঃ—সর্বভূতস্তঃ সর্বামানামভা, বস্তুদানঃ বস্তু ধনং সর্বপ্রাণিকর্মফলম্, তস্য দাতা, প্রাণিনাং যথাকর্ম ফলেন যোজ-য়িতেত্যর্থঃ । তমেতম্ অজমন্নাদং বস্তুদানমাত্মানম্ অমাদ-বস্তুদান-গুণভ্যাং বৃক্তং যো বেদ, সঃ সর্বভূতেষাত্মভূতঃ অন্নমতি বিন্দতে চ বস্তু—সর্বং কর্মফলজাতং লভতে সর্বাত্মাদেব, য এবং যথোক্তং বেদ । অথবা দৃষ্টফলার্থিভিরপি এবং গুণ উপাস্যঃ ; তেন অমাদো বসোচ লক্ষ, দৃষ্টেনেব ফলেন অমাত্মৈনেন গো-শাদিনা চাশ্য ঘোগো ভবতীত্যর্থঃ ॥ ৩১৪ ॥ ২৪ ॥

টীকা । সংপ্রতি সোপাধিকত্রিধ্যানাদভূয়ঃ দর্শযতি—যোহয়মিত্যাদিনা । ইত্যুচ্চেৎ প্রাণিভ্যঃ কর্মফলং দদাতি, তর্হি তস্ত বৈষম্যনৈর্য্যে শাতামিত্যাশক্যাহ—প্রাণিনামিতি । উপাস্তস্তুপং দর্শয়িত্বা তত্ত্বপাসনং সকলং দর্শযতি—তমেতমিতি । সর্বাত্মকলমুপাসনমুক্ত ।

পক্ষাত্তরমাহ—অথবেতি । দৃষ্টঃ ফলমন্ত্রাত্মঃ ধনলাঙ্গচ । উক্তগুণকমীথৰং ধ্যায়তঃ ফলমাহ—  
ত্বেতি । তদেব ফলঃ স্পষ্টতি—দৃষ্টেতি । অস্ত্রাত্মঃ দীপ্তাগ্নিত্বম् ॥ ৩১৪ ॥ ২৪ ॥

**ভাণ্ডানুবাদ ।**—জনক-বাঞ্ছবক্য-সংবাদে, যে আত্মার স্বরূপ বর্ণিত  
হইয়াছে, সেই এই আত্মা মহান् অজ, অন্নাদ অর্থাৎ সর্বপ্রাণিতে অবস্থানপূর্বক  
সর্বাত্মভোক্তা, এবং বস্তুদান—প্রাণিগণের কর্মফলরূপ যে ধন, তাহার প্রদাতা,  
অর্থাৎ প্রাণিগণকে নিজনিজ কর্মানুসারে ফলভাগী করেন । যে ব্যক্তি সেই এই  
অজ, অন্নাদ ও বস্তুদাতা আত্মাকে অন্নাদ ও বস্তুত্বগুণযুক্তরূপে অবগত হয়,  
যে ব্যক্তি সর্বভূতের আত্মস্বরূপ হইয়া অন্তভোগ করে, এবং সর্বাত্মাবাপন্ন  
বলিয়া সমস্ত কর্মের ফলরাশি লাভ করে; অথবা বাহারা দৃষ্ট-ফলার্থী—ইহ লোকেই  
ফল পাইতে ইচ্ছা করিয়া থাকে, তাহাদের পক্ষেও কথিত-গুণসম্পন্ন আত্মার  
উপাসনা করা আবশ্যিক, এবং সেইরূপ উপাসনার ফলে ইহলোকেই অন্নাদ  
( দীপ্তাগ্নি ) ও বস্তু হয়, অর্থাৎ জ্ঞানিক অন্তভোগ ও গো অশ্বাদি পশু ইহার আরম্ভ  
হইয়া থাকে ॥ ৩১৪ ॥ ২৪ ॥

স বা এষ মহান্তি আত্মাজরোহনরোহম্বতোহভয়ে। ব্রহ্মাভয়ং  
বৈ ব্রহ্মাভয়ং ত্বি বৈ ব্রহ্ম ভবতি, য এবং বেদ ॥ ৩১৫ ॥ ২৫ ॥

ইতি চতুর্থাধ্যায়ে চতুর্থং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৪ ॥ ৪ ॥

**সর্বলার্থঃ ।**—অপিচ, স বৈ এবঃ মহান् অজঃ আত্মা অজরঃ ( জরা-রহিতঃ ),  
অমরঃ ( মরণবর্জিতঃ ) [ অতএব ] অমৃতঃ ( নিত্যঃ ), অভয়ঃ ( বৈতত্ত্বানাধীন-  
ভয়রহিতঃ ), ব্রহ্ম ( প্রবর্ম মহৎ ); বৈ ( প্রসিদ্ধৌ ), ব্রহ্ম অভয়ম্ ( ইতি  
প্রসিদ্ধম্ ) । ষৎ ( এবং বথোক্তগুণগোগেন ) বেদ ( আত্মানং জানাতি ), [ সঃ ]  
অভয়ং ব্রহ্ম বৈ ( এব ) ভবতি ॥ ৩১৫ ॥ ২৫ ॥

ইতি চতুর্থাধ্যায়ে চতুর্থ-ব্রাহ্মণব্যাখ্যা সমাপ্তা ॥ ৪ ॥ ৪ ॥

**অনুবাদ ।**—অপিচ, সেই এই মহান् অজ আত্মা জরারহিত,  
মরণবর্জিত, অতএব অমৃত ( অবিনাশী নিত্য ), এবং অভয় ( বৈতত্ত্ব-  
শূন্য ) ব্রহ্ম ; ব্রহ্ম যে অভয়, ইহা প্রসিদ্ধ কথা । যে ব্যক্তি এইরূপ  
গুণযুক্ত আত্মাকে জানে, সে নিজেও অভয় ব্রহ্ম হয় ॥ ৩১৫ ॥ ২৫ ॥

ইতি চতুর্থাধ্যায়ে চতুর্থ ব্রাহ্মণের অনুবাদ ॥ ৪ ॥ ৪

**শাস্করভাণ্ডানুম্ ।**—ইদানীং সমস্তশ্঵েতারণ্যকস্তু যোর্থ উক্তঃ, স  
সমুচ্চিত্যাশ্চাং কণ্ঠিকায়াৎ ‘নির্দিশতে, এতাবান् সমস্তারণ্যকার্থ’ ইতি । স বা এষ

মহানজ্ঞ আস্তা অজরঃ ন জীব্যতে ইতি, ন বিপরিণমত ইত্যর্থঃ ; অমরঃ—বশ্মাচ্ছ  
অজরঃ, তস্মাদমরঃ, ন ত্রিয়ত ইত্যমরঃ ; যো হি জায়তে জীব্যতে চ, স বিনগ্নতি  
ত্রিয়তে বা ; অয়ঃ তু অজস্মাদজরস্তাং চ অবিনাশী যতঃ, অত এব অমৃতঃ । ষশ্মাং  
জনিমৃতিপ্রভৃতিভিন্নভির্ভাববিকারৈর্বর্জিতঃ, তস্মাদিতৈরেপি ভাববিকারৈন্নিভিঃ  
তৎকৃষ্টেশ কাম-কর্ম-মোহাদিভিমূর্ত্যুন্নাপৈঃ বর্জিত ইত্যেতৎ ; অভয়ঃ অত  
এব ; ষশ্মাং চৈবং পূর্বোক্ত-বিশেষণঃ, তস্মাদ্বৰ্জিতঃ ; ভয়ং চ হি নাম  
অবিগ্নাকার্যাম্, তৎকার্যপ্রতিবেধেন ভাববিকারপ্রতিবেধেন চাবিদ্বায়ঃ  
প্রতিবেধঃ সিদ্ধো বেদিতব্যঃ । অভয় আস্তা, এবং গুণবিশিষ্টঃ কিমসো ? ব্রহ্ম  
পরিবৃত্ত নিরতিশয়ং মহদিত্যর্থঃ । অভয়ং বৈ ব্রহ্ম ; প্রসিদ্ধমেতল্লোকে অভয়ং  
ব্রহ্মেতি ; তস্মাদ্যুক্তমেবং গুণবিশিষ্ট আস্তা ব্রহ্মেতি । য এবং যথোক্তমাত্মান-  
মভয়ং ব্রহ্ম বেদ, সঃ অভয়ং হি বৈ ব্রহ্ম ভবতি । ১

টীকা । নিরূপাধিকব্রহ্মজ্ঞানান্ত মুক্তিক্লজ্ঞা, সোপাধিকব্রহ্মজ্ঞানাং চাভ্রানয় উক্তঃ, তথাচ  
কিমুত্ত্বরক্ষিকয়েত্যাশক্যাহ—ইদানীমিতি । অজস্মাচাবিনাশীতি বজ্ঞং চশকঃ । কথং জন্ম-  
জন্মাভাবযোরমুমুক্ষুবিনাশিতসাধকতঃ, তদাহ—যো হীতি । অয়ঃ তু অজস্মাদবিনাশী, অজস্মাং  
চামরঃ, অমুমুক্ষু চাবিনাশীতি যোজন । মুরণযোগ্যহমুপজীব্য মুরণকার্যাভাবং দর্শয়তি—অত  
এবেতি । জন্মাপক্ষমবিনাশানামেব ভাববিকারাণামিহ—মুখ্যতো নিষেধাদ্বিবৃক্ষ্যাদীনি বিকারা-  
স্তুরাণ্যাদ্বানি ভবিষ্যত্বীতি বিশেষনিষেধস্তু শেষাভ্যনুত্ত্বাপরহাদিত্যাশক্যাহ—ষশ্মাদিতি ।  
ইত্তরে সত্ত্ববিবৃত্বিপরিণামাঃ । অত এবাত্ম ইতুতৎ বিবৃণোতি—ষশ্মাচ্ছেতি । কিং তন্তয়ং,  
তদাহ—ভয়ং চেতি । অবিদ্বানিষেধবিশেষণাভাবাদাত্মানং সা সদা স্পৃশতীত্যাশক্যাহ—  
তৎকাযোতি । বিশেষণাত্মরং প্রশ্নপূর্বকমুখ্যাপ্য ব্যাকরোতি—অভয়ম্ ইতি । কথং পুনরভয়-  
গুণবিশিষ্টগ্রাহনেৰ ব্রহ্মহস্ত, তদাহ—অভয়মিতি । বৈশক্ষণ্যাত্মাহ—প্রসিদ্ধমিতি । লোকশক্তঃ  
শাস্ত্রগ্রাম্যপুরুষলঙ্ঘণম্ । ১

এব সর্বশ্মা উপনিষদঃ সংক্ষিপ্তোহর্থ উক্তঃ । এতশ্চেবার্থশ্ম সম্যক্ প্রবোধার  
উৎপত্তি-ছিতি-প্রলয়াদিকল্পনা ক্রিয়া-কারক-ফলাধ্যারোপণ চান্ননি কৃতা ;  
তদপোহেন চ নেতিনেতৌত্যধ্যারোপিতবিশেষাপনয়নহারেণ পুনস্তত্ত্বমাবেদিতম্ ।  
বথা একপ্রভৃত্যাপরাঙ্গ-সজ্যাস্ত্রকপপরিজ্ঞানায় রেখাধ্যারোপণং কৃত্বা—একেয়ং  
রেখা, দশেরম্, শতেরম্, সহস্রেরম্ ইতি গ্রাহয়তি—অবগময়তি সজ্যাস্ত্রকপং  
কেবলম্—ন তু সংখ্যায়া রেখাহুত্বমেব ; বথা চ অকারান্তীগুরুরাণি বিজিগ্রাহ-  
রিযুঃ পত্র-মসী-রেখাদিসংবোগোপায়মাহায় বর্ণানাং সতত্ত্বমাবেদয়তি, ন  
পত্রমশ্মাদ্বান্তামক্ষরাণাং গ্রাহয়তি ; তথা চেহ উৎপত্ত্যাদনেকোপায়মাহায়েকং  
ব্রহ্মতত্ত্বমাবেদিতম্, পুনস্তৎকল্পিতোপায়জনিত-বিশেষ-পরিশেধনার্থং নেতি-

নেতৌতি তঙ্গোপসংহারঃ কৃতঃ । তচ্চপসংহতং পুনঃ পরিশুল্কং কেবলমেব সফলং  
জ্ঞানমন্তেহস্থাং কশিকারামিতি ॥৩১৫॥২৫॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদ্ভাষ্যে চতুর্থাধ্যায়স্ত চতুর্থং ব্রাহ্মণম् ॥ ৪ ॥ ৪ ॥

বেচত্তুপমুক্তু । বিষাক্তঃ কথযতি—য এবমিতি । কশিকাৰ্থমুপসংহৰতি—এব ইতি ।  
স্ফুট্যাদেৱপি তদৰ্থত্বাং কিমিত্যসাবিহ নোপসংহিত্যতে, তত্ত্বাহ—এতম্ভেতি । স্ফুট্যাদে-  
ৱারোপিতভে গমকমাহ—তদপোহেনেতি । তচ্ছবঃ স্ফুট্যাদিপ্রপঞ্চবিষয়ঃ । তদপোহেনেতি  
যদুক্তং, তদেব স্ফুটৱতি—নেতৌতি । অধ্যারোপাপবাদস্থারেন তত্ত্বাবেদিতত্ত্বাদোরোপিতং  
তত্ত্বত্যেব স্ফুট্যাদিত্যমিত্যর্থঃ । অধ্যারোপাপবাদস্থায়স্ত পঞ্চপ্রকালনস্থায়বিৰুদ্ধত্বাং তত্ত্বং  
বিবক্ষিতং চে, তদেবোচাতাঃ, কৃতং স্ফুট্যাদিত্যত্ত্বারোপেণত্যাশক্যাহ—বধেতি । উদাহৰণাত্ত্ব-  
মাহ—বধা চেতি । দৃষ্টান্তস্তুয়মনুগ্য দার্ঢাস্তিকমাচছে—তথা চেতি । ইহেতি মোক্ষশাস্ত্রোজ্ঞিঃ ।  
তথাপি কলিতপ্রপঞ্চসমৰ্থপ্রযুক্তং সবিশেবত্বং ব্রহ্মণঃ শাদিত্যাশক্যাহ—পুনরিতি । তপ্তিন্দ্রাত্মনি  
কলিতঃ স্ফুটাদিক্ষুপায়ন্তেন জনিতো বিশেষস্ত্বিন্ম কারণস্থাদিত্যস্ত নিরাসাৰ্থমিতি  
যাবৎ । তবি বৈতাভাববিশিষ্টঃ তত্ত্বমিতি চেন্নেত্যাহ—তচ্চপসংহতমিতি । পরিশুল্কং ভাব-  
বদভাবেনোপি ন সংস্পৃষ্টমিত্যর্থঃ । কেবলমিত্যবিতীয়োজ্ঞিঃ । স্ফুট্যাদিবচনস্ত গতিমুক্তু ।  
অকৃতমুপসংহৰতি—সফলমিতি । ইতিশব্দঃ সংগ্ৰহসমাপ্ত্যথো ব্রাহ্মণসমাপ্ত্যথো বা ॥৩১৫॥২৫॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদ্ভাষ্যটীকাগ্রাং চতুর্থাধ্যায়স্ত চতুর্থং শারীৱকৰ্ত্তৃণম্ ॥ ৪ ॥ ৪ ॥

**তাত্ত্বানুবাদ ।**—অতঃপর, সমস্ত বৃহদারণ্যকে বে তত্ত্ব প্রতিপাদিত  
হইয়াছে, তাহা একত্রিত করিয়া সংক্ষেপে এই কাণ্ডমধ্যে নির্দেশ করা হইতেছে ।  
উদ্দেশ্য—সমস্ত বৃহদারণ্যকের অর্থ বা প্রতিপাদ্য বিষয় বে, এই পর্যন্তই,  
ইহা জ্ঞাপন করা ।

সেই এই মহান् অজ আত্মা হইতেছে অজর—কথনও জরাগ্রস্ত অর্থাৎ  
বিপরিণত বা ক্ষয়োন্মুখ হয় না ; অমর—যেহেতু জরাবর্জিত, সেই হেতুই অমর—  
কথনও ঘৰে না । কেন না, যাহা জন্মে ও জীৰ্ণ হয়, তাহাই বিনষ্ট হয় বা ঘৰে ;  
যেহেতু এই আত্মা অজ ও অজর বলিয়া অবিনাশী, সেই হেতুই অমৃত । যেহেতু  
জন্ম, জরা ও ঘৰণ, এই ত্রিবিধি ভাব-বিকার ( বস্তুধৰ্ম ) ইহার নাই, সেই হেতুই  
অপর যে তিনপ্রকার ভাববিকার ( সত্ত্বা, বৃদ্ধি ও বিপরিণাম ), সে সমুদয় এবং  
তৎসহকৃত মৃত্যুক্রপী কাম, কৰ্ম ও মোহাদিও তাহার নাই, বুঝিতে হইবে । কেন  
বিকারের সম্ভাবনা নাই বলিয়াই অভয় ( সর্বপ্রকার ভয়বর্জিত ) ; কেন না, ভয়  
সাধারণতঃ অবিষ্ঠার ফল ; স্ফুটব্রাং অবিষ্ঠা-কার্য্যের নিষেধে এবং সর্বপ্রকার ভাব-  
বিকারের প্রতিষেধেই ফলতঃ অবিষ্ঠারও প্রতিষেধ সিঙ্ক হইয়াছে বুঝিতে হইবে ।  
উক্ত আত্মা কি কেবল এই সমস্ত গুণবিশিষ্টই ? না, [ এই আত্মা ] ব্রহ্ম-

পরিষৃষ্ট, অর্থাৎ সর্বাপেক্ষা অধিক মহান् । ব্রহ্মই অভয় ; ব্রহ্ম যে অভয়, ইহা জগতেও প্রসিদ্ধ । অতএব আত্মা যে এবংবিধি গুণবিশিষ্ট, ইহা যুক্তি-যুক্তও বটে । ১

ইহাই সমস্ত উপনিষদের সারভূত অর্থ সংক্ষেপে উক্ত হইল । এই তত্ত্বটী উত্তমক্রপে বুঝাইবার নিমিত্তই আত্মাতে স্থষ্টি, স্থিতি ও প্রলয় প্রভৃতি কার্য্যের কল্পনা, এবং ক্রিয়া কারক ও ফলের অধ্যারোপ করা হইয়াছে । পুনর্বার ‘নেতি নেতি’ করিয়া, সেই আরোপিত বিশেষ বিশেষ ভাবগুলির অপনয়ন দ্বারা প্রকৃত তত্ত্ব বিজ্ঞাপিত হইয়াছে । যেমন এক হইতে পরার্দ্ধপর্যন্ত সংখ্যার স্বরূপ জ্ঞাপনের জন্য, রেখাতে একত্বাদি সংখ্যার আরোপ করিয়া বুঝান হয় বে, এই রেখাটী এক, এইটী শত, এইটী সহস্র ইত্যাদি । [ প্রকৃতপক্ষে কিন্তু রেখাই সংখ্যা নহে ] ; এখানে কেবল সংখ্যাই বুঝান হয়, কিন্তু একত্বাদি সংখ্যাকে কথনই রেখা বলিয়া উপদেশ করা হয় না ; অথবা অকারাদি অঙ্গের শিক্ষা দিবার ইচ্ছার বেমন রেখা অঙ্গনের উপকরণ কালি কলম ও পত্রাদির সাহায্য লইয়া প্রকৃত বর্ণেরই ( অঙ্গরেরই ) তত্ত্ব শিক্ষা দেওয়া হয়, কিন্তু কালি ও পত্র প্রভৃতিকেই অঙ্গের বলিয়া কেহ কথনও উপদেশ দেয় না ; [ উপনিষদের স্থষ্টিচিন্তা প্রভৃতিও ঠিক তেমনই ] । প্রথমতঃ উৎপত্তি প্রভৃতি বহু উপায় অবলম্বন করিয়া একই ব্রহ্মতত্ত্ব উপদিষ্ট হইয়াছে ; আবার সেই সমুদ্রে কল্পিত উপায় আশ্রয় করাতে বে, ব্রহ্মতে ভেদবুদ্ধি উপস্থিত হইয়াছিল, তপ্তিরাকরণার্থ আবার ‘নেতি নেতি’ বলিয়া ভেদ-প্রত্যাখ্যান দ্বারা পরমার্থ তত্ত্বের উপসংহার করা হইয়াছে ; সেই জন্য এই ব্রাহ্মণের এই কণ্ঠিকার কেবল বিশুদ্ধ জ্ঞানের উপসংহার করা হইল ॥৩১৫০২৫॥

ইতি বৃহদ্বারণ্যকোপনিষদে চতুর্থধ্যায়ে চতুর্থ ব্রাহ্মণের ভাষ্যানুবাদ ॥৪॥৪॥

## পঞ্চম ব্রাহ্মণ ।

আভাসভাষ্যম् ।—আগমপ্রধানেন মধুকাণেন ব্রহ্মতত্ত্ব নির্দিষ্টিম্ । পুনস্তৈব উপপত্তিপ্রধানেন বাজ্জবক্ষীয়েন কাণেন পক্ষপ্রতিপক্ষপরিগ্রহঃ কৃত্বা বিগৃহ-বাদেন বিচারিতম্ । শিষ্যাচার্যসম্বন্ধেন চ এষ্ঠে প্রশ্ন-প্রতিবচনস্থায়েন সবিস্তরঃ বিচার্যোপসংহতম্ । অথেদানীঃ নিগমনস্থানীয়ঃ মৈত্রেয়ীব্রাহ্মণমার্ভ্যতে ।—অরুঞ্জ গ্রামো বাক্য-কোবিদৈঃ পরিগৃহীতঃ—“হেতুপদেশাঃ প্রতিজ্ঞায়াঃ পুনর্বচনঃ নিগমনম্” ইতি ।

অথবা আগমপ্রধানেন মধুকাণেন বদ্যতত্ত্বসাধনঃ সসন্ন্যাসমাত্ত্বজ্ঞানমভিহিতম্, তদেব তর্কেণাপ্যমৃতত্ত্বসাধনঃ সসন্ন্যাসমাত্ত্বজ্ঞানমধিগম্যতে; তর্কপ্রধানঃ হি বাজ্জবক্ষীয়ঃ কাণম্; তস্মাচ্ছান্ত্রকর্কাভাঃ নিশ্চিতমেতৎ যদেতদাত্ত্বজ্ঞানঃ সসন্ন্যাসমমৃতত্ত্বসাধনমিতি । তস্মাচ্ছান্ত্রশক্তিরমৃতত্ত্বপ্রতিপিংসুভিলেতৎ প্রতিপক্ষব্যমিতি । আগমোপপত্তিভ্যাঃ হি নিশ্চিতোহর্থঃ শ্রদ্ধেয়ো ভবতি, অব্যভিচারাদিতি । বাক্যাঙ্গরাগান্ত চতুর্থে বথা ব্যাখ্যাতোহর্থঃ, তথা প্রতিপক্ষব্যে-ইত্যাপি ; যাত্ক্ষরাণি অব্যাখ্যাতানি, তানি ব্যাখ্যাস্থামঃ ।

আভাসভাষ্য-টীকা । সমাপ্তঃ শারীরক-ব্রাহ্মণ, বংশব্রাহ্মণঃ ব্যাখ্যাতবাম্, কৃৎঃ গতার্থে হৈত্রেয়ী-ব্রাহ্মণেন, ইত্যাশক্য মধুকাণার্থমনুজ্জবতে আগম্যেতি । পাঞ্চমিকমর্থমনুভাবতে পুন-রিতি । তন্ত্রে ব্রহ্মণস্তুমিতি শেষঃ । বিগৃহবাদঃ জয়পরাজয়প্রধানঃ উল্লিপ্তাঃ । এষ্ঠে প্রতিষ্ঠাপিত-মনুবদ্ধতি—শিষ্যেতি । প্রশ্নপ্রতিবচনস্থায়স্তুর্বিষয়প্রধানো বাদঃ । উপসংহৃতঃ তদেব তত্ত্বমিতি শেষঃ । সংপ্রতুলুত্ত্বব্রাহ্মণস্তাগতার্থহ্যাহ—অথেতি । আগমোপপত্তিভ্যাঃ নিশ্চিতে তন্ত্রে নিপঘনমকিঞ্চিকরমিত্যাশক্তাহ—অঃঃ চেতি । প্রকারান্তরেণ সঙ্গতিমাহ—অথবেতি । কথমিহ তর্কেণাধিগতিস্ত্রাহ—তর্কেতি । মুনিকাণ্ডে তকপ্রধানত্বে কিং স্তাঃ, তদাহ—তস্মাদিতি । ইতি ফস্তৌতি শেষঃ । শাস্ত্রাদিনা যথোক্তস্ত জ্ঞানস্ত নিশ্চিতত্বেহপি কিং সিধ্যতি, তদাহ—তস্মাচ্ছান্ত্রশক্তিরভিত্তিঃ । এতচ্ছেদো যথোক্তজ্ঞানপরামর্শার্থঃ । ইতি সিধ্যতৌতি শেষঃ । তত্র হেতুমাহ—আগম্যেতি । অব্যভিচারান্ মানযুক্তগম্যস্তার্থস্ত তন্ত্রে সত্ত্বাদিতি শাবৎ । ইতিশেদো ব্রাহ্মণসঙ্গতিসমাপ্ত্যার্থঃ । তাংপর্যার্থে ব্যাখ্যাতে সত্যক্ষরব্যাখ্যান-প্রমত্নাবাহ—অক্ষরাণাং হিতি । তর্হি ব্রাহ্মণেহশিল্ বক্তব্যাভাবাঃ পরিসমাপ্তিরেবেত্যা-শক্যাহ—যানীতি ।

আভাসভাষ্যানুবাদ ।—ইতঃপূর্বে আগমপ্রধান ( তর্করহিত বাক্য-প্রধান ) মধুকাণে ( মধুব্রাহ্মণে ) ব্রহ্মতত্ত্ব নির্দিষ্ট হইয়াছে । পুনর্বার সেই

বিষয়েরই সমর্থনের জন্য তর্কপ্রধান যাজ্ঞবক্তীয় কাণ্ডে পক্ষ-প্রতিপক্ষ পরিগ্ৰহপূর্বক ‘বিগৃহবাদে’ ( যেকুপ কথায় কেবল বাদী ও প্রতিবাদীৰ জিগীষামূলক তর্ক মাত্ৰ থাকে, সেই প্ৰণালীতে ) ব্ৰহ্মতত্ত্ব বিচাৰিত হইয়াছে। তাহার পৱ ষষ্ঠ অধ্যায়েও ( উপনিষদেৰ চতুর্থ অধ্যায়েও ) শিষ্যাচার্য-সৎবাদেৰ নিৱাগে প্ৰশ্ন ও প্ৰতিবচনেৰ ছলে বিস্তৃতভাৱে বিচাৰপূৰ্বক তাহার উপসংহাৰ কৱা হইয়াছে। অতঃপৱ এখন ‘গৈত্ৰীব্ৰাহ্মণ’ আৱৰ্ক হইতেছে। ইতা পূৰ্বকথাৱই নিগমনস্থানীয়, [ ‘নিগমন’ অৰ্থ—কথিত বিষয়েৰ যুক্তিসহকাৱে উপসংহাৰ বা পুনৰুল্লেখ। ] বাক্যবিংশ প্ৰাচীন পশ্চিমগণও এইকুপ উপদেশপ্ৰণালীৰ অঙ্গীকাৰ বা অনুমোদন কৱিয়াছেন ; [ গোতম ধাধি গ্রান্দৰ্শনে বলিয়াছেন— ] ‘হেতুপ্ৰদৰ্শনেৰ ছলে যে, প্ৰতিজ্ঞাত বিষয়েৰ পুনৰ্বৰ্তাৰ কথন, তাহার নাম ‘নিগমন’। (১)

অগব়া ( একুপও বলা যাইতে পাৱে যে, ) আগমপ্রধান—তর্কনিৱপেক্ষ শব্দ-মাত্ৰপ্রধান পূৰ্বোক্ত ‘মৃক্ষাণ্ডে’ সন্ন্যাস-সহকৃত যে আঘ্ৰজ্ঞান যুক্তিলাভেৰ উপায় বলিয়া অভিহিত হইয়াছে, তর্ক দ্বাৰাও ঐ সন্ন্যাস আঘ্ৰজ্ঞানেৰই যুক্তি-সাধনস্ব প্ৰতীত বা প্ৰমাণিত হইতে পাৱে : [ এই জন্য এখনে তাহার পুনৰুল্লেখ কৱা হইল। ] কেন না, এই যে, যাজ্ঞবক্তীৰ একৱণ, ইহা তর্কপ্রধান ; সুতৰাঃ শাস্ত্র ও তর্কেৰ সাহায্যে ইহাই নিশ্চিত হইল যে, সন্ন্যাসসহকৃত এই আঘ্ৰ-জ্ঞানই যুক্তিৰ প্ৰকৃত সাধন বা উপায়। অতএব শাস্ত্ৰবাক্যে যাহাদেৰ শ্ৰুতা আছে, সেই সমূহৰ মুমুক্ষুৰ পক্ষে ইতা অবগু অবলম্বনীয় ; কাৱণ, শাস্ত্র ও তর্ক-দ্বাৰা যাহা নিশ্চিত হয়, তাহার কথনও ব্যতিক্ৰম ঘটে না ; সুতৰাঃ তদ্বিদ্যৱে সংজোহৈ শ্ৰুতা হওয়া উচিত। চতুর্থ প্ৰকৱণে যেকুপ ব্যাখ্যা কৱা হইয়াছে,

( ১ ) তাৎপৰ্য—বাদী ও প্রতিবাদী উভয়েৰ মধ্যে কোন বিধৱে সংশয় উপস্থিত হইলে, তাহার তত্ত্ব নিৰ্দিষ্টান্তেৰ জন্ম ষে, সাধ্য বা স্বপক্ষ নিৰ্দেশ, তাহার নাম প্ৰতিজ্ঞা। পৱে উপযুক্ত হেতু দ্বাৰা সেই প্ৰতিজ্ঞাত বিষয়েৰ সহৰ্থন কৱা আবগুক হয় ; তাহার পৱ হেতুৰ সহিত যে, প্ৰতিজ্ঞাত বিষয়েৰ পুনৰ্বৰ্তাৰ উল্লেখ কৱা, তাহার নাম ‘নিগমন’।

যেমন পৰ্বতে অগ্নি আছে কি না, এই বিষয় লইয়া দুটি জনেৰ মধ্যে বিবাদ উপস্থিত হইলে পৱ, একজন বলিল—‘ই, পৰ্বতে অগ্নি আছে’ ; ইহাই হইল তাহার প্ৰতিজ্ঞা বা সাধ্যনিৰ্দেশ। পৱে দ্বিতীয় ব্যক্তি জিজ্ঞাসা কৱিল, পৰ্বতে যে অগ্নি আছে, তাহার হেতু বা যুক্তি কি ? উত্তৰ হইল—‘যেহেতু পৰ্বতে ধূম দেখা যাইত্বেছে’ ; ইহাকে বলে হেতুনিৰ্দেশ। শেষে ‘অতএব পৰ্বতে নিশ্চয়ই অগ্নি আছে’ এইকুপে যে হেতুৰ সঙ্গে প্ৰতিজ্ঞাত বিষয়েৰ নিৰ্দেশ, তাহার নাম—‘নিগমন’।

এখানেও ঠিক তদমূর্কপই শব্দার্থ বুঝিতে হইবে; আর যে সমস্ত কথার অর্থ সেখানে ব্যাখ্যাত হয় নাই, আমরা এখানে কেবল সেই সমুদয় কথারই ব্যাখ্যা করিব।

অথ হ যাজ্ঞবল্ক্যস্ত দ্বি ভার্যে বভূবতুষ্মেত্রেয়ী চ কাত্যায়নী চ। তয়োহ' মৈত্রেয়ী ব্রহ্মবাদিনী বভূব, স্ত্রীপ্রজ্ঞেব তর্হি কাত্যায়নী, অথ হ যাজ্ঞবল্ক্যাহগ্ন্ত্বত্ত্মুপাকরিষ্যন—॥ ৩১৬ ॥ ১ ॥

**সম্বলার্থঃ ১**—অথ (আধ্যায়িকারস্তে) হ (ঐতিহে) যাজ্ঞবল্ক্যস্ত (তদাধ্যস্ত খাবেঃ) মৈত্রেয়ী চ কাত্যায়নী চ দ্বি ভার্যে (পঞ্জোঁ) বভূবতুঃ। তয়োঁ (পঞ্জ্যা-শ্রদ্ধে) মৈত্রেয়ী (তদাধ্যা পঞ্জী) ব্রহ্মবাদিনী (ব্রহ্মকথনশীলা) বভূব, তর্হি (তশ্চিন্ত কালে) কাত্যায়নী (তদাধ্যা পঞ্জী তু) স্ত্রীপ্রজ্ঞা (স্ত্রীজনোচিতবুদ্ধি-বিজ্ঞানসম্পন্না সরলা) এব [আসীঁ]। অথ (এবং সতি) যাজ্ঞবল্ক্যঃ অগ্নং বৃত্তং (পূর্বস্ত্রাং গার্হস্থ্যলক্ষণাং ধর্মাং সন্ন্যাসলক্ষণাং ধর্মান্তরম্) উপাকরিষ্যন् (গ্রহী-ষ্যন্ সন্ত্বন—) ॥ ৩১৬ ॥ ১ ॥

**মূলানুস্মান্ত ১**—অতঃপর যাজ্ঞবল্ক্যীয় কাণ্ড মৈত্রেয়ীব্রাহ্মণ আরম্ভ হইতেছে—যাজ্ঞবল্ক্য ঋষির মৈত্রেয়ী ও কাত্যায়নী নামে প্রসিদ্ধা দুই পঞ্জী ছিলেন; তমাধ্যে মৈত্রেয়ী ব্রহ্মবাদিনী ছিলেন, আর কাত্যায়নী তথনও সাধারণ স্ত্রীজনোচিত বুদ্ধিসম্পন্না ছিলেন। যাজ্ঞবল্ক্য ঋষি অগ্ন বৃত্ত অর্থাং গার্হস্থ্য হইতে পৃথক ধর্ম—সন্ন্যাসান্ত্রম অবলম্বন করিবেন মনে করিয়া—॥ ৩১৬ ॥ ১ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ১**—অথেতি হেতুপদেশানন্তর্যাপ্রদর্শনার্থঃ। হেতুপ্রধানানি হি বাক্যান্তিতানি, তদনন্তরমাগমপ্রধানেন প্রতিজ্ঞাতোহর্থে নিগম্যতে মৈত্রেয়ীব্রাহ্মণেন। হ-শব্দে বৃত্তাবগোতকঃ। যাজ্ঞবল্ক্যস্ত খাবেঃ কিল দ্বি ভার্যে পঞ্জোঁ বভূবতুরাস্তাম—মৈত্রেয়ী চ নামত একা, অপরা কাত্যায়নী নামতঃ। তয়োর্ভার্যয়োঁ মৈত্রেয়ী হ কিল ব্রহ্মবাদিনী ব্রহ্ম-বদনশীলা বভূব আসীঁ। স্ত্রীপ্রজ্ঞা—স্ত্রীয়াঁ যা উচিতা, সা স্ত্রীপ্রজ্ঞেব তর্হি তশ্চিন্ত কালে আসীঁ কাত্যায়নী। অথ এবং সতি হ কিল যাজ্ঞবল্ক্যঃ পূর্বস্ত্রাং গার্হস্থ্যলক্ষণাং বৃত্তাং পারিব্রাজ্যলক্ষণাং বৃত্তম্ উপাকরিষ্যন্ উপাচিকীষ্মুঃ সন্ত্বন—॥ ৩১৬ ॥ ১ ॥

টিকা। নশু বাক্যানি, পূর্বত্র ব্যাখ্যাতানি ন হেতুরূপদিষ্টঃ, তৎ কথং তদুপদেশানন্তর্যাং সমস্তাসম্ভাস্তুহেতোরাজ্ঞানস্তাথশব্দেন গোচ্যতে, তত্ত্বাহ—হেতুপ্রধানানীতি। তদেব

বৃত্তং ব্যন্তি—যাজ্ঞবক্ষ্যস্তেতি । অথেত্যস্তার্থমাহ—এবং সতীতি । ভার্যাস্তে পর্ণিতীভ্যা  
শিতে, স্তু চ বৈরাগ্যাতিস্তেকে সতীতি শাৰৎ ॥ ৩১৬ ॥ ১ ॥

**তাত্ত্বানুবাদ ।**—অথ শব্দের অর্থ—হেতুপ্রদর্শনের আনন্দর্য ; কারণ,  
ইতঃপূর্বে কারণপ্রদর্শক বাক্যসমূহ প্রদর্শিত হইয়াছে ; তাহার পর এখন আগম-  
প্রধান ( যুক্তিৰহিত কেবল শকমাত্র-প্রধান ) মৈত্রেয়ীব্রাহ্মণে পূর্বপ্রতিজ্ঞাত বিষয়-  
সমূহ উপপাদিত হইতেছে । [ ক্রতিৱ ] ‘হ’ শব্দটী অতীত বৃত্তান্ত-গ্রোতক ।

যাজ্ঞবক্ষ্যনামক ঋষির ঢাইটী ভার্যা—পঙ্কী ছিলেন ; এক জনের নাম মৈত্রেয়ী,  
অপরের নাম কাত্যায়নী । সেই উভয় ভার্যার মধ্যে মৈত্রেয়ী ব্রহ্মবাদিনী—  
ব্রহ্মবিদ্যক আলোচনায় তৎপর। ছিলেন, আর কাত্যায়নী তখনও স্তুপ্রজ্ঞাই  
ছিলেন ; স্তুপ্রজ্ঞ অর্থ—স্তুলোকের ঘেৱাপ প্রজ্ঞ ( জ্ঞান ) থাকা আবশ্যক,  
সেইক্রমে প্রজ্ঞ—গৃহকর্ষোপগোগী প্রয়োজন-নির্বাহকম বুদ্ধি তাঁহার ছিল । একপ  
অবস্থায় যাজ্ঞবক্ষ্য ঋষি অন্ত বৃত্ত অর্থাৎ পূর্বতন গার্হিত্ব আশ্রম হইতে স্বতন্ত্র  
সন্ন্যাসাশ্রম গ্রহণেছে হইয়া—॥ ৩১৬ ॥ ১ ॥

**মৈত্রেয়ীতি হোবাচ যাজ্ঞবক্ষ্যঃ—প্রত্রজিষ্যন্বা অরেহহমস্মাঽ**  
**স্থানাদিস্মি, হস্ত তেহনয়া কাত্যায়ন্তান্তঃ করবাণীতি ॥ ৩১৭ ॥ ২ ॥**

**সর্বলার্থঃ ।**—যাজ্ঞবক্ষ্যঃ হে মৈত্রেয়ি, ইতি [ সম্বোধ্য ] উবাচ হ—অরে  
( অরি মৈত্রেয়ি, ) অহং অস্মাঽ স্থানাঽ ( গার্হস্থ্যাঽ ) প্রত্রজিষ্যন্ব ( প্রত্রজ্যাঽ  
করিষ্যন্ব ) বৈ অশ্মি ( ভবামি ) । হস্ত ( প্রার্থনায়াম্ ); অনয়া কাত্যায়ন্তা  
( তদাখায়া সপত্ন্যা সহ ) তে ( তব ) অস্তঃ ( বিচ্ছেদঃ ) করবাণি ( প্রার্থনায়াঃ  
লোট ) ইতি ॥ ৩১৭ ॥ ২ ॥

**চূলানুবাদ ।**—যাজ্ঞবক্ষ্য মৈত্রেয়ীকে সম্বোধনপূর্বক বলি-  
লেন—অরে মৈত্রেয়ি, আমি এই গার্হস্থ্য আশ্রম হইতে চলিয়া যাইতে  
অর্থাৎ সন্ন্যাস গ্রহণ করিতে ইচ্ছুক হইয়াছি । যদি ইচ্ছা কর, তবে  
আমি এই কাত্যায়নীর সহিত তোমার বিচ্ছেদ ( বিভাগ ) করিয়া  
দিতে ইচ্ছা করি ॥ ৩১৭ ॥ ২ ॥

**শাস্কর্তৃতাত্ত্বান্তম্ ।**—হে মৈত্রেয়ীতি জ্যোত্তাঃ ভার্যামাযন্ত্রযামাস । আমস্ত্র্য  
চোবাচ হ—প্রত্রজিষ্যন্ব পারিব্রাজ্যঃ করিষ্যন্ব বা অরে মৈত্রেয়ি, অস্মাঽ স্থানাঽ  
গার্হস্থ্যাদহমশ্মি ভবামি । মৈত্রেয়ি, অহুজানীছি মাম্ ; হস্ত ইচ্ছিসি যদি, তে  
অনয়া কাত্যায়ন্তা অস্তঃ করবাণি—ইত্যাদি ব্যাখ্যাতম্ ॥ ৩১৭ ॥ ২ ॥

টীকা। তথা ব্রহ্মবাদিত্বং তদামস্তুগুরুরেণ তাঃ অভ্যেব সংবাদে হেতুকর্তৃব্যম্। তন্ত্র  
ব্রহ্মবাদিত্বং শ্লোকে প্রতিক্রিয়া কৃতুমিচ্ছিসি ঘনীভূত্যম্॥ ৩১৭ ॥ ২ ॥

**ভাস্ত্রানুরাদ ।**—[ যাজ্ঞবক্ষ ] হে মৈত্রেয়ি, বলিয়া জ্যেষ্ঠা ভার্যাকে  
আহ্বান করিলেন, এবং আহ্বান করিয়া বলিলেন—অরে মৈত্রেয়ি, আমি এই  
স্থান হইতে অর্থাৎ গার্হস্থ্যাশ্রম হইতে প্রবেশ্যা করিতে ইচ্ছুক হইয়াছি। তুমি  
যদি ইচ্ছা কর, তবে আমাকে অনুমতি প্রদান কর। তোমাকে এই কাত্যায়নীর  
সহিত বিচ্ছিন্ন করিয়া দিই অর্থাৎ তোমাদের ধনসম্পদ বিভাগ করিয়া দিতে  
ইচ্ছা করি (১) ॥ ৩১৭ ॥ ২ ॥

সা হোবাচ মৈত্রেয়ী ঘন্তু ম ইয়ং ভগোঃ সর্বা পৃথিবী বিভেন  
পূর্ণা স্যাঃ, স্ত্রাঃ স্বহং তেনামৃতাহো ৩ নেতি; নেতি হোবাচ  
যাজ্ঞবক্ষঃ, যথেবোপকরণবতাঃ জীবিত্য, তথেব তে জীবিত্প্-  
স্যাদমৃতস্য তু নাশাস্তি বিভেনেতি ॥ ৩১৮ ॥ ৩ ॥

**সর্বলার্থঃ ।**—সা ( এবং পৃষ্ঠা ) মৈত্রেয়ী উবাচ ( যাজ্ঞবক্ষ্যম্ উক্তবতী )  
হ—ভগোঃ ( ভগবন् ), তু ( বিতকে' ) যৎ ( যদি ) বিভেন ( ধনেন ) পূর্ণা ইয়ং  
সর্বা পৃথিবী মে ( মম ) স্ত্রাঃ ( ভবেৎ ), অহং তেন ( বিত্পূর্ণপৃথিবীলাভেন )  
অমৃতা ( অমরণশীলা )—বিমুক্তা স্ত্রাম্ ( ভবেয়ম্ )? আহো ( অথবা ) ন, ইতি।  
যাজ্ঞবক্ষঃ উবাচ হ—ন ইতি ( অমৃতা ন ভবেৎ ইতি ); [ পরন্ত ] উপকরণবতাঃ  
( ভোগসাধন-সম্পদ্বানাঃ ) জীবিতঃ ( জীবনঃ ) যথা ( যদ্যং স্বথবহুলঃ ) ভবেৎ,  
( তথা ) তদ্বৎ ( এব নিশ্চয়ে ), তে ( তব ) জীবিতঃ স্ত্রাঃ ; বিভেন ( ধনেন )  
তু ( পুনঃ ) অমৃতস্য ( মুক্তেঃ ) আশা ( সন্তানবনাপি ) ন অস্তি ; [ কা কথা তৎ-  
প্রাপ্তেঃ ] ইতি ॥ ৩১৮ ॥ ৩ ॥

**মুলানুরাদ ।**—সেই মৈত্রেয়ী বলিলেন—ভগবন्, যদি ধন-  
পূর্ণা এই সম্পূর্ণ পৃথিবী আমার আয়ত্ত হয়, তাহা হইলে তদ্বারা আমি  
অমৃতা মরণবহিতা—বিমুক্তা হইতে পারিব কি না ? যাজ্ঞবক্ষ্য বলিলেন,  
না—অমৃতা হইতে পারিবে না, কিন্তু বিবিধ ভোগসাধনসম্পদ লোক-

( ১ ) তাংপর্য—এই শ্লোক হইতে পঞ্চম ব্রাহ্মণের সমস্ত শ্লোক ইহার বিভীষণ অধ্যায়ের  
চতুর্থ ব্রাহ্মণে উক্ত হইয়াছে, কোন কোন স্থলে সামান্যমাত্র অভেদ আছে। এই কারণে  
ভাস্ত্রকার এখানে সমস্ত শ্লোক পঞ্চম ব্রাহ্মণ করেন নাই। যাহার আবশ্যক হয়, তিনি বিভীষণ  
অধ্যায়ের চতুর্থ ব্রাহ্মণে সম্পূর্ণ ব্যাখ্যা দেখিতে পাইবেন।

দিগের জীবন যেকপ (স্বীকৃত) হয়, তোমারও ঠিক সেইরূপই হইবে, কিন্তু বিভি দ্বারা অমৃতত্ত্ব লাভের আশাও নাই ॥ ৩১৮ ॥ ৩ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ।—॥৩১৮॥৩॥**

টিক। ০ ১ ৩১৮ । ৩ ।

স। হোবাচ মৈত্রেয়ী যেনাহং নাম্বতা শ্রাম, কিমহং তেন কুর্যাম, যদেব ভগবান্ব বেদ, তদেব মে ক্রহীতি ॥ ৩১৯ ॥ ৪ ॥

**সর্বলার্থঃ ।—**স। (এবমুক্তা) মৈত্রেয়ী উবাচ হ—অহং বেন (বিভেন) অমৃতা ন শ্রাম (ন ভবেয়ন), অহং তেন (বিভেন) কিং কুর্যাম (ন কিমপীতি ভাবঃ)। ভগবান্ব (পূজনীয়ঃ ভবান্ব) এব বেদ (অমৃতত্ত্বসাধনঃ জানাসি) তৎ এব মে (মহং) ক্রহি (কগ্ন) ইতি ॥ ৩১৯॥৪॥

**চূলানুবাদ ।—**এই কথার পর মৈত্রেয়ী বলিলেন, যাহা দ্বারা আমি অমৃতা হইব না, সেই বিভি দ্বারা আমি কি করিব? পূজনীয় আপনি যাহা (অমৃতত্ত্ব লাভের নিশ্চিত সাধন) অবগত আছেন, তাহাই আমাকে বলুন ॥ ৩১৯ ॥ ৪ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ।—**সৈবমুক্তোবাচ মৈত্রেয়ী। সর্বেবং পৃথিবী বিভেন পূর্ণা শ্রাণ, তু কিং শ্রাম? কিমহং বিভসাধ্যেন কর্ষণা অমৃতা, আহো ন শ্রামিতি। নেতি হোবাচ যাজ্ঞবল্ক্য ইত্যাদি সংনামগ্রহ ॥ ৩১৯॥৪॥

টিক। মৈত্রেয়ী হমৃতক্ষমাত্মাপিত্তামাজ্ঞে। দর্শয়তি—সৈবমুক্তি ॥ ৩১৯ ॥ ৪ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।—**সেই মৈত্রেয়ী এই কথা শ্রবণ করিয়া বলিলেন— যদি ধনপূর্ণা এই সমস্ত পৃথিবী আমার হয়, [তাহা হইলে] আমি কি হইব? অর্থাৎ বিভসাধ্য কর্ষণ দ্বারা আমি কি অমৃতা হইতে পারিব, অথবা পারিব না? যাজ্ঞবল্ক্য বলিলেন—না, পারিবে না। অন্ত অংশের ব্যাখ্যা পূর্বের আয় ॥ ৩১৯॥৪॥

**স হোবাচ যাজ্ঞবল্ক্যঃ—**প্রিয়া বৈ খলু নো ভবতী সতী প্রিয়মুন্দৰৎ, হন্ত তর্হি ভবত্যেত্ব্যাখ্যাশ্রামি তে, ব্যাচক্ষণস্ত তু মে নিদিধ্যাসস্বেতি ॥ ৩২০ ॥ ৫ ॥

**সর্বলার্থঃ ।—**সঃ (এবমুক্তঃ) যাজ্ঞবল্ক্যঃ উবাচ হ—[হে মৈত্রেয়ি,] ভবতী নঃ (অস্মাকং) প্রিয়া (প্রতিভাজনঃ) বৈ খলু (নিশ্চয়ে) সতী, প্রিয়ন্ব (আনন্দম) অবৃদ্ধৎ (বৰ্ক্ষিতবতী)। হন্ত (প্রার্থনায়াম, আহ্লাদে বা), ততি

হে ভবতি, তে ( তুভ্যং ) এতৎ ( অমৃতত্ত্বসাধনম् ) ব্যাখ্যাস্থামি ( কথয়িষ্যামি ); ব্যাচক্ষণশ্চ ( ব্যাখ্যাঃ কুর্বতঃ ) তু মে ( মম ) [ কথায়াম্ ] নিদিধ্যাসম্ব ( একাগ্রচিত্তা ভব ) ইতি ॥ ২১০ ॥ ৫ ॥

**অুলাচুরুবাদ ১**—মৈত্রেয়ী এই কথা বলিলে পর, যাজ্ঞবল্ক্য বলিলেন—তুমি আমার যেমন প্রিয়া, তেমনই প্রীতি বর্ক্ষনই করিয়াছ । ভাল, তুমি যদি ইচ্ছা কর, তাহা হইলে ইহা ( অমৃতত্ত্বসাধন ) তোমার নিকট ব্যাখ্যা করিতেছি; তুমি আমার ব্যাখ্যায় মনো-যোগিনী হও ॥ ৩২০ ॥ ৫ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ১**—স হোবাচ প্রিয়েব পূর্বং খন্তু, নঃ অমৃত্যং ভবতী ভবন্তী সতী প্রিয়মেব অবৃধং বর্দ্ধিতবতী নির্দ্ধারিতবত্যসি; অতস্তেহহম্ । ইন্দ্র ইচ্ছসি চে অমৃতত্ত্বসাধনং জ্ঞাতুম্, হে ভবতি, তে তুভ্যং তদমৃতত্ত্বসাধনং ব্যাখ্যাস্থামি ॥ ৩২০ ॥ ৫ ॥

টীকা । শুলুপ্রসাদাধীনা বিষ্ণাবাণ্পিরিতি ষ্ঠোতনার্থমাহ—স হোবাচেতি । জ্ঞানেচ্ছা-  
হুর্ভূতাচ্ছোতনার চেদিত্যুজ্ঞম্ ॥ ৩২০ ॥ ৫ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ১**—সেই যাজ্ঞবল্ক্য বলিলেন—তুমি পূর্বেই আমার প্রীতি-  
ভাজন ছিলে, এখনও তুমি প্রিয় বিষ্ণবই অবধারণ করিয়াছ ; অতএব আমি সম্মুষ্ট  
হইয়াছি । তুমি যদি অমৃতত্ত্বলাভের উপায় জানিতে ইচ্ছা কর, তাহা হইলে, হে  
ভবতি, তোমার নিকট সেই অমৃতত্ত্বসাধন ব্যাখ্যা করিব ॥ ৩২০ ॥ ৫ ॥

স হোবাচ—ন বা অরে পতুয়ঃ কামায় পতিঃ প্রিয়ো ভবত্যা-  
অনন্ত কামায় পতিঃ প্রিয়ো ভবতি । ন বা অরে জায়ায়ে  
কামায় জায়া প্রিয়া ভবত্যাঅনন্ত কামায় জায়া প্রিয়া ভবতি ।  
ন বা অরে পুত্রাণাং কামায় পুত্রাঃ প্রিয়া ভবন্ত্যাঅনন্ত কামায়  
পুত্রাঃ প্রিয়া ভবন্তি । ন বা অরে বিন্দু কামায় বিন্দং  
প্রিয়ং ভবত্যাঅনন্ত কামায় বিন্দং প্রিয়ং ভবতি । ন বা অরে  
পশুনাং কামায় পশুবঃ প্রিয়া ভবন্ত্যাঅনন্ত কামায় পশুবঃ প্রিয়া  
ভবন্তি । ন বা অরে ব্রহ্মণঃ কামায় ব্রহ্ম প্রিয়ং ভবত্যাঅনন্ত  
কামায় ব্রহ্ম প্রিয়ং ভবতি । ন বা অরে ক্ষত্রিয় কামায় ক্ষত্রং

প্রিয়ং ভবত্যাত্মনস্ত কামায় ক্ষত্রং প্রিয়ং ভবতি । ন বা অরে লোকানাং কামায় লোকাঃ প্রিয়া ভবন্ত্যাত্মনস্ত কামায় লোকাঃ প্রিয়া ভবন্তি । ন বা অরে দেবানাং কামায় দেবাঃ প্রিয়া ভবন্ত্যাত্মনস্ত কামায় দেবাঃ প্রিয়া ভবন্তি ।

ন বা অরে বেদানাং কামায় বেদাঃ প্রিয়া ভবন্ত্যাত্মনস্ত কামায় বেদাঃ প্রিয়া ভবন্তি । ন বা অরে ভূতানাং কামায় ভূতানি প্রিয়াণি ভবন্ত্যাত্মনস্ত কামায় ভূতানি প্রিয়াণি ভবন্তি । ন বা অরে সর্বস্ত কামায় সর্বং প্রিয়ং ভবত্যাত্মনস্ত কামায় সর্বং প্রিয়ং ভবতি । আত্মা বা অরে দ্রষ্টব্যঃ শ্রোতব্যো মন্তব্যো নিদিধ্যাসিতব্যো মৈত্রেয়ি, আত্মনি খন্দে দৃষ্টে শ্রতে মতে বিজ্ঞাত ইদঃসর্বং বিদিতম् ॥ ৩২১ ॥ ৬ ॥

**সরলার্থঃ ।—**সঃ (এবং পৃষ্ঠঃ) যাজ্ঞবক্ষঃ উবাচ হ—অরে (হে মৈত্রেয়ি, ) পতুঃ (স্বামিনঃ) কামায় (প্রীতরে) পতিঃ ন বৈ (নৈব) প্রিয়ং ভবতি, [পত্ন্যা ইতি শেষঃ]; তু (পুনঃ) আত্মনঃ (স্বস্ত্যাঃ) কামায় পতিঃ [পত্ন্যাঃ] প্রিয়ং ভবতি । তথা অরে জায়ায়ে (জায়ায়াঃ) কামায় জায়া ন বৈ প্রিয়া ভবতি [পতুরিতি শেষঃ], তু (পুনঃ) আত্মনঃ (স্বস্ত) কামায় জায়া [পতুঃ], প্রিয়া ভবতি । অরে পুত্রাণাং কামায় পুত্রাঃ ন বৈ প্রিয়াঃ ভবন্তি [পিতুঃ], তু (পুনঃ) আত্মনঃ কামায় পুত্রাঃ প্রিয়াঃ ভবন্তি [পিতুরিতি শেষঃ] । অরে, বিত্তস্ত (.ধনস্ত) কামায় বিত্তং ন বৈ প্রিয়ং ভবতি [ধনার্থিন ইতি শেষঃ], আত্মনঃ তু কামায় বিত্তং প্রিয়ং ভবতি । অরে, পশুনাং কামায় পশবঃ ন বৈ প্রিয়াঃ ভবন্তি, [গৃহস্থানামিতি শেষঃ], আত্মনঃ তু কামায় পশবঃ প্রিয়াঃ ভবন্তি । অরে, ব্রহ্মণঃ [ব্রাহ্মণস্ত] কামায় ব্রহ্ম (ব্রাহ্মণঃ) ন বৈ প্রিয়ং ভবতি, আত্মনঃ তু কামায় ব্রহ্ম প্রিয়ং ভবতি । অরে, ক্ষত্রস্ত কামায় ক্ষত্রং ন বৈ প্রিয়ং ভবতি, আত্মনঃ তু কামায় ক্ষত্রং প্রিয়ং ভবতি । অরে, লোকানাং (স্বর্গাদীনাং) কামায় লোকাঃ ন বৈ প্রিয়াঃ ভবন্তি, আত্মনঃ তু কামায় লোকাঃ প্রিয়াঃ ভবন্তি । অরে, দেবানাং (ইন্দ্রাদীনাং) কামায় দেবাঃ ন বৈ প্রিয়াঃ ভবন্তি, আত্মনঃ তু কামায় দেবাঃ প্রিয়াঃ ভবন্তি । অরে, বেদানাং (ঋগাদীনাং) কামায় বেদাঃ প্রিয়াঃ ভবন্তি, আত্মনঃ তু কামায় বেদাঃ প্রিয়াঃ ভবন্তি । অরে,

ভূতানাং ( ক্ষিত্যাদীনাং, প্রাণিনাং বা ) কামায় ভূতানি ন বৈ প্রিয়াণি ভবন্তি, আয়ুনঃ তু কামায় ভূতানি প্রিয়াণি ভবন্তি । অরে, [ কিং বহুনা, ] সর্বশু ( বস্তু-মাত্রশু ) কামায় সর্বং ন বৈ প্রিয়ং ভবতি, আয়ুনঃ তু কামায় সর্বং প্রিয়ং ভবতি । অরে, আয়ু বৈ ( এব ) দ্রষ্টব্যাঃ ( সাক্ষাৎ কর্তব্যাঃ ), [ তত্পাত্রতয়া ] শ্রোতব্যাঃ ( শাস্ত্রাচার্যোপদেশাভ্যাম্ ক্রতিবিষয়ঃ কর্তব্যাঃ ), [ পশ্চাত সংশয়নিরাসার্থম् ] মন্তব্যাঃ ( অহুকূলতর্কেণ প্রতিকূলতর্কথণপূর্বকং ক্রতার্থে দৃঢ়ঃ প্রত্যয়ঃ কর্তব্যাঃ ), নিদিধ্যাসিতব্যাঃ ( ক্রতার্থে চিত্তেকতানন্দং কর্তব্যাম্ ) । অরে মৈত্রেয়ি, থলু ( যতঃ ) আয়ুনি দৃষ্টে শ্রতে মতে বিজ্ঞাতে ( সাক্ষাদভুত্তে সতি ) ইদং সর্বং ( জগৎ ) বিদিতং ( বিজ্ঞাতং ভবতি, আয়ুনঃ সর্বায়ুক্তাদিতি ভাবঃ ) ॥ ৩২১ ॥ ৬ ॥

**অুলোচ্চুক্তি ১—**মৈত্রেয়ীর কথা শুনিয়া যাঙ্গবল্ক্য বলিলেন—  
 অরে মৈত্রেয়ি, পতির কামের (প্রীতির) জন্য পতি কথনই পত্নীর প্রিয় হয় না ; পরন্তু আয়ু-প্রীতির জন্যই পতি পত্নী কথনই পতির প্রিয় হয় না ; পরন্তু আয়ু-প্রীতির জন্যই পত্নী পতির প্রিয় হইয়া থাকে । অরে মৈত্রেয়ি, পুরুষগণের প্রীতির জন্য পুরুষগণ কথনই পিতার প্রিয় হয় না, পরন্তু আয়ুর প্রীতির জন্যই পুরুষগণ প্রিয় হইয়া থাকে । অরে মৈত্রেয়ি, বিশ্঵ের প্রীতির জন্য বিশ্ব কথনই প্রিয় হয় না ; পরন্তু আয়ু-প্রীতির জন্যই বিশ্ব সকলের প্রিয় হইয়া থাকে । অরে মৈত্রেয়ি, পশ্চাগণের প্রীতির জন্য কথনই পশ্চাগণ প্রিয় হয় না ; কিন্তু আয়ুর প্রীতির জন্যই পশ্চাগণ সকলের প্রিয় হইয়া থাকে । অরে মৈত্রেয়ি, ব্রাহ্মণের প্রীতির জন্য কথনই ব্রাহ্মণ কাহারো প্রিয় হয় না ; পরন্তু আয়ুর প্রীতির জন্যই ব্রাহ্মণ প্রিয় হইয়া থাকেন । অরে মৈত্রেয়ি, ক্ষত্রিয়ের প্রীতির জন্য ক্ষত্রিয় কথনই প্রিয় হয় না, পরন্তু আয়ুর প্রীতির জন্যই ক্ষত্রিয়গণ সকলের প্রিয় হইয়া থাকে । অরে মৈত্রেয়ি, স্বর্গাদি লোকের প্রীতির জন্য স্বর্গাদি লোকসমূহ কথনই সকলের প্রিয় হয় না, পরন্তু আয়ুপ্রীতির জন্যই স্বর্গাদি লোকসমূহ সকলের প্রিয় হইয়া থাকে । অরে মৈত্রেয়ি, দেবগণের প্রীতির জন্য কথনই দেবগণ প্রিয় হন না ; পরন্তু আয়ুর প্রীতির জন্যই দেবগণ সকলের প্রিয় হইয়া থাকেন । অরে মৈত্রেয়ি, ঋক্প্রভৃতি বেদসমূহের

প্রীতির জন্য বেদসমূহ কথনই লোকের প্রিয় হয় না ; পরন্তু আত্মার প্রীতির জন্যই বেদসমূহ সকলের প্রিয় হইয়া থাকে । অরে মৈত্রেয়ি, ভূতগণের প্রীতির জন্য ভূতগণ কথনই লোকের প্রিয় হয় না ; পরন্তু আত্মার প্রীতির জন্যই ভূতগণ সকলের প্রিয় হইয়া থাকে । অরে মৈত্রেয়ি, [ অধিক কি, ] সকলের প্রীতির জন্যই সকলে অর্থাত্ব কাহারো প্রীতির জন্যই কেহ কাহারও প্রিয় হয় না ; পরন্তু আত্ম-প্রীতির জন্যই সকলে সকলের প্রিয় হইয়া থাকে । অরে মৈত্রেয়ি, অতএব আত্মাকেই দর্শন করিবে (সাক্ষাৎ করিবে), [ শাস্ত্র ও আচার্যের নিকট হইতে ] শ্রবণ করিবে, মনন করিবে, এবং নিদিধ্যাসন করিবে । অরে মৈত্রেয়ি, আত্মাকে দর্শন করিলে, শ্রবণ করিলে, মনন করিলে ও নিদিধ্যাসন করিলে এবং বিশেষ ভাবে অবগত হইলে, এই সমস্ত জগৎই বিজ্ঞাত হয় ; [ কারণ, আত্মার অতিরিক্ত কোন বস্তু জগতে নাই ] ॥ ৩২১ ॥ ৬ ॥

**শাস্করভাস্তুম্ ।**—আত্মনি খলু অরে মৈত্রেয়ি দৃষ্টে,—কথং দৃষ্টে আত্ম-নীতি ? উচাতে—পূর্বমাচার্যাগবাভাঃ শ্রতে, পুনৰ্ত্তকেণোপপত্ত্য। ঘতে বিচারিতে । শ্রবণে আগমনাত্রেণ ; ঘতে উপপত্তা পঞ্চাদ্বিজ্ঞাতে—এবমেত্যাত্মগেতি নিষ্কারিতে ; কিং ভবতৌভূজাতে—ইদং বিদিতং ভবতি ; ইদং সর্বমিতি যদায়নোহ্যত্তৎ, আত্মব্যতিরেকেণাভাবাঃ ॥ ৩২১ ॥ ৬ ॥

টীকা । ব্যাখ্যানপ্রকারমেবাহ—আত্মনীতি । দৃষ্টে সর্বমিদং বিদিতং ভবতৌভূজ্ঞাত্ম সমষ্টকঃ । কেনোপয়েনাত্মনি দৃষ্টে সর্বং দৃষ্টঃ ভবত্তাত্মপায়ং পৃচ্ছতি—কথমিতি । আত্মদর্শনোপায়ং শ্রবণাদিকং দর্শযন্ত্রুত্তরমাহ—উচ্যতে ইতি । উজ্জোপায়ফলং অশ্রূর্বকমাহ—কিমিত্তাদিনা । ইদং সর্বমিত্যান্ত তত্ত্বার্থমাহ—যদাত্মনোহ্যনির্মিতি । তদাত্মনি দৃষ্টে দৃষ্টং শ্রাদ্ধতি শেষঃ । কথমন্ত্বিন্দৃষ্টে সত্যস্তৰ্ণ দৃষ্টং ভবতি, তত্ত্বাহ—আত্মব্যতিরেকেণেতি ॥ ৩২১ ॥ ৬ ॥

**ভাস্তুনুবাদ ।**—অরে মৈত্রেয়ি, আত্মাকে দর্শন করিলে—; কিরূপে দর্শন করিলে ? তত্ত্বে বলিতেছেন—প্রথমে আচার্য ও শাস্ত্র-বাক্য হইতে শ্রবণ করিয়া, পরে তর্ক ও যুক্তি দ্বারা বিচার করিয়া, কেবল শাস্ত্রবাক্য হইতে শ্রবণ করিতে হয়, পরে যুক্তি দ্বারা তাহার মনন করিতে হয়, অনন্তর বিজ্ঞান—ইহা এই প্রকারই সত্য, অন্য প্রকার নহে,, এইরূপে নিষ্কারণ করিতে হয় । তাহার ফল কি হয় ? বলিতেছেন—এই সমস্তই বিদিত হয়, অর্থাত্ব প্রকৃত-

পক্ষে আত্মাতিরিক্ত কিছু না থাকায়, যাহা কিছু আত্মাতিরিক্ত বলিয়া যনে হয়, সে সমুদ্ভূত বিজ্ঞাত হয়, [ কিছুই অবিজ্ঞাত থাকে না ] ॥ ৩২১ ॥ ৬ ॥

ত্রিশ তৎ পরাদাদ্যোহস্ত্রাত্মনঃ ত্রিশ বেদ, ক্ষত্রং তৎ পরাদাদ্যোহস্ত্রাত্মনঃ ক্ষত্রং বেদ, লোকাস্তং পরাদুর্যোহস্ত্রাত্মনো লোকান् বেদ, দেবাস্তং পরাদুর্যোহস্ত্রাত্মনো দেবান् বেদ, বেদাস্তং পরাদুর্যোহস্ত্রাত্মনো বেদান্ বেদ, ভূতানি তৎ পরাদুর্যোহস্ত্রাত্মনো ভূতানি বেদ, সর্বং তৎ পরাদাদ্যোহস্ত্রাত্মনঃ সর্বং বেদ, ইদং ত্রঙ্গেদং ক্ষত্রমিমে লোকা ইমে দেবা ইমে বেদা ইমানি ভূতানীদত্তসর্বং যদয়মাত্মা ॥ ৩২২ ॥ ৭ ॥

**সম্মতার্থঃ ১—**ত্রিশ ( ব্রাহ্মণজাতিঃ ) তৎ ( জনঃ ) পরাদাঽ ( পরাকুর্য্যাঽ ব্রহ্মলাভাঽ বঞ্চিতি ) ; [ কং ? ] যঃ আত্মনঃ অগ্নত্র ( আত্মব্যতিরেকেণ ) ত্রিশ বেদ ( জানাতি ) ; ক্ষত্রং ( কর্ত্তৃ ) তৎ ( জনঃ ) পরাদাঽ, যঃ আত্মনঃ অগ্নত্র ক্ষত্রং ( ক্ষত্রিয়জাতিঃ ) বেদ ; লোকাঃ ( স্঵র্গাদয়ঃ ) তৎ ( জনঃ ) পরাদুঃ ( বঞ্চিত্বস্তি ), যঃ আত্মনঃ অগ্নত্র লোকান্ বেদ ; তথা দেবাঃ তৎ পরাদুঃ, যঃ আত্মনঃ অগ্নত্র দেবান্ বেদ ; বেদাঃ তৎ পরাদুঃ, যঃ আত্মনঃ অগ্নত্র বেদান্ বেদ । ভূতানি তৎ পরাদুঃ, যঃ আত্মনঃ অগ্নত্র ভূতানি বেদ । [ কিৎ বহুনা, ] সর্বং তৎ পরাদাঽ, যঃ আত্মনঃ অগ্নত্র সর্বং বেদ । ইদং ত্রিশ ( ব্রাহ্মণজাতিঃ ), ইদং ক্ষত্রং, ইমে লোকাঃ, ইমে দেবাঃ, ইমে বেদাঃ, ইমানি ভূতানি, ইদং সর্বম্ [ এব ], [ কিম্ ? ] যৎ ( যঃ ) অয়ঃ ( প্রকৃতঃ ) আত্মা [ এতৎ সর্বম্ এতদাত্মস্বরূপমেবেতি ভাবঃ । ] ॥ ৩২২ ॥ ৭ ॥

**মূলচুচ্চান্ত ১—**ত্রিশ অর্থাতঃ ব্রাহ্মণজাতি তাহাকে পরাস্ত—  
বঞ্চিত করে, যে লোক ব্রাহ্মণজাতিকে আত্মভিন্ন বলিয়া জানে । ক্ষত্রিয় জাতি তাহাকে বঞ্চিত করে, যে লোক ক্ষত্রিয় জাতিকে আত্মা হইতে ভিন্ন বলিয়া জানে । স্বর্গাদি লোকসমূহও তাহাকে বঞ্চিত করে, যে ব্যক্তি স্বর্গাদি লোকসমূহকে আত্মা হইতে অতিরিক্ত বলিয়া জানে । দেবতাগণ তাহাকে বঞ্চিত করে, যে লোক দেবতাগণকে আত্মা হইতে অতিরিক্ত বলিয়া জানে । বেদসমূহ তাহাকে বঞ্চিত করে, যে লোক বেদসমূহকে আত্ম-ব্যতিরিক্ত বলিয়া জানে । ভূতগণ তাহাকে বঞ্চিত

করে, যে লোক ভূতসমূহকে আত্মা হইতে অতিরিক্ত বলিয়া জানে । অধিক কি, সমস্তই তাহাকে বঞ্চিত করে, যে লোক সমস্তকে আত্মা হইতে অতিরিক্ত বলিয়া জানে । এই ব্রাহ্মণ, এই ক্ষত্রিয়, এই সমস্ত দেবতা, এই সমস্ত বেদ, এই সমস্ত ভূত, অধিক কি, এই সমস্তই এই আত্মার স্বরূপ ॥ ৩২২ ॥ ৭ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।**—তৎ অবধার্থদর্শিনং পরাদাং পরাকুর্য্যাং—কৈবল্য-সম্বন্ধিনং কুর্য্যাং—অরম্ অনাত্মস্বরূপেণ মাং পঞ্চতীত্যপরাধাদিতি ভাবঃ ॥ ৩২২ ॥ ৭ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—সেই অবধার্থদর্শীকে ( মিথ্যাদৃষ্টিসম্পন্ন পুরুষকে ) পরাকৃত করিবে, অর্থাং তাহাকে কৈবল্যসম্বন্ধের হিত করিবে, এই ব্যক্তি আমাকে অনাত্মস্বরূপে দর্শন করিতেছে ; স্বতরাং অপরাধ করিতেছে ; এই অপরাধ বশতঃ [ তাহাকে সকলেই বঞ্চিত করে ] ॥ ৩২২ ॥ ৭ ॥

স যথা দুন্দুভেহ্ণমানস্ত ন বাহাপ্রদাপ্তকুয়াদগ্রহণায়,  
দুন্দুভেস্ত গ্রহণেন দুন্দুভ্যাঘাতস্ত বা শব্দে। গৃহীতঃ ॥ ৩২৩ ॥ ৮ ॥

**সরলার্থঃ ।**—আত্মবিজ্ঞানে সর্ববিজ্ঞাননিষ্পত্তৌ দৃষ্টান্তমাহ—“স যথা” ইত্যাদি । [ অশ্বিনি বিষয়ে ] সঃ ( প্রসিদ্ধঃ দৃষ্টান্তঃ অস্তি ) ; যথা দুন্দুভেঃ ( বাত্য-বিশেষস্তু ) হন্তমানস্ত ( তাড়মানস্ত সতঃ ) বাহান্ত ( ইতরান্ত ) শব্দান্ত ( ধ্বনীন্ত ) গ্রহণায় ( গ্রহীতুঃ ) ন শক্তুয়াৎ ( সমর্থঃ ন ভবেৎ ) [ কশ্চিঃ ] ; তু ( পুনঃ ) দুন্দুভেঃ ( দুন্দুভিধ্বনেঃ ) দুন্দুভ্যাঘাতস্ত বা গ্রহণেন শব্দঃ । ( বাহো ধ্বনিঃ ) গৃহীতঃ [ ভবতি ইতি শেষঃ ] । ( পূর্বমপি ব্যাখ্যাতেরং শ্রতিঃ ) ॥ ৩২৩ ॥ ৮ ॥

**মূলানুবাদ ।**—এ বিষয়ে প্রসিদ্ধ দৃষ্টান্ত এই—যেমন দুন্দুভি বাত্য আহত ( বাহিত ) হইলে পর, বাহিরের অপর কোন শব্দই কেহ পৃথক করিয়া গ্রহণ করিতে সমর্থ হয় না ; পরন্তু দুন্দুভির কিংবা দুন্দুভি-ধ্বনির গ্রহণের সঙ্গে সঙ্গে অন্য শব্দও গৃহীত হয়, [ তেমনি আত্ম-বিজ্ঞানেই অপর সমস্ত বিজ্ঞাত হয় ] ॥ ৩২৩ ॥ ৮ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ।**—॥ ০ ॥ ৩২৩ ॥ ৮ ॥ (১)

টাকা ॥ ০ ॥ ৩২৩ ॥ ৮ ॥

( ১ ) তাৎপর্য—এখানকার ৮, ৯, ১০ ও ১১ সংখ্যক শ্রতি ইতঃপূর্বে—২য় অধ্যায়ে চতুর্থ ব্রাহ্মণে ১, ৮, ৯ ও ১০ম শ্রতিগুলিপে উক্ত হইয়াছে ।

স যথা শজ্ঞাস্ত ধ্যায়মানস্ত ন বাহাঞ্ছব্দাঞ্ছকুয়াদ্গ্রহণায়,  
শজ্ঞাস্ত তু গ্রহণেন শজ্ঞাধ্যাস্ত বা শব্দে। গৃহীতঃ ॥৩২৪॥৯॥

**সর্বলার্থঃ ১—**কিঞ্চ, অত্র সঃ (প্রসিদ্ধঃ দৃষ্টাস্তঃ) যথা শজ্ঞাস্ত ধ্যায়মানস্ত  
(শব্দাধ্যানস্ত সতঃ) বাহান্ (ইতরান्) শব্দান্ত গ্রহণার ন শক্তুয়াৎ [কশ্চিং ইতি  
শেষঃ]; তু (পুনঃ) শজ্ঞাস্ত শজ্ঞাধ্যাস্ত (শজ্ঞাধ্বনেঃ) বা গ্রহণেন শব্দঃ (ইতরঃ  
ধ্বনিঃ) গৃহীতঃ (ভবতি), (তত্র আত্মগ্রহণেন্ব অগ্নঃ সর্বঃ গৃহীতঃ  
ভবতীতি ভাবঃ) ॥ ৩২৪ ॥ ৯ ॥

**চুলাচুলাদ্ব ১—**এ বিষয়ে আরও দৃষ্টাস্ত এই—যেমন শজ্ঞা  
বাযুপূর্বিত হইলে, কেহই বাহিরের অন্য কোন শব্দ গ্রহণ করিতে সমর্থ  
হয় না; পরন্তু শজ্ঞা বা শজ্ঞাধ্বনির গ্রহণে অন্য শব্দও গৃহীত হয়, তেমনি  
আত্মগ্রহণে অপর সমস্তও গৃহীত হইয়া যায় ॥ ৩২৪ ॥ ৯ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ১—**॥ ০ ॥ ৩২৪ ॥ ৯ ॥

টীকা ॥ ০ ॥ ৩২৪ ॥ ৯ ॥

স যথা বীণায়ে বায়মানায়ে ন বাহাঞ্ছব্দাঞ্ছকুয়াদ্গ্রহণায়,  
বীণায়ে তু গ্রহণেন বীণাবাদস্ত বা শব্দে। গৃহীতঃ ॥৩২৫॥১০॥

**সর্বলার্থঃ ১—**সঃ (দৃষ্টাস্তঃ) যথা বীণায়ে বায়মানায়ে (বীণায়াৎ বায়-  
মানায়াৎ সত্যাম্) বাহান্ শব্দান্ত গ্রহণার (গ্রহীতুৎ) ন শক্তুয়াৎ; তু (পুনঃ) বীণায়ে  
(বীণায়াৎ) বীণাবাদস্ত বা গ্রহণেন শব্দঃ (বাহঃ শব্দঃ) গৃহীতঃ ভবতি,  
[এবম্] ॥ ৩২৫ ॥ ১০ ॥

**চুলাচুলাদ্ব ১—**[এ বিষয়ে] দৃষ্টাস্ত এই—যেমন বীণাযন্ত্র  
বাদিত হইতে থাকিলে বাহিরের অপর শব্দ পৃথক করিয়া গ্রহণ করা  
যায় না; পরন্তু বীণার বা বীণাধ্বনির গ্রহণের সঙ্গে অপর শব্দও গৃহীত  
হয়, [এইরূপ] ॥ ৩২৫ ॥ ১০ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ১—**॥ ৩২৫ ॥ ১০ ॥

টীকা ॥ ০ ॥ ৩২৫ ॥ ১০ ॥

স যথা দ্রেধাপ্রেরভ্যাহিতস্ত পৃথগ্ধূমা বিনিশ্চরণ্ত্যবং বা  
অরেহস্ত মহতো ভূতস্ত নিশ্চিতমেতদ্ব যদৃথেদে। যজুর্বেদঃ  
সামবেদো ইথর্বাঙ্গিরস” ইতিহাসঃ পুরাণঃ বিদ্যা উপনিষদঃ

শ্লোকাঃ সূত্রাণ্যনুব্যাখ্যানানি ব্যাখ্যানানীষ্টভূতমাশিতং পায়িত-  
ময়ঞ্চ লোকঃ পরশ্চ লোকঃ সর্বাণি চ ভূতান্তর্ষেবেতানি সর্বাণি  
নিষ্পিতানি ॥৩২৬॥১১॥

**সর্বলাৰ্থঃ ১**—সঃ ( দৃষ্টান্তঃ ) যথা, আদৈর্দ্রিধান্তঃ ( সঙ্গলকার্ত্তগতম্য অঘেঃ )  
অভ্যাহিতম্য ( প্ৰজলিতম্য সতঃ ) পৃথক্ ( বিবিধাঃ ) ধূমাঃ বিনিশ্চরণ্তি  
( বিনিৰ্গচ্ছন্তি ), অৱে ( হে মৈত্রেয়ি, ) এবং ( উক্তদৃষ্টান্তবৎ ) অশ্চ ( প্ৰকৃতম্য )  
মহতঃ ভূতম্য [ স্বতঃসিদ্ধম্য নিত্যম্য ব্রহ্মণঃ ] নিষ্পিতং ( নিষ্পাসবৎ অবলুপ্তম্য )  
এতৎ । [ এতৎ কিম্ ? ] যৎ আথেদঃ, যজুর্বেদঃ, সামবেদঃ, অথৰ্বাচ্চিরসঃ, ইতিহাসঃ,  
পুৱাণঃ, বিষ্ণাঃ, উপনিষদঃ, শ্লোকাঃ, সূত্রাণি, ব্যাখ্যানানি, অনুব্যাখ্যানানি, ইষ্টঃ,  
ভূতঃ, আশিতম্য (অন্নঃ), পায়িতং (পেৱং), অৱং চ লোকঃ, পরশ্চ লোকঃ (স্বৰ্গাদিঃ),  
সর্বাণি চ ভূতানি, এতানি সর্বাণি অশ্চ ( ব্রহ্মণঃ ) এব নিষ্পিতানি ( নিষ্পাস-  
বদ্বলুপ্ততানি ) ॥৩২৬॥ ১১ ॥

**মূলানুব্রাদ্দ ১**—এ বিষয়ে দৃষ্টান্ত এই—যেমন আদৈকার্ত-  
সংযুক্ত অগ্নি হইতে নানাপ্রকার ধূমসমূহ নিৰ্গত হয়, তেমনি এই  
নিত্যসিদ্ধ ব্রহ্ম হইতেও নিষ্পাসবৎ অবলুপ্ত এই সমস্ত নিৰ্গত হইয়াছে—  
আগবেদ, যজুর্বেদ, সামবেদ, অথৰ্ববেদ, ইতিহাস, পুৱাণ, বিষ্ণা, উপনিষদ,  
শ্লোকসমূহ, সূত্রসমূহ, অনুব্যাখ্যান, ব্যাখ্যান, ইষ্ট ( বাগ ), ভূত ( হোম ),  
অন্ন, পান, এবং বৰ্তমান লোক, পৱ লোক ও সমস্ত ভূত, এ সমস্ত  
ইহারই নিষ্পাস অর্থাৎ নিষ্পাসের জ্ঞায় অবলুপ্তমূল ॥ ৩২৬ ॥ ১১ ॥

**শাঙ্কব্লুক্তাব্যম্ ।**—চতুর্থে শব্দনিষ্পাদনেব লোকাদৃৰ্থনিষ্পাসঃ সামৰ্থ্য-  
তক্তা ভবতীতি পৃথক্তনোভঃ ; ইহ তু সর্বশাস্ত্রার্থেপসংহার ইতি কৃত্বা অর্থ-  
প্রাপ্তোহপ্যর্থঃ স্পষ্টীকৃত্ব্য ইতি পৃথগুচ্যতে ॥ ৩২৬ ॥ ১১ ॥

টীকা । যথাদৈর্দ্রিধান্তেরিহাদাবিষ্টঃ হত্যিভ্যাগ্নিধিকঃ দৃষ্টঃ, তন্ত্রার্থমাহ—চতুর্থ ইতি ।  
সামৰ্থ্যাদৰ্থগুণস্য শব্দস্তানুপপত্তেরিত্যর্থঃ । নথত্রাপি সামৰ্থ্যাবিশেষাঃ পৃথগুক্তিৰবুজ্জেত্যা-  
শক্যাহ—ইহ হিতি ॥ ৩২৬ ॥ ১১ ॥

**শাঙ্কানুব্রাদ্দ ।**—[ দ্বিতীয় অধ্যায়ের ] চতুর্থ ব্রাহ্মণে শব্দকে নিষ্পাসবৎ<sup>১</sup>  
অবলুপ্তমূল বলাতেই কলে ফলে লোকাদি বিবয়গুলিরও নিষ্পাসবৎ আবিৰ্ভাব  
বলাই হইয়াছে ; এই কাৰণে সেখানে আৱ লোকাদিৰ আবিৰ্ভাবেৰ কথা পৃথক্  
কৰিয়া বলা হয় নাই ; কিন্তু এখানে যথন সমস্ত শাস্ত্ৰৰ প্ৰতিপাদ্য সমস্ত বিষয়েৰ

উপসংহার করা হইতেছে, তখন এখানে প্রকারান্তর-গভ্য বিষয়ও স্পষ্ট করিয়া নির্দেশ করা উচিত; এই কারণে এখানে লোকাদির কথা ও পৃথক্ভাবে উল্লেখ করা হইল ॥ ৩২৬ ॥ ১১ ॥

স যথা সর্বাসামপাণ্ড সমুদ্র একায়নমেবৎ সর্বেষাণ্ড  
স্পর্শনাং ত্বগেকায়নমেবৎ সর্বেষাং গন্ধানাং নাসিকে একায়ন-  
মেবৎ সর্বেষাণ্ডৰসানাং জিহ্বেকায়নমেবৎ সর্বেষাং রূপাণাং  
চক্ষুরেকায়নমেবৎ সর্বেষাণ্ড শব্দানাণ্ড শ্রোত্রমেকায়নমেবৎ  
সর্বেষাণ্ড সঙ্কল্পানাং মন একায়নমেবৎ সর্বাসাং বিদ্যানাং হৃদয়-  
মেকায়নমেবৎ সর্বেষাং কর্মণাণ্ড হস্তাবেকায়নমেবৎ সর্বেষা-  
মানন্দানামুপস্থ একায়নমেবৎ সর্বেষাং বিসর্গাণাং পায়ুরেকায়ন-  
মেবৎ সর্বেষামধ্বনাং পাদাবেকায়নমেবৎ সর্বেষাং বেদানাং  
বাগেকায়নম্ ॥ ৩২৭ ॥ ১২ ॥

**সর্বলার্থঃ ।**—সঃ ( দৃষ্টান্তঃ ) যথা সমুদ্রঃ সর্বাসাম্ অপাং ( জলানাং )  
একায়নং ( এক আশ্রয়ঃ ), এবং ( যথা ) সর্বেষাং স্পর্শনাং ত্বক् ( ত্বগিন্দ্রিয়ঃ )  
একায়নং, এবং সর্বেষাং গন্ধানাং নাসিকে ( নাসারঞ্চাদ্বয়ঃ ) একায়নং ; এবং  
( যথা ) সর্বেষাং রসানাং জিহ্বা একায়নম্ ; এবং সর্বেষাং রূপাণাং চক্ষঃঃ  
একায়নম্ ; এবং ( যথা ) সর্বেষাং শব্দানাং শ্রোত্রম্ একায়নম্ ; এবং ( যথা )  
সর্বেষাং সংকল্পানাং মনঃ একায়নম্ ; এবং সর্বাসাং বিদ্যানাং হৃদয়ম্ একায়নম্ ;  
এবং সর্বেষাং কর্মণাং ( ক্রিয়াণাং ) হস্তো একায়নম্ ; এবং সর্বেষাং আনন্দানাং  
উপস্থঃ একায়নম্ , এবং সর্বেষাং বিসর্গাণাং পায়ুঃ একায়নম্ , এবং সর্বেষাং  
অধ্বনাং পাদৌ একায়নম্ ; এবং সর্বেষাং বেদানাং বাক্ একায়নম্ ; [ তথা  
অঙ্গাপীতি শ্রেষঃ ] ॥ ৩২৭ ॥ ১২ ॥

**অুলোচ্চুন্নাদ ।**—এ বিষয়ে দৃষ্টান্ত এই যে,—সমুদ্র যেরূপ  
সমস্ত জলের একমাত্র আশ্রয়, ত্বগিন্দ্রিয় যেরূপ সমস্ত স্পর্শের একমাত্র  
আশ্রয়, নাসিকা যেরূপ সমস্ত গন্ধের একমাত্র আশ্রয়, জিহ্বা যেরূপ সমস্ত  
রসের একমাত্র আশ্রয়, চক্ষু যেরূপ সমস্ত রূপের একমাত্র আশ্রয়,  
অবগেন্দ্রিয় যেরূপ সমস্ত শব্দের একমাত্র আশ্রয়, মন যেরূপ সমস্ত

সংকলেন একমাত্র আশ্রয়, হৃদয় যেরূপ সমস্ত বিষ্ঠার একমাত্র নিলয়, হস্তদ্বয় যেরূপ সমস্ত কর্ষের একমাত্র আশ্রয়, উপস্থি (গুপ্তেন্দ্রিয়) যেরূপ সমস্ত আনন্দের একমাত্র আলয়, পায়ু (মলদ্বার) যেরূপ সমস্ত ত্যাগের একমাত্র আশ্রয়, পাদদ্বয় যেরূপ সমস্ত পথের প্রধান আয়তন এবং বাগিন্দ্রিয় যেরূপ সমস্ত বেদের একমাত্র আয়তন, (অঙ্গও সেইরূপ সমস্ত জগতের একমাত্র আশ্রয়) ॥৩২৭॥১২॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।—০ ॥ ৩২৭ ॥ ১২ ॥**

টিক। ০ ॥ ৩২৭ ॥ ১২ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।—০ ॥ ৩২৭ ॥ ১২ ॥**

স যথা সৈক্ষবঘনোহনস্তরোহবাহঃ কৃৎস্নে রসঘন এবেবং  
বা অরেহয়মাত্ত্বানস্তরোহবাহঃ কৃৎস্নঃ প্রজ্ঞানঘন এবেতেভ্যো  
ভূতেভ্যঃ সমুখ্যায় তাণ্ডেবানুবিনশ্যতি, ন প্রেত্য সংজ্ঞাস্তীত্যরে  
ত্রবীমীতি হোবাচ যাজ্ঞবল্ক্যঃ ॥৩২৮॥১৩॥

**সর্বলার্থঃ ।—সঃ (দৃষ্টাস্তঃ) যথা, সৈক্ষবঘনঃ (সৈক্ষবপিণ্ডঃ) অনস্তরঃ  
অবাহঃ (বাহাস্তররহিতঃ) কৃৎস্নঃ (সকলঃ) রসঘনঃ (লবণরসাত্মকঃ) এব, অরে  
মৈত্রেয়ি, এবং বৈ (এবম্ এব) অয়ঃ (প্রকৃতঃ) আজ্ঞা অনস্তরঃ, অবাহঃ কৃৎস্নঃ  
প্রজ্ঞানঘনঃ (জ্ঞানেকমূর্তিঃ) এব, এতেভ্যঃ ভূতেভ্যঃ (ভূতানি আশ্রিত্য) সমুখ্যায়  
তানি (ভূতানি) এব অনুবিনশ্যতি (বিনশ্যতি ভূতানি অনুস্থত্য নশ্যতি), প্রেত্য  
(মৃত্বা—মৃত্যোঃ অনস্তরং) সংজ্ঞা (সম্যক্ জ্ঞানং—পরিচয়ঃ) ন অস্তি, ইতি অরে  
মৈত্রেয়ি, ত্রবীমি—ইতি যাজ্ঞবল্ক্যঃ উবাচ (মৈত্রেয়ীম্ উক্তবান্) ॥ ৩২৮ ॥ ১৩ ॥**

**মুলোচুন্নাদ ।—**এ বিষয়ে দৃষ্টাস্ত এই—সৈক্ষব লবণের খণ্ড  
যেরূপ সমস্তই লবণরসময়, তাহার আর ভিতরে বাহিরে প্রভেদ নাই;  
অরে মৈত্রেয়ি, এই আজ্ঞাও ঠিক তদ্বপ্য প্রজ্ঞানঘনই (জ্ঞানমূর্তিই), তাহার  
অস্তরে ও বাহিরে কোন প্রভেদ নাই। এই প্রজ্ঞানঘন আজ্ঞা কথিত  
ভূতবর্গকে অবলম্বন করিয়া উথিত হয়—জীবভাবে আবিভূত হয়,  
আবার সেই ভূতবর্গের নাশের সঙ্গে সঙ্গেই বিলীন হয়; মৃত্যুর পর  
আর তাহার কোন সংজ্ঞা বা বিশেষ বোধ থাকে না; হে মৈত্রেয়ি,

আমি তোমাকে এই প্রকারই উপদেশ দিতেছি ; যাজ্ঞবল্ক্য এইরূপ  
বলিয়াছিলেন ॥ ৩২৮ ॥ ১৩ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।**—সর্বকার্যপ্রলয়ে বিশ্বানিমিত্তে সৈন্ধবঘনবদনস্তরো-  
হবাহঃ কৃৎস্নঃ প্রজ্ঞানঘন এক আঘা অবতিষ্ঠতে পূর্বঃ তু—ভূত্মাত্রাসংসর্গবিশেষাং  
লক্ষবিশেষবিজ্ঞানঃ সন्, তশ্চিন্ প্রবিলাপিতে বিদ্যু বিশেষবিজ্ঞানে, তন্মিত্তে চ  
ভূতসংসর্গে, ন প্রেত্য সংজ্ঞাহস্তীত্যেবৎ যাজ্ঞবল্ক্যনোক্ত ॥ ৩২৮ ॥ ১৩ ॥

টীকা । স যথা সৈক্ষবধন ইত্যাদিবাক্যাত্মাংপর্যমাহ—সর্বকায়েতি । এতেভ্যো ভূতেভ্য  
ইত্যাদেরর্থমাহ—পূর্বঃ স্থিতি । জ্ঞানোদয়াং প্রাগবস্ত্রায়ামিত্যর্থঃ । লক্ষবিশেষবিজ্ঞানঃ সন্  
ব্যবহৃতীতি শেষঃ । প্রবিলাপিতে তস্তেত্যাহারঃ ॥ ৩২৮ ॥ ১৩ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—ত্রিষ্ণবিশ্বাপ্রভাবে সমস্ত অবিদ্যা ও তৎকার্য বিলীন  
হইলে পর, আঘা তখন বাহ্যভ্যস্তরবজ্জিত পূর্ণ একমাত্র প্রজ্ঞানঘনকূপেই অবহান  
করে, কিন্তু তৎপূর্বে সূক্ষ্মভূতাদ্যক বস্তুর সহিত সমস্তনিবন্ধন বিশেষ জ্ঞান থাকে ;  
ত্রিষ্ণবিশ্বার উদয়ে সেই সূক্ষ্ম ভূতের সংসর্গ এবং তৎকৃত বিশেষ জ্ঞানও বিলীন  
হইয়া থাই ; তাহার পরে প্রেত্যভাব হয় ; প্রেত্যভাবের পর আর কোন সংজ্ঞা  
অর্থাং ‘আমি অমুক’ ইত্যাদি জ্ঞান থাকে না । যাজ্ঞবল্ক্য মৈত্রেয়ীকে এই কথা  
বলিলে পর—॥ ৩২৮ ॥ ১৩ ॥

সা হোবাচ মৈত্রেয়ত্রৈব মা ভগবান্মোহাস্তমাপীপিপদ্ব ন বা  
অহমিমং বিজানামীতি । স হোবাচ ন বা অরেহহং মোহং  
অবীম্যবিনাশী বা অরেহয়মাত্মানুচ্ছিতিধর্মা ॥ ৩২৯ ॥ ১৪ ॥

**সর্বলার্থঃ ।**—সা মৈত্রেয়ী উবাচ হ—ভগবান् ( পূজনীয়ঃ ভবান् ) অত্র  
( ন প্রেত্য সংজ্ঞাস্তীত্যত্র বিবরে ) এব মা ( মাম् ) মোহাস্তং ( মোহ-মধ্যম্ )  
আপীপিপৎ ( আপীপদৎ—আপাদিতবান্ ) ; [ বতঃ ] অহং ইঘং ( বিষঘং ) ন  
বিজানামি ( বিশেবেণ অবগচ্ছামি ) ইতি ।

সঃ ( এবমুক্তঃ যাজ্ঞবল্ক্যঃ ) উবাচ হ—অরে মৈত্রেয়ি, অহং ন বৈ ( নৈব )  
মোহং অবীমি ; অরে, অবিনাশী বৈ অগ্নম্ আঘা অমুচ্ছিতিধর্মা ( অবিনাশ-  
স্থভাবঃ ) ॥ ৩২৯ ॥ ১৪ ॥

**মূলানুবাদ ।**—মৈত্রেয়ী বলিলেন—পূজনীয় আপনি আমাকে  
এখানেই অর্থাং আঘা বিজ্ঞানঘন, অথচ মৃত্যুর পর তাহার কোন  
জ্ঞান থাকে না, এই ‘কথায়ই’ বিষম অমে ফেলিয়াছেন ; আমি

ইহা বুঝিতে পারিতেছি না । যাজ্ঞবল্ক্য বলিলেন—অরে মৈত্রেয়ি, আমি তোমাকে মোহজনক কথা বলিতেছি না ; আম্ভা স্বভাবতই অনুচ্ছিতিধর্মক ; স্বতরাং অবিনাশী ; আম্ভার বিনাশ কথনও সন্তুষ্ট হয় না ॥৩২৯॥১৪॥

**শাঙ্করাভাষ্যম্ ।**—সা হোবাচ—অত্রৈব মা ভগবান् এতশ্চিন্নেব বস্তুনি প্রজ্ঞানঘন এব ন প্রেত্য সংজ্ঞাহস্তীতি, মোহস্তুং মোহমধ্যং আপীপিপং আপী-পদং অবগমিতবানসি—সম্মোহিতবানসৌত্যর্থঃ ; অতো ন বৈ অহমিমমাম্ভানমুক্ত-লক্ষণং বিজানানি বিবেকত ইতি । স হোবাচ—নাহং মোহং ব্রৌমি, অবিনাশী বা অরে অয়মাম্ভা—যতো বিনষ্টুং শীলমস্ত্রেতি বিনাশী, ন বিনাশী অবিনাশী ; বিনাশশন্দেন বিক্রিয়া, অবিনাশীত্যবিক্রিয় আয়োত্যর্থঃ । অরে মৈত্রেয়ি, অয়মাম্ভা প্রকৃতঃ অনুচ্ছিতিধর্মা, উচ্ছিতিকচ্ছেদঃ, উচ্ছেদঃ অন্তে বিনাশঃ, উচ্ছিতিঃ ধর্মোহস্তেতুচ্ছিতিধর্মা, ন উচ্ছিতিধর্মা অনুচ্ছিতিধর্মা, নাপি বিক্রিয়ালক্ষণে নাপ্যচ্ছেদলক্ষণে। বিনাশেহস্ত্ব বিশ্বত ইত্যর্থঃ ॥ ৩২৯ ॥ ১৪ ॥

টিকা ।—পূর্বোভৱবিরোধং শক্তিঃ পরিহৃতি—সা হোবাচেত্যাদিনা । অবিনাশিতঃ পূর্বত্র হেতুরিত্যাহ—যত ইতি ॥ ৩২৯ ॥ ১৪ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—মৈত্রেয়ী বলিলেন—পূজনীয় আপনি আমাকে এই বিষয়েই অর্থাং আম্ভা কেবলই প্রজ্ঞানঘন, অগঠ মৃত্যুর পর তাহার কোন বিশেব বিজ্ঞান থাকে না, এই বিষয়েই মোহস্তু—মোহমধ্য অর্থাং গভীর ভ্রম বৃক্ষাইয়াছেন—সম্যক্রূপে বিমোহিত করিয়াছেন ; অতএব আমি উক্তপ্রকার আম্ভাতত্ত্ব সম্পূর্ণরূপে উপলব্ধি করিতে পারিতেছি না ।

যাজ্ঞবল্ক্য বলিলেন—অরে মৈত্রেয়ি, আমি মোহ-প্রাপ্তিজনক কথা বলিতেছি না ; যেহেতু এই আম্ভা হইতেছে অবিনাশী—বিনাশ পাওয়া যাহার স্বভাব, সে হয় বিনাশী ; বিনাশ না থাকায় আম্ভা অবিনাশী—বিনাশ শব্দের অর্থ—বিকার—স্বরূপের অন্তর্ভাব ; তাহা না থাকায় আম্ভা অবিনাশী অর্থাং অবিকারী । অরে মৈত্রেয়ি, যে আম্ভার বিষয় বর্ণিত হইতেছে, সেই আম্ভা হইতেছে অনুচ্ছিতিধর্মা ; উচ্ছিতি অর্থ—উচ্ছেদ অর্থাং বিনাশ ; সেই উচ্ছিতি যাহার ধর্ম বা স্বভাব, সে হয় উচ্ছিতিধর্মা ; সেক্ষেত্রে নয় বলিয়াই আম্ভা অনুচ্ছিতিধর্মা । অভিপ্রায় এই যে, বিকার কিংবা উচ্ছেদাত্মক বিনাশ ইহার নাই ॥৩২৯॥১৪॥

যত্র হি বৈতমিব ভবতি তদিতর ইতরং পশ্যতি, তদিতর

ইতরং জিপ্রতি, তদিতর ইতরত্ত রসয়তে, তদিতর ইতরমভিবদতি, তদিতর ইতরত্ত শৃণোতি, তদিতর ইতরং মন্তুতে, তদিতর ইতরত্ত স্পৃশতি, তদিতর ইতরং বিজানাতি । যত্র অন্ত সর্বমাত্রেবাত্তুৎ, তৎ কেন কং পশ্চেৎ, তৎ কেন কং জিপ্রেৎ, তৎ কেন কৎ রসয়েৎ, তৎ কেন কমভিবদেৎ, তৎ কেন কৎ শৃণুয়াৎ, তৎ কেন কং মন্তীত, তৎ কেন কৎ স্পৃশেৎ, তৎ কেন কং বিজানীয়াদ, যেনেদত্ত সর্বং বিজানাতি তং কেন বিজানীয়াৎ । স এষ নেতি নেত্যাত্মাগৃহো ন হি গৃহতেহশীর্ঘ্যো ন হি শীর্ঘ্যতেহসঙ্গো ন হি সজ্যতেহসিতো ন ব্যথতে ন রিষ্টি, বিজ্ঞাতারমরে কেন বিজানীয়াদিত্যুক্তানুশাসনামি মৈত্রেয়েতাবদরে খল্লমৃতত্ত্বমিতি হোক্তা যাজ্ঞবক্ষ্যা বিজহার ॥৩৩০॥১৫॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদি চতুর্থাধ্যায়স্ত পঞ্চমং ব্রাহ্মণম্ ॥৪॥৫॥

**সম্ভলার্থঃ ।**—যত্র হি বৈতম् ইব ( ইবশব্দাং বৈতস্তাসত্ত্বম ) ভবতি, তৎ ( তদা ) ইতরঃ ( কর্তা ) ইতরং ( বিষয়ং ) পঞ্চতি ; তৎ ইতরঃ ইতরং জিপ্রতি, তৎ ইতরঃ ইতরং রসয়তে ; তৎ ইতরঃ ইতরং অভিবদতি ( স্তোতি ) ; তৎ ইতরঃ ইতরং শৃণোতি ; তৎ ইতরঃ ইতরং মন্তুতে ; তৎ ইতরঃ ইতরং শৃণোতি ; তৎ ইতরঃ ইতরং বিজানাতি ।

তু ( পুনঃ ) যত্র ( অবস্থায়াৎ ) অন্ত্য ( পুরুষস্ত্ব ) সর্বং ( অগৎ ) আত্মা এব ভবতি, তৎ ( তদা ) কেন ( করণেন ) কং পশ্চেৎ, তৎ কেন কং জিপ্রেৎ, তৎ কেন কং রসয়েৎ ; তৎ কেন কং অভিবদেৎ, তৎ কেন কং শৃণুয়াৎ ; তৎ কেন কং মন্তীত ; তৎ কেন কং স্পৃশেৎ ; তৎ কেন কং বিজানীয়াৎ ; যেন ইদং সর্বং বিজানাতি, তৎ ( বিজ্ঞানাত্মানম ) কেন বিজানীয়াৎ ? স এষ আত্মা—ইতি ন ইতি ন, অগৃহঃ ( গ্রহণযোগ্যঃ ) [ অতঃ ] ন গৃহতে ; অশীর্ঘ্যঃ ( শীর্ঘ্যতা-প্রাপ্ত্যনহঃ ), [ অতঃ ] নহি শীর্ঘ্যতে ( শীর্ঘ্য ভবতি ) ; অসঙ্গঃ, [ অতঃ ] ন হি সজ্যতে ( আসঙ্গঃ ভবতি ) ; অসিতঃ, [ অতঃ ] ন ব্যথতে ; ন রিষ্টি ; অরে মৈত্রেয়ি, বিজ্ঞাতারং কেন বিজানীয়াৎ ? ইতি ( ইথং ) উক্তানুশাসনা অসি ; অরে মৈত্রেয়ি, এতাবৎ ( এতৎপর্যন্তমেব ) থলু ( নিষ্ঠয়ে )

অমৃতত্ত্বম् (অমৃতত্ত্বসাধনম্) ইতি উক্তা যাজ্ঞবল্ক্যঃ বিজহার (প্রেরজ্যাং  
কৃতবান্ম) ॥ ৩৩০ ॥ ১৫ ॥

**চুলাচুলাঙ্ক ১**—অরে মৈত্রেয়ি, যে অবস্থায় আত্মা বৈতের  
মত হয়, সেই অবস্থায়ই অপরে অপরকে দর্শন করে, তখনই অপরে  
অপর বিষয় আত্মাণ করে, অপরে অপরকে আস্বাদন করে, অপরে  
অপরকে অভিবাদন করে; অপরে অপরকে শ্রবণ করে, অপরে  
অপরকে ঘনন করে, অপরে অপরকে স্পর্শ করে; অপরে অপরকে  
বিশেষভাবে জানে; কিন্তু যখন সমস্তই ইহার আত্মস্বরূপ হইয়া যায়,  
তখন [কে] কিসের দ্বারা কাহাকে আত্মাণ করিবে? কাহার দ্বারা  
কাহাকে আস্বাদন করিবে? কাহার দ্বারা কাহাকে অভিবাদন করিবে?  
কাহার দ্বারা কাহাকে শ্রবণ করিবে? কাহার দ্বারা কাহাকে ঘনন  
(চিন্তা) করিবে? কিসের দ্বারা কাহাকে স্পর্শ করিবে? কিসের দ্বারা  
কাহাকে বিশেষভাবে জানিবে? সকলে যাহার দ্বারা এই সমস্ত বিষয়  
জানিতেছে, তাহাকে অপর কিসের দ্বারা জানিবে?

সেই এই আত্মা ‘নেতি নেতি’ প্রতীতিগম্য; কোন ইন্দ্রিয়ের গ্রাহ  
নহে; এই জন্য ইন্দ্রিয় দ্বারা গৃহীত হয় না; শীর্ণ হইবার অযোগ্য; এই  
জন্য শীর্ণ হয় না; অসঙ্গ, এই জন্য কোথাও আসত্ত হয় না; অক্ষীণ,  
এই কারণে ব্যথিত হয় না, কিংবা বিকৃত হয় না; অরে মৈত্রেয়ি,  
বিজ্ঞাতাকে—সর্ববিজ্ঞানের কর্ত্তাকে আবার কিসের দ্বারা জানিবে?  
তুমি এইরূপই উপদেশ প্রাপ্ত হইলে। অরে মৈত্রেয়ি, এই পর্যন্তই  
অমৃতত্ত্ব বা মুক্তির সাধন। যাজ্ঞবল্ক্য এই কথা বলিয়া বাহির হইলেন—  
প্রেরজ্যাগ্রহণ করিলেন ॥ ৩৩০ ॥ ১৫ ॥

ইতি চতুর্থাধ্যায়ে পঞ্চম ব্রাহ্মণের ব্যাখ্যা ॥ ৪ ॥ ১৫ ॥

**শাঙ্করভাস্ত্রম্ ১**—চতুর্থপি প্রপাঠকেষ্ট এক আত্মা তুল্যে নির্দ্বারিতঃ  
পরং ব্রহ্ম। উপায়বিশেষস্ত তস্তাধিগমে অগ্রচাতৃষ্ঠ, উপেরস্ত স এব আত্মা,  
যশ্চতুর্থে অথাত আদেশো নেতীতি নির্দিষ্টঃ। স এব পঞ্চমে প্রাণপণেপত্তাসেন  
শাকল্য-যাজ্ঞবল্ক্যসংবাদে নির্দ্বারিতঃ; পুনঃ পঞ্চমসমাপ্তী, পুনর্জনকযাজ্ঞবল্ক্য-  
সংবাদে, পুনর্বিহ উপনিষৎসমাপ্তী, চতুর্ণাম্পি প্রপাঠকানামেতদাত্মনিষ্ঠিতা,

নাত্তেহস্তরালে কশ্চিদপি বিবক্ষিতোহর্থ ইত্যেতৎপ্রদর্শনায় অন্ত উপসংহারঃ—স এব নেতি নেতৌত্যাদিঃ । ১

টীকা । অত্যধ্যায়মস্তুথান্তর্থা অতিপাদনামাঞ্চলঃ সবিশেষভূমাশক্ত্য স এব ইত্যাদেত্তাৎ-পর্যামাহ—চতুর্থমীতি । কেন প্রকারেণ তন্ত তুল্যভূমিত্যাশক্ত্যাহ—গৱং ব্রহ্মেতি । অধ্যায়-ত্তেন্তুহি কথমিত্যাশক্ত্যাহ—উপারেতি । উপায়ভেদবহুপেয়ভেদেোহপি স্তাদিত্যাশক্ত্যাহ—উপেয়ব্রহ্মেতি । চাতুর্থিকাদর্থাৎ পাঞ্চমিকস্তুর্থস্ত ভেদং ব্যাখ্যাত্যেতি—স এবেতি । আগগণো-স্তাসেন মূর্ধা তে বিপত্তিস্তুতীতি মুর্ধপাতোপস্তাসাং আণাঃ পণ্ডেন গৃহীতা ইতি গম্যতে । তেন শাকল্যব্রাহ্মণেন নির্বিশেষঃ অত্যগাঞ্চা নির্দ্ধারিত ইত্যর্থঃ । বিজ্ঞানমানসং ব্রহ্মেত্যাদা-বুজং স্মারযতি—পূর্বব্রিতি । পঞ্চমসমাপ্তে পুনর্বিজ্ঞানমিত্যাদিনা স এব নির্দ্ধারিত ইতি যোজনা । কুর্চব্রাহ্মণাদাবপি স এবোজ্জ ইত্যাহ—পূর্বব্রিহেতি । কিমিতি পূর্বব্রজ তত্ত্ব ভদ্রোভুজ্ঞ নির্বিঃশ্বস্তাস্তুনোহবসানে বচনমিত্যাশক্ত্যাহ—চতুর্ণামীতি । ১ ।

যদ্যাং প্রকারশতেনাপি নিরূপ্যমাণে তন্ত্রে নেতিনেত্যাদ্বৈব নিষ্ঠা, নাত্তা উপলভ্যতে—তর্কেণ বা, আগমেন বা, তত্ত্বাদেতদেবামৃতত্ত্বসাধনং তদেতন্ত্রেতি নেত্যাদ্বৈপরিজ্ঞানং সর্বসন্ন্যাসশ্চত্যেত্যমুপসংজ্ঞিহীর্ষন্নাহ—এতাবৎ এতাবন্মাত্রম্, যদেতন্ত্রেতি নেত্যাদ্বৈতাদ্বয়াদ্বৈদর্শনম্ । ইদঞ্চ অন্তসহকারিকারণনিরপেক্ষব্যেব, অরে মৈত্রেয়ি, অমৃতত্ত্বসাধনম্; যৎ পৃষ্ঠব্রত্যসি—ব্যদেব ভগবান্ বেদ, তদেব মে জাহি অমৃতত্ত্বসাধনমিতি ; তদেতাবদেবেতি বিজ্ঞেনং দ্বয়া ; ইতি হ এবং কিল অমৃতত্ত্বসাধনম্ আদ্বজ্ঞানং প্রিয়ারৈ ভার্য্যারৈ উক্তা যাত্তবক্ত্যঃ কিৎ কৃতবান্ ? যৎ পূর্বং প্রতিজ্ঞাতৎ প্রত্বজিয়ন্ত্রস্তীতি, তচকার—বিজহার প্রত্বজিতবানিত্যর্থঃ । পরিসমাপ্তা ব্রহ্মবিদ্যা সন্ন্যাসপর্যবসানা, এতাবাহুপদেশঃ, এতদেবাহুশাসনম্, এবা পরমা নিষ্ঠা, এব পুরুষার্থকর্তব্যতাত্ত্ব ইতি । ২

গোর্কাপর্যালোচনামুপনিষদৰ্থে নির্বিশেষমাত্তুমিত্যুপপাদ্য বাক্যাস্তুরম্ববত্তার্থা ব্যাক-  
রোতি—যদ্যাদিত্যাদিনা । ইতি হোজ্জেত্যাদিবাক্যমাকাঙ্ক্ষাপূর্বকমাদায় ব্যাচষ্টে—যৎ পৃষ্ঠ-  
বত্যসোভ্যাদিনা । ব্রাহ্মণার্থমুপসংহরতি—পরিসমাপ্তেতি । তথাপুরাপদেশাস্তুরং কর্তব্য-  
মস্তুত্যাশক্ত্যাহ—এতাবানিতি । কিমত্র প্রমাণমিতি, তদাহ—এতদিতি । তথাপি পরমা  
নিষ্ঠা সন্ন্যাসিনো বজ্রব্যোতি চেন্নেত্যাহ—এবেতি । আদ্বজ্ঞানে সমন্ব্যাসে সত্যপি পুরুষার্থাস্তুরং  
কর্তব্যমস্তুত্যাশক্ত্যাহ—এব ইতি । ইতিশেষে ব্রাহ্মণসমাপ্ত্যর্থঃ । ২

ইদানীং বিচার্যতে শাস্ত্রার্থবিবেকপ্রতিপত্তিরে ; যত আকুলানি হি বাক্যানি  
দৃশ্যন্তে—“বাবজ্জীবমগ্নিহোত্রং জুহুয়াৎ”, “বাবজ্জীবং দর্শপূর্ণমাসাভ্যাং বজেত”,  
“কুর্বন্নেবেহ কর্মানি জিজীবিষেচ্ছতৎ সমাঃ”, “এতবৈ জরামর্য্যং সত্রম্, যদগ্নি-  
হোত্রম্” ইত্যাদীগ্নেকাশ্রম্যগ্নিতিষ্ঠাপকানি ; অগ্নানি চ আশ্রমাস্তুরপ্রতিপাদকানি

বাক্যানি,—“বিদিষা বুথায় প্রবজন্তি”, “আভ্রানমেব লোকমিছস্তঃ প্রবজন্তি”, “ব্রহ্মচর্যং সমাপ্য গৃহী ভবেৎ, গৃহাদ্বনী ভূত্বা প্রবজেৎ, যদি বেতরথা ব্রহ্মচর্যাদেব প্রবজেৎ গৃহাদ্বা বনাদ্বা” ইতি, “দ্বাবেব পছনাবহুনিক্রান্ততরো ভবতঃ, ক্রিয়াপথ-শৈব পুরস্তাং সন্ন্যাসশ, তরোঃ সন্ন্যাস এবাতিরেচযতি” ইতি, “ন কর্মণা ন প্রজন্ম। ধনেন ত্যাগেনেকেহমৃতত্ত্বমানশঃ” ইত্যাদীনি । তথা শুভযুক্ত,—“ব্রহ্মচর্যবান् প্রবজতি ।” তথা—“অবিশীর্ণব্রহ্মচর্যে বমিছেত্ত্বমাবস্তে” “তত্ত্বা-শ্রমবিকল্পমেকে ক্রবতে” । তথা—

“বেদানধীত্য ব্রহ্মচর্যেণ পুত্রপৌত্রানিছেৎ পাবনার্থং পিতৃণাম ।

অগ্নিনাধায় বিধিবচেষ্টিষজ্জো বনং প্রবিশ্বাথ মুনিবৃত্ত্বেৎ ।”

“প্রাজাপত্যাং নিক্রপ্যেষ্টিঃ সর্ববেদস-দক্ষিণাম ।

আহুগ্রহীন্ম সমারোপ্য ব্রাহ্মণঃ প্রবজেন্ম গৃহাঃ ।” ইত্যাদ্বাঃ । ৩

সন্ন্যাসমাজ্ঞানমমৃতহসাধনমিতুপপাদ্য সন্ন্যাসমধিকৃত্য বিচারমবতারযতি—ইদানীমিতি । তত্ত্ব তত্ত্ব প্রাগেব বিচারিতহাঁ কিং পুনর্বিচারেণেত্যাশক্যাহ—শাস্ত্রার্থেতি । বিরক্তস্ত সন্ন্যাসো জ্ঞানস্তুরঙসাধনং, জ্ঞানং তু কেবলমমৃতস্তুতে শাস্ত্রার্থে বিবেকরূপা প্রতিপত্তিরপি প্রাগেব সিদ্ধেতি কিং তদর্থেন বিচারারস্তেনেত্যাশক্যাহ—যত ইতি । অতো বিচারঃ কর্তব্যো নাশ্বথা, শাস্ত্রার্থবিবেকঃ স্থাদিতুপসংহারার্থো হিশক্ষঃ । বাক্যানামাকুলভ-মেব দশ্যতি—যাবদিতি । যদগ্রিহোভিত্যাদীনীত্যাদিশক্তাদৈকাশ্রম্যং হাচার্যাঃ প্রত্যক্ষ-বিধানাং গার্হস্থান্তেত্যাদি শৃতিবাক্যঃ গৃহতে । কথমেতাবতা বাক্যানি ব্যাকুলানীত্যা-শক্যাহ—অগ্নানি চেতি । বিদিষা বুথায ভিক্ষার্থ্যং চরস্তীতি বাক্যং পাঠক্রমেণ বিষ্টসন্ন্যাস-পরম্, অর্থক্রমেণ তু বিবিদিষা-সন্ন্যাসপরম্, আভ্রানমেব লোকমিছস্তঃ প্রবজন্তৌতি তু বিবিদিষা-সন্ন্যাসপরমেবেতি বিভাগঃ । ক্রমসন্ন্যাসপরাং শ্রতিমূদাহরতি—ব্রহ্মচর্যামিতি । অক্রমসন্ন্যাস-বিষয়ং বাক্যং পঠতি—যদি বেতি । কন্দসন্ন্যাসয়োঃ সন্ন্যাসস্তাধিক্যপ্রদর্শনপরাং শ্রতিঃ দর্শ-যতি—দ্বাবেবেতি । অশুনিক্রান্ততরো শাস্ত্রে ক্রমণাভূদযন্ত্রেয়সোপায়ত্বেন পুনঃ পুনরুক্তা-বিত্যর্থঃ । জ্ঞানদ্বারা সন্ন্যাসস্ত মোক্ষোপায়ত্বে শ্রত্যস্তুরমাহ—ন কর্মণেতি । ‘তানি বা এতান্ত্ববরাণি তপাংসি, শ্রাস এবাত্যরেচয়’ ইত্যাদি বাক্যামাদিশক্তার্থঃ । যথা শ্রত্যস্তু শৃতযোহপ্যাকুলা দৃগ্স্ত ইত্যাহ—তথেতি । তত্ত্ব ক্রমসন্ন্যাসে শৃতিমাদাবৃদ্ধাহরতি—ব্রহ্মচর্য-বানিতি । যথেষ্টাশ্রমপ্রতিপত্তো প্রমাণভূতাং শৃতিঃ দর্শযতি—অবিশীর্ণেতি । আশ্রমবিকল্প-বিষয়ং শৃতিঃ পঠতি—তথেতি । ব্রহ্মচারী ষষ্ঠ্যর্থঃ । ক্রমসন্ন্যাসে প্রমাণমাহ—তথেতি । তত্ত্বেব বাক্যাস্তুরং পঠতি—প্রাজাপত্যামিতি । সর্ববেদসং সর্বস্বং দক্ষিণা যত্নাং তাঃ নির্বর্ত্ত্যেত্যর্থঃ । আদিপদেন মুগ্না নিষ্ঠন্তবশেত্যাদিবাক্যং গৃহতে । ইত্যাদ্বাঃ শৃতযুক্তেতি পুরোণ সমৰ্কঃ । ৩

এবং বুথানবিকল্প-ক্রম-যথেষ্টাশ্রমপ্রতিপত্তি-প্রতিপাদকানি হি শ্রতিশৃতি-

বাক্যানি শতশ উপলভ্যস্তে ইতরেতরবিরুদ্ধানি ; আচারশ তবিদাম ; বিপ্রতি-  
পত্রিচ শাস্ত্রার্থপ্রতিপত্রণাং বহুবিদামপি ; অতো ন শক্যতে শাস্ত্রার্থো মন-  
বুদ্ধিভিবেকেন প্রতিপত্রম। পরিনিষ্ঠিতশাস্ত্রগ্রায়বুদ্ধিভিলেব হেষাং বাক্যানাং  
বিধৱবিভাগঃ শক্যতেহবধারয়িতুম। তস্মাদেষাং বিষয়বিভাগজ্ঞাপনায় ষথাবুদ্ধি-  
সামর্থ্যং বিচারয়িষ্যামঃ । ৪

বাকুলানি বাক্যানি দর্শিতামূলপসংহরতি—এবমিতি। ইতশ কর্তব্যে বিচার ইত্যাহ—  
আচারশচেতি। শ্রতিশ্চতিবিদামাচারঃ স বিবৃক্তা লক্ষ্যতে। কেচিদ্ ব্রহ্মদ্যৈদেব প্রত্যজন্তি।  
অপরে তু তৎ পরিসমাপ্তা গার্হস্থামেবাচর্যস্ত। অঙ্গে তু চতুর্বোহপ্যাশ্রমান् ত্রয়োগায়স্তে,  
তথা চ বিনা বিচারঃ নির্গামিক্তিরিতার্থঃ। ইতশ্চাস্তি বিচারস্ত কার্যাতেত্যাহ—বিপ্রতি-  
পত্রিচেতি। যদ্যপি বহুবিদঃ শাস্ত্রার্থপ্রতিপত্রারো জৈমিনিপ্রত্যক্ষত্বাপি তেষাং বিপ্রতি-  
পত্রিচেতে, কেচিদুক্ত্বেতস আশ্রমাঃ সম্মুত্যাহঃ, ন সম্মুতাপরে, তৎ কৃতো বিচারান্তে  
নিশ্চয়মিক্তিরিতার্থঃ। অগ কেৰাক্ষিদত্তেন্দোপি বিচারঃ শাস্ত্রার্থো বিবেকেন প্রতিভাস্তি,  
তত্ত্বাহ—অত ইতি। শ্রতিশ্চতাচারবিপ্রতিপত্রেরিতি যাবৎ। কৈস্ত্রিং শাস্ত্রার্থো বিবেকেন  
জ্ঞাতুং শক্যতে, তত্ত্বাহ—পরিনিষ্ঠিতেতি। নানাশ্রতিদর্শনাদিবশাহুপপাদিতঃ বিচারারস্ত-  
মুপসংহরতি—তস্মানিতি। ৫

যাবজ্জীবশ্রত্যাদিবাক্যানামস্ত্রার্থাস্তুবাং ক্রিয়াবসান এব বেদোর্থঃ, “তৎ  
যজ্ঞপাত্রের্দহস্তি” ইত্যন্তা-কর্মশ্রবণাঙ্গজ্ঞরামর্যশ্রবণাচ ; লিঙ্গাচ ‘ভস্মাস্তং শরীরম’  
ইতি। ন হি পারিব্রাজ্যপক্ষে ভস্মাস্তা শরীরস্ত স্থাং। স্মৃতিশ্চ,—  
“নিষেকাদিশশানাস্তে ঘন্ট্রেষ্যস্তোদিতো বিধিঃ।

তস্য শাস্ত্রেহধিকারোহশ্চিন্তেন্দ্রেয়ে নাত্যস্য কস্তুরীচিতি ॥” ইতি।

সমন্বকং হি বৎ কর্ম বেদেনেহ বিধীয়তে, তস্য শশানাস্ততাঃ দর্শযুক্তি।  
স্মৃত্যধিকারাভাবপ্রদর্শনাচাত্যন্তমেব শ্রত্যধিকারাভাবোহকর্মণো গম্যতে।  
অগ্ন্যাদ্বাসনাপবাদাচ, “বৌরহা বা এব দেবানাম, বোহগ্নিমুদ্বাসয়তে” ইতি। ৫

বিচারকর্তব্যত্যান্তুক্তঃ। পূর্বপক্ষঃ গৃহাতি—যাবদিত্যাদিন। শ্রতাদীত্যাদিশকেন কুর্বন্তি-  
ত্যাদিমন্তবাদো গৃহতে। ঐকাশমো হেহস্তরমাহ—তমিতি। এতৎ বৈ জরামর্যং সত্রং ষদগ্নি-  
হোত্রমিতি শ্রতেশ পারিব্রাজ্যামিক্তিরিত্যাহ—জরেতি। তত্রেব হেহস্তরমাহ—লিঙ্গাচেতি।  
পারিব্রাজ্যপক্ষেহপি তত্ত্বপত্রিমাশক্ত্যাহ—ন হীতি। ইতশ নাস্তি পারিব্রাজ্যামিত্যাহ—  
স্মৃতিশ্চেতি। তস্মাস্তাংপর্যমাহ—সমস্তকং হীতি। নাত্যস্য কস্তুরীচিত্যত্র স্মৃচ্ছমর্থঃ  
কথয়তি—অধিকারেতি। গৃহস্ত পারিব্রাজ্যাভাবে হেহস্তরমাহ—অগ্নীতি। ?

নমু বৃথানাদিবিধানাদৈকল্পিকং ক্রিয়াবসানত্বং বেদোর্থস্য ? ন, অগ্নার্থস্তাদ-  
বৃথানাদিশ্রম্ভীনাম। “যাবজ্জীবগ্নিহোত্রং জুহোতি”, যাবজ্জীবং দর্শপূর্ণ-

মাসাভ্যাঃ যজেত” ইত্যেবমাদীনাঃ শ্রতীনাঃ জীবনমাত্রনিমিত্তস্তাদ্ যদা ন  
শক্যতেহস্তার্থতা কল্পয়িতুম্, তদা বুথানাদিবাক্যানাং কর্মানধিকৃতবিষয়স্ত-  
সন্তবাঃ, “কুর্বন্নেবেহ কর্মাণি জিজীবিষেছতঃ সমাঃ” ইতি চ মন্ত্রবর্ণঃ, “জরমা-  
বা হেবাম্বান্তুচ্যতে মৃত্যনা বা” ইতি চ, জরামৃত্যুভ্যামগ্নত্ব কর্মবিমোগচ্ছ্রদ্ধা-  
সন্তবাঃ কর্মিণাঃ শুশানাস্তস্তঃ ন বৈকল্পিকম্। কাণকুজাদযোহপি কর্মগ্যনধি-  
কৃতা অনুগ্রাহ এব শ্রতোতি বুথানাদ্বান্তরবিধানং নানুপপন্নম্ । ৬

পূর্বপক্ষমাক্ষিপতি—নমিতি ।      উভয়বিধিদর্শনে      ষড়শীগ্রহণাগ্রহণবদ্ধিকারিভেদেন  
বিকল্পে যুক্তঃ, ন তু ক্রিয়াবসান এব বেদার্থ ইতি পক্ষপাতে নিবন্ধনমন্তীত্যার্থঃ । তুল্যবিধি-  
স্বয়দর্শনে হি বিকল্পে ভবতি, অত তু সাবকাশানবকাশহেনাতুল্যস্তাঃ নৈবমিত্যাহ—নান্তার্থস্তা-  
দিতি । তদেব স্ফুটয়তি—যাবজ্জীবমিত্যাদিনা । কর্মানধিকৃতবিষয়স্তাঃ ন বৈকল্পিকমিতি  
সম্বন্ধঃ । ক্রিয়াবসানস্তঃ বেদার্থস্তেতি শেষঃ । তত্ত্বেব হেন্দ্রন্তরাণ্যাহ—কুর্বন্নিত্যাদিনা । ন  
বৈকল্পিকমিতাত্র      পূর্ববদ্ধয়ঃ ।      বুথানাদিবাক্যানাঃ      কথমনধিকৃতবিষয়স্তমিত্যাশক্যাহ—  
কাণেতি । ৬

পারিত্রাজ্যক্রমবিধানস্তানবকাশস্তমিতি চে ; ন, বিশ্বজিৎ-সর্বমেধয়োর্যাব-  
জ্জীববিধ্যপবাদস্তাঃ ;      যাবজ্জীবাগ্নিহোত্রাদিবিধের্বিশ্বজিৎ-সর্বমেধয়োরেবাপবাদঃ,  
তত্র চ ক্রমপ্রতিপত্তিসন্তবঃ—ত্রঙ্গচর্যঃ সমাপ্য গৃহী ভবেদ, গৃহাদ্বনী ভূত্বা  
প্রত্যজেদিতি । বিরোধানুপপত্তেঃ, ন হেবংবিষয়ত্বে পারিত্রাজ্যক্রমবিধানবাক্যস্ত  
কশ্চিদ্বিরোধঃ ।      ক্রমপ্রতিপত্তেরন্তবিষয়পরিকল্পনার্থান্ত      যাবজ্জীববিধান-শ্রতিঃ  
স্ববিষয়স্তাঃ      সঙ্কোচিতা স্থান ;      ক্রমপ্রতিপত্তেন্ত      বিশ্বজিৎসর্বমেধবিষয়স্তম  
কশ্চিদ্বাধঃ । ন, আন্তর্জ্ঞানস্তামৃতস্তহেতুত্বাভুয়পগমাঃ । ৭

অনধিকৃতবিষয়স্তঃ তেহামশক্যাঃ বক্তুঃ, ত্রঙ্গচর্যাঃ সমাপ্যেতাদাবধিকৃতবিষয়ে ক্রমদর্শনাদিতি  
শঙ্কতে—পারিত্রাজ্ঞেতি । গত্যস্তরং দর্শয়ন্নুত্তরমাহ—ন বিশ্বজিৎিতি । যাবজ্জীবমগ্নিহোত্রং  
জুহোতীত্যুৎসগন্তস্তাপবাদো বিশ্বজিৎ সর্বমেধো, তদনুষ্ঠানে সর্বস্বদ্বন্দ্বাদেব সাধনসম্পদ্বিরহাঃ  
পারিত্রাজ্যস্তাবশস্তাবিহৃতদত্তবিষয়ঃ ক্রমবিধানমিত্যার্থঃ ।      তদেব স্ফুটয়তি—যাবজ্জীবেতি ।  
কথঃ ক্রমবিধেরেব বিষয়স্তঃ কল্পকাভাবাদিত্যাশক্যাহ—বিরোধানুপপত্তেরিতি । গৃহস্তাপ  
বিরক্তস্ত পারিত্রাজামিতি কিমিতি ক্রমবিষয়ো নেষ্টতে, তত্রাহ—তান্তবিষয়েতি । ক্রমবিধেরপি  
স্তুপক্ষে সঙ্কোচঃ শ্রাদিত্যাশক্যাহ—ক্রমপ্রতিপত্তেন্তিতি । সতি জ্ঞানে কর্মত্যাগো নিষিদ্যতে,  
সত্তাঃ বা জিজ্ঞাসায়ামিতি বিকল্পান্তঃ দৃষ্যতি সিদ্ধান্তৌ—নান্তর্জ্ঞানস্তেতি । ৭

ষত্বাবৎ “আত্মেত্যবোপাসীত” ইত্যারভ্য “স এষ নেতিনেতি” ইত্যেতদন্তেন  
গ্রহেন যদুপসংহতমান্তর্জ্ঞানম্, তদমৃতসাধনমিত্যভুয়পগতঃ ভবতা ; তত্র এতাব-  
দেবামৃতসাধনম্ অন্ত-নিরপেক্ষমিত্যেতৎ ন মৃগ্যতে । তত্র ভবত্তৎ পৃচ্ছামি—  
কিমর্থমান্তর্জ্ঞানং মৰ্যয়তি ভবানিতি । শুণু তত্র কার্ণম্, বথা স্বর্গকামস্তু স্বর্গ-

প্রাপ্তু প্রায়মজ্ঞানতঃ অগ্নিহোত্রাদি স্বর্গপ্রাপ্তিসাধনং জ্ঞাপযুক্তি, তথা ইহাপ্যমৃতত্ত্ব-প্রতিপৎসোঃ অমৃতত্ত্বপ্রাপ্তু প্রায়মজ্ঞানতঃ “যদেব ভগবান্ বেদ, তদেব মে জ্ঞাহি” ইত্যেবমাকাঙ্ক্ষিতমৃতত্ত্বসাধনম् “এতাবদরে” ইত্যেবমাদৌ বেদেন জ্ঞাপ্যত ইতি। এবং তহি যথা জ্ঞাপিতমগ্নিহোত্রাদি স্বর্গসাধনমভূয়পগম্যতে, তথা ইহাপি আত্ম-জ্ঞানং যথা জ্ঞাপ্যতে, তথাভূতমেব অমৃতত্ত্বসাধনমাত্মজ্ঞানমভূয়পগম্যং যুক্তম্, তুল্য-প্রামাণ্যাদুভ্যত্ব। ৮

বিষৎসংস্কারস্থাবগ্ন্যজ্ঞাবিজ্ঞান ন কর্ম্মাবসান এব বেদার্থ ইতি সংগৃহীতং বন্ধ বিরুণোতি—যৎ তাবদিতি। বিচার্যাদারভ্য নিষেধবাক্যাত্মেন গ্রহেন যদাত্মজ্ঞানমুপসংহস্তং, তত্ত্বাবগ্ন্যজ্ঞি-সাধনমিতি ভবতাপি যশ্মাদভূয়পগম্যং, পরাঙ্গং চাঞ্চবিজ্ঞানমস্থত্রেত্যবধারণাদিতি স্থায়ীং; তস্মাদ জ্ঞানে সতি কর্ম্মানুষ্ঠানং নিরবকাশমিত্যর্থঃ। অথাত্মজ্ঞানং কর্ম্মসহিতমৃতত্ত্বসাধন-মিত্যতে, ন কেবলং; তথা চ জ্ঞানোভরকালমপি ন কর্ম্মত্যাগসিদ্ধিরিতি শক্তে—তত্রেতি। আত্মজ্ঞানস্থামৃতত্ত্বসাধনত্বে সত্যপীতি যাবৎ। কর্ম্মনিরপেক্ষত্বঃ চেৰাত্মজ্ঞানস্থ ভবান্ ন সহতে, কিমিতি তহি জ্ঞানমেবোপগতমিতি সিদ্ধান্তী পৃচ্ছতি—তত্রেতি। তন্ত কর্ম্মনিরপেক্ষভাবঙ্গী-কারে সতীত্যর্থঃ। তত্র পূর্ববাদী শাস্ত্রায়ত্বাদাত্মজ্ঞানমৃতত্ত্বসাধনমভূয়পগতমিতি শক্তে—শৃণিতি। জ্ঞাপযুক্তি বেদ ইতি শেষঃ। শাস্ত্রানুসারেণাত্মজ্ঞানাঙ্গীকারে কর্ম্মনিরপেক্ষমেবাত্ম-জ্ঞানং মোক্ষসাধনং সেন্ট্রাত্মীতি পরিহৃতি—এবং তইতি। উভয়ত্ব জ্ঞানে কর্ম্মণি চেত্যর্থঃ। যদ্বা জ্ঞানস্থামৃতত্ত্বসাধনত্বে তন্ত কর্ম্মনিরপেক্ষত্বে চেত্যর্থঃ। তুল্যপ্রামাণ্যাদ প্রামাণ্যস্থ তুল্যভাব বেদস্থেতি শেষঃ। ৮

যদ্যেবম্, কিং স্থানঃ? সর্বকর্ম্মহেতুপর্মদিকভ্যাদাত্মজ্ঞানস্থ, বিদ্যোন্তবে কর্ম্ম-নিরুত্তিৎস্থানঃ, দারাগ্নিসম্বন্ধানাং তাবদগ্নিহোত্রাদিকর্ম্মণাং ভেদবুদ্ধিবিষয়-সম্প্রদান-কারকসাধ্যত্বম্; অগ্নবুদ্ধিপরিচেছ্যাঃ হি অগ্ন্যাদিদেবতাঃ সম্প্রদান-কারকং কর্ম্মসাধনত্বেনোপদিশ্যতে; স ইহ বিদ্যয়া নিবর্ত্যতে—“অগ্নেহসাবগ্নেহহ-মস্তীতি, ন স বেদ।” “দেবাত্মং পরাহর্য্যেহগ্ন্যত্বাত্মনো দেবান্ বেদ।” “মৃত্যোঃ স মৃত্যুমাপ্নোতি, য ইহ নামেব পশ্যতি।” “একধৈবাত্মুদ্রষ্টব্যম্” “সর্বমাত্মানং পশ্যতি” ইত্যাদিশ্রূতিভ্যঃ। ন চ দেশকালনিমিত্তাত্মপেক্ষত্বম্, ব্যবস্থিতাত্মবন্ধ-বিষয়ত্বাদাত্মজ্ঞানস্থ; ক্রিয়ার্থাত্ম পুরুষতন্ত্রভাব স্থান দেশকাল-নিমিত্তাপেক্ষত্বম্; জ্ঞানস্থ বন্ধতন্ত্রভাব ন দেশকালনিমিত্তাদি অপেক্ষতে; যথা অগ্নিরূপঃ, আকাশে হস্তুর্ত ইতি—তথা আত্মবিজ্ঞানমপি। ৯

যথাশাস্ত্রং জ্ঞানাভূয়পগমেহপি কথং তৎ কেবলং কৈবল্যকারণমিতি পৃচ্ছতি—যদ্যেবমিতি। শাস্ত্রানুসারেণ জ্ঞানমভূয়পগমচ্ছস্তং প্রত্যাহ—সর্বকর্ম্মেতি। আত্মজ্ঞানস্থ তত্ত্বপর্মদিকভং দর্শয়িতুং কর্ম্মহেতুং তাবদর্শয়তি—দারাগ্নীতি। অগ্নিহোত্রাদীনাং সম্প্রদানকারকসাধ্যত্বং ব্যতিরেকহারা সাধয়তি—অগ্নেতি। তথাপি কথমাত্মজ্ঞানস্থ কর্ম্মহেতুপর্মদিকভমিত্যাশৰ্য্যাহ—

যথাহীতি । ইহেতি বিচাদশোভিঃ । বিচারাঃ ক্ষতিজগ্নেন বলবত্তঃ সর্পিতি—অঙ্গে-ইসাবিভ্যাদিনা । নহু শুচো দেশে দিবসার্দো কালে শাস্ত্রাচার্যাদিবশাহুৎপন্নঃ জ্ঞানং পুরুষ-সাধনম্ ‘শুচো দেশে অতিষ্ঠাপ্য’ ইত্যাদিস্মৃতেন্তথা চ কথং তস্ত তেদবুক্তুপর্মদিকভ্য, অত আহ—ন চেতি । যত্রেকাগ্রতা তত্ত্বাবিশেষাদিতি স্থায়াৎ জ্ঞানসাধনস্ত সমাখ্যেনপি ন দেশাদ্যপেক্ষা, দূরতস্ত কৃটহ্রবন্ধুতস্ত জ্ঞানস্তেতি ভাবঃ । বিমতং দেশাদ্যপেক্ষং শাস্ত্রার্থাণ্ড ধৰ্মবদিত্যাশক্য পুরুষতস্মুপাধিরিত্যাহ—ক্রিয়ায়াভিতি । সাধনব্যাপ্তিঃ দূষয়তি—জ্ঞানং ভিতি । বিমতং ন দেশাদ্যপেক্ষং প্রমাণস্তাণ্ড উৎপাদিত্যানবদিতি প্রত্যনুমানমাহ—যথেতি । ৯

নম্বেবং সতি প্রমাণভূতস্ত কর্মবিধের্নিরোধঃ স্থাণ্ড; ন চ তুল্যপ্রমাণরোরিত-রেতরনিরোধো যুক্তঃ । ন, স্বাভাবিকভেদবুদ্ধিমাত্রনিরোধকস্তাণ্ড; নহি বিধ্যস্তুর-নিরোধকমাত্রজ্ঞানম্, স্বাভাবিকভেদবুদ্ধিমাত্রং নিরুণন্তি । তগাপি হেতুপদ্মারাণ্ড কর্মানুপপত্রেবিধিনিরোধ এব স্থাদিতি চেৎ; ন, কামপ্রতিষেধাণ্ড কাম্যপ্রবৃত্তি-নিরোধবদদোষাণ্ড; যথা “স্঵গঁকামো যজ্ঞেত” ইতি স্বর্গসাধনে যাগে প্রবৃত্তস্ত কাম-প্রতিষেধবিধেঃ, কামে বিহতে কাম্য-বাগানুষ্ঠানপ্রবৃত্তির্নিরুণ্যতে, ন চৈতাবতা কাম্যবিধিনিরুণ্কো ভবতি । ১০

আজ্ঞানস্ত সর্বকর্মহেতুপর্মদিকভে দোষমাশঙ্কতে—নহিতি । ইষ্টাপত্তিমাশক্যাহ—ন চেতি । কর্মকাণেন কামান্তরস্তাপি নিরোধসন্ত্বাদিত্যার্থঃ । সাক্ষাদাজ্ঞানং কর্মবিধিনিরোধার্থাদ্বেতি বিকল্পাদ্যঃ দূষয়তি—নেত্যাদিনা । তদেব শুটয়তি—ন হি বিধান্তরেতি । দ্বিতীয়ং শঙ্কতে—তথাহপীতি । যথা ন কামী স্থাদিতি নিষেধাণ্ড কস্তচিং কামপ্রবৃত্তির্ন ভবতীত্যোতাবতা ন সর্বান্ত-প্রতি কাম্যবিধিনিরুণ্যাতে, তথা কস্তচিদাজ্ঞানাণ্ড কর্মবিধিনিরোধেৎপি ন সর্বান্ত প্রত্যাসৌ নিরুণ্কো ভবিষ্যতীতি পরিহৃতি ন কামেতি । দৃষ্টান্তেব স্পষ্টযুতি—যথেত্যাদিনা । প্রতিষেধ-শাস্ত্রার্থানভিজং প্রতি ততুপপত্রেরিতি ভাবঃ । ১০

কামপ্রতিষেধবিধিনা কাম্যবিধেরনর্থকস্তজ্ঞাপনাণ্ড প্রবৃত্যনুপপত্রেনিরুণ্ক এব স্থাদিতি চেৎ? ভবতু এব এবং কর্মবিধিনিরোধেহপি, যথা কাম-প্রতিষেধে কাম্যবিধেঃ । এবং প্রামাণ্যানুপপত্রিতি চেৎ, অননুচ্ছেবে অহুষ্ঠাতুরভাবাণ্ড অনুষ্ঠানবিধ্যানর্থক্যাদপ্রামাণ্যমেব কর্মবিধীনাভিতি চেৎ; ন, প্রাগাজ্ঞানাণ্ড প্রবৃত্যুপপত্রেঃ । স্বাভাবিকস্ত ক্রিয়া-কারক-ফলভেদ-বিজ্ঞানস্ত প্রাগাজ্ঞানাণ্ড কর্মহেতুত্বমুপপত্রত এব; যথা কামবিষয়ে দোধবিজ্ঞানোৎপত্তেঃ প্রাক্ কাম্যকর্ম-প্রবৃত্তিহেতুত্বং স্থাদেব স্বর্গাদীচ্ছায়াঃ স্বাভাবিক্যাঃ, তদ্বৎ । ১১

অভিপ্রায়মবিজ্ঞানাশঙ্কতে—কামপ্রতিষেধবিধিনেতি । অনর্থকস্তজ্ঞানাণ্ড কামস্তেতি শেষঃ । অবৃত্যনুপপত্তেঃ কামোহু কর্মবিতি দ্রষ্টব্যম् । নিরুণ্কো স্থাণ্ড কাম্যবিধিরিত্যাহর্তব্যম্ । গৃচাভিসংক্ষিঃ সিঙ্কাস্তী ক্রতে—ভবত্বিতি । পুনরভিপ্রায়মপ্রতিপত্তমানচোদয়তি—যথেতি । এবমিতি জ্ঞানেন কর্মবিধিনিরোধে সতীতি যাবৎ । তৎপ্রামাণ্যানুপপত্রিতি শেষঃ । তদেব

চোষং বিশদয়ত্তি—অনমুঠেরভ ইতি। তেষামস্তুতেরানামগ্রহোআদীনাং কর্মণাং যে বিষয়া-  
স্ত্রেষামিতি যাবৎ। সিদ্ধান্তী স্বাভিসক্ষিমুদ্যাটয়ম্ভুত্তুরমাহ—নেত্যাদিন। উপপত্তিমেবোপ-  
দর্শযতি—স্বাভাবিকঙ্গেতি। তদেব দৃষ্টান্তেন স্পষ্টযতি—যথেতি। ১১

তথা সতি অনর্থার্থো বেদ ইতি চেৎ; ন, অর্থানর্থয়োরভিপ্রায়তত্ত্বাং;  
মোক্ষমেকৎ বর্জয়িত্বা অগ্নস্তাবিষ্টাবিবৱত্ত্বাং। পুরুষাভিপ্রায়তত্ত্বো হি অর্থানর্থৈ,  
মরণাদিকাম্যেষ্টিদর্শনাং। তত্ত্বাদ্ যাবদাঞ্জানবিধেরাভিমুখ্যম্, তাবদেব  
কর্মবিষয়ঃ, তত্ত্বান্বাঞ্জানসহভাবিত্বং কর্মণাম,—ইত্যতঃ সিদ্ধম্ আঞ্জান-  
মাত্রমেবামৃতত্ত্বসাধনম্ “এতাবদরে খহমৃতত্ত্বম্” ইতি, কর্মনিরপেক্ষত্ত্বাং জ্ঞানস্ত।  
অতো বিদ্যস্তাবৎ পারিব্রাজাঃ সিদ্ধম্, সম্প্রদানাদি-কর্মকারক-জাত্যাদিশৃঙ্গাবি-  
ক্রিয়ব্রহ্মাঞ্জ-দৃঢ়প্রতিপত্তিমাত্রেণ বচনমন্তরেণাপ্যক্ষত্ত্বারতঃ। ১২

অজ্ঞানাবস্থায়ামেব কর্মবিধিপ্রবৃত্তিরিতাদানিষ্টমাশক্তে—তথা সতীতি। কর্মবিধেরপি  
পুরুষাভিপ্রায়বশাং পুরুষার্থোপযোগিসিদ্ধেন্নানিষ্টাপত্তিগ্রিতুত্তুরমাহ—নার্থেতি। অর্থস্ত  
পুরুষাভিপ্রায়তত্ত্বে মোক্ষস্তাপি বাস্তবং পুরুষার্থং ন স্তাদিত্যাশক্ত্যাহ—মোক্ষমিতি।  
অর্থানর্থয়োরভিপ্রায়তত্ত্বং সাধযতি—পুরুষেতি। মরণং মহাপ্রস্তানমিত্যাদি কাম্যং কৃত্বা  
জীবদবস্থায়ামেব মহাভারতাদাবিষ্টিবিধানং দৃষ্টমতোহ্থানর্থাবত্ত্বিপ্রায়তত্ত্বকাবেবেত্যর্থঃ। কর্ম-  
বিধীনামাঞ্জানাং প্রাচীনতঃ প্রতিপাদিতমুপসংহরতি—তত্ত্বাদিতি। তথাপি প্রকৃতে  
কিমায়াতং, তত্ত্বাহ—তত্ত্বান্তেতি। তত্ত্ব প্রমাণমাহ ইত্যত ইতি। অতঃশক্তার্থং স্ফুটযতি—  
কর্মেতি। জ্ঞানস্ত কর্মবিরোধিত্বে তন্ত্রিতপেক্ষত্বে চ সিদ্ধে ফলিতমাহ—অত ইতি। আঞ্জ-  
জানস্তামৃতত্ত্বহেতুভাভুপগমাদিত্যাদেরক্ষায়াদাঞ্জানসাক্ষাংকারন্ত কেবলস্ত কেবলাকারণহে  
সিদ্ধেং, সতি তত্ত্বিন् জীবগুরুত্ব কস্ত্বানুষ্ঠানানবকাশাং তত্ত্বপদেশেন প্রবৃত্ত্যাধীতবেদন্ত  
পরোক্ষজ্ঞানবত্ত্বন্মাত্রেণ প্রমাণাপেক্ষামন্তরেণ সিদ্ধং সর্বকর্মত্যাগলক্ষণং পারিব্রাজ্যাদেব  
বিষ্ণুসংস্থানো ন তপরোক্ষজ্ঞানবতঃ প্রারক্ষফলপ্রাপ্তিমন্তরেণানুচ্ছেয়ং কিঞ্চিদন্তীতি ভাবঃ।  
বিষ্ণুবিবৱত্ত্বাং তৎসাক্ষাংকারন্ত কথং পারিব্রাজ্যং, তত্ত্বাহ—বচনমিতি। উজ্জ্যায়ং  
শাস্ত্রাদিবাক্যসংচিতঃ। বিধিঃ বিনাপি কলভূতং পারিব্রাজ্যমিত্যর্থঃ। ১২

তথা চ ব্যাখ্যাতমেতৎ—“যেবাং নোহ্যমাঞ্জাহিনং লোকঃ” ইতি হেতু-বচনেন,  
“পুরুষে বিদ্বাংসঃ প্রজামকাময়মানা ব্যুত্তিত্বত্তি” ইতি—পারিব্রাজ্যম্ বিদ্যমাঞ্জ-  
লোকাববোধাদেব, তথা বিবিদিবোরপি সিদ্ধং পারিব্রাজ্যম্, “এতমেবাঞ্জানং  
লোকমিচ্ছন্তঃ প্রব্রজন্তি” ইতি বচনাং। কর্মণাঙ্গ অবিদ্বন্দ্বিবৱত্ত্ববোচাম।  
অবিদ্যাবিবরে চোৎপত্যাপ্তি-বিকার-সংস্কারার্থানি কর্মণীত্যত আঞ্জ-সংস্কার-  
দ্বারেণাঞ্জানসাধনত্বমপি কর্মণামবোচাম,—“যজ্ঞাদিভির্বিবিদিবত্তি” ইতি। ১৩

সত্যাঃ জিজ্ঞাসায়াং কর্মত্যাগে ন শক্যতে নিষেক্তুমিতি বদন্ বিবিদিষাসংস্থাসং সাধ-  
যতি—তথা চেত্যাদিন। এতৎ পারিব্রাজ্যমিতি সমৃক্ষঃ। বিদ্যমাঞ্জসাক্ষাংকারাপিনাং

তৎ পরোক্ষনিশ্চয়বত্তামিতি যাবৎ। আজ্ঞালোকস্থাবৰোধেহপি বৃথানহেতুঃ পরোক্ষনিশ্চয় এব। সতীতরশ্মিন् কলাবস্থা বৃথানাস্তমুষ্টানাধোগাঃ তদন্তরেণ তৎপ্রাপ্তাভাবাচ। উক্তঃ হি শমাদিবহুপরতেরপি তত্ত্বসাক্ষাত্কারে নিয়তঃ সাধনস্থঃ, তদাহ—তথা চেতি। বিবিদিষু-নামাধীতবেদে। বিচারপ্রযোজকাপাতিকজ্ঞানবান् মুন্মুর্শোক্ষসাধনঃ তত্ত্বসাক্ষাত্কারমপেক্ষ-মাণস্তশ্মিন् পরোক্ষনিশ্চয়েনাপি শুন্তো বিবক্ষিতঃ, তন্ত্র কথং পারিব্রাজ্যমত আহ—এত-মেবাজ্ঞানমিতি। ইতশ্চ বিবিদিষাসংগ্রামোহষ্টীত্যাহ—কর্মণাঃ চেতি। তথা চাবিষ্ঠাবিরুদ্ধাঃ বিষ্ঠামিছন্নশেষাণি কর্মাণি শরীরধারণমাত্রকারণেতরাণি ত্যজেদিতি শেষঃ। বিবিদিষা-সংগ্রামে হেতুত্তরমাহ—অবিষ্ঠাবিষয়ে চেতি। চতুর্লিঙ্গকলানি কর্মণ্যবিষ্ঠাবিষয়পরাণি সম্ভবতি, ন অসাধো বস্তুনীতাতো বস্তুক্ষিজ্ঞানায়াঃ তানৌত্তর্থঃ। কথং তর্হি কর্মণামুক্তম-ফলায়ত্তত্ত্বাহ—আঞ্চেতি। বুদ্ধিশুক্রিহারা জ্ঞানহেতুহাঁ কাহুণ্যমিতি অণাড়া পরমপূর্বার্থাদ্বয় ইত্তর্থঃ। ১০

অত্যেবং সত্যবিদ্বিমর্ণাগামাশ্রমকর্মণাঃ বলাবলবিচারণায়াম্ আজ্ঞাজ্ঞানোঁ-পাদনঃ প্রতি বয়-প্রধানানাম্ অমানিদাদীনাঃ, মানসানামও ধ্যান-জ্ঞান-বৈরাগ্য-দীনাঃ সাম্পত্যোপকারকভূমি; হিংসারাগমনেবাদিবাতিন্যাঃ বহুক্লিষ্ট-কর্মবিমিশ্রিতা ইতরে, ইত্যতঃ পারিব্রাজ্যাঃ মুন্মুর্শণাঃ প্রশংসন্তি—

“ত্যাগ এব হি সর্বেধামুক্তানামপি কর্মণাম্।

বৈরাগ্যঃ পুনরেতস্ত মোক্ষম্য পরমো বিধিঃ।”

“কিন্তু ধনেন কিমু বন্ধুভিস্তে, কিং তে দোবৈর্রক্ষণ দে গরিয়সি।

আজ্ঞানমিছছ শুহাঃ প্রবিষ্টে, পিতামহাস্তে ক গতাঃ পিতাচ।”

এবং সাজ্জা-বোগশাদ্বেষু চ সন্ধ্যাসঃ জ্ঞানঃ প্রতি প্রত্যাসন্ন উচ্যতে। কাম-প্রবৃত্তাভাবাচ; কামপ্রবৃত্তেহি জ্ঞানপ্রতিকূলতা সর্বশাদ্বেষু প্রদিকা; তস্মা-দ্বিরক্তস্থাপি মুমুক্ষোঃ বিনাপি জ্ঞানেন “ত্রুচ্চর্য্যাদেব প্রত্যজ্ঞে” ইত্যাদ্যপ-পন্নম্। ১৪

‘সংস্থাসঃ কর্মণোগশ নিঃশ্রেয়সকরাবুভোঁ’ ইতি শুভেবিদিষ্মণাঃ মুন্মুর্শণাঃ কথং পারিব্রাজ্য-স্তোব কর্তব্যত্বমিত্যাশ্রয়াহ—আখেতি। যথা বিষ্ণবসংগ্রামস্তুগা বিবিদিষাসংগ্রামেহপি যথোক্ত-নীতা। সপ্তাবিতে সতীতি যাবৎ। আজ্ঞাজ্ঞানোঁপাদনঃ প্রত্যাশ্রমধ্যাণাঃ বলাবলবিচারণা-নামাস্তুরন্তৰহিরঙ্গনচিষ্টা, তত্ত্বাঃ সত্তামিত্যর্থঃ। অহিংসাত্ত্বেবন্তুচর্য্যাদর়ো যথাঃ। বৈরা-গ্যাদীনামিত্যাদিশবেন শমাদয়ো গৃহস্তে। ইতরে নিয়মপ্রধানা আশ্রমধর্মা বহনা ক্লিষ্টেন পাপেন কর্মণা সক্ষীর্ণাঃ হিংসাদিপ্রাচুর্য্যাঃ।

‘যমান্ পতত্যকুর্বাণো নিয়মান্ কেবলং ভজন’

ইতি শুভেঃ, তত্ত্বাঃ পূর্বেষামস্তুরন্তৰহিরঙ্গনেহাঃ বহিরঙ্গনমিত্যাশয়েনাহ—হিংসেতি। কর্ম-যোগাপেক্ষয়া তৎত্যাগস্থাধিকারিবিশেবং প্রতি প্রশ্নত্বমুপসংহরতি—ইতাত ইতি। তৎ-

প্রশংসাপ্রকারমেবাভিনয়তি—ত্যাগ এবেতি। উক্তানামাশ্রমৈরমুমেয়জ্ঞেনেতি শেষঃ। তৎ-  
ত্যাগে হেতুমাহ—বৈরাগ্যমিতি। মৌক্ষস্থ কর্মপরিত্যাগস্তেত্যর্থঃ। উত্তমপূর্মর্থার্পিনঃ  
সংস্থাসম্বাদা অবশাদি কর্তব্যমিত্যত্র বাক্যান্তরমুদ্বাহরতি—কিং তে ধনেনেতি। অথ  
পিত্রাদিভিগতং পহানমগ্নেষয়ামি নাঞ্চানমিত্যাশঙ্ক্যাহ—পিতামহা ইতি। বিবিদিষাসংস্থানে  
সাংখ্যাদিসম্মতিমাহ—এবমিতি। যথাহঃ সাংখ্যাঃ—

“জ্ঞানেন চাপবর্গে। বিপর্যায়াদিগ্নতে বক্ষঃ” ইতি।

“বিবেকগ্যাতিপর্যান্তমজ্ঞানাচ্ছিত্তচেষ্টিতম্” ইতি চ।

“অবিপর্যায়ান্তিশুক্ষঃ কেবলনৃৎপন্থতে জ্ঞানম্” ইতি চ।

যোগশাস্ত্রবিদশ্চাহঃ “অভ্যাসবৈরাগ্যাভ্যাঃ তন্ত্রিরোধঃ” ইতি। তত্ত্ব বৈরাগ্যেণ বিবর্যস্তোতঃ  
পরিখিলীক্রিয়তে। বিবেকদর্শনাভ্যাসেন কল্যাণশ্রোত উৎপাদ্যত ইতি চ। “দৃষ্টান্তুশ্রবিক-  
বিষয়বিতৃষ্ণু বশীকারম্ভজ্ঞা বৈরাগ্যাম্” ইতি চ। ইতক্ষ সংস্থানে। জ্ঞানঃ প্রতি প্রত্যাসন্নঃ,  
ইত্যাহ—কামেতি। সংস্থাসিনঃ কামপ্রবৃত্তাবেহপি কথঃ সংস্থাসন্ত জ্ঞানঃ প্রতি প্রত্যাসন্ন-  
মিত্যাশঙ্ক্যাহ—কামপ্রবৃত্তেরিতি। “ইতি নু কাময়মানঃ”।

“কাম এষ ক্রোধ এষ রচে। গুণসমৃদ্ধবঃ।

মহাশনে। মহাপাপ্যা বিক্ষেপিত্ব বৈরিণম্॥”

উত্যাদীনি শাস্ত্রাণি। বিবিদিষাসংস্থাসন্ধপন্থকরতি—ত্যাদিতি। যথোচ্চস্থাধিকারিণো  
দশিতয়া বিধয়া জ্ঞানেন বিনাপি সংস্থাসন্ধ আপ্তত্বে ইঙ্গিত্যাদেবেত্যাদি বিধিবাক্যনৃপপন্থমিতি  
যোজন। ১৪

নন্ম সাবকাশহ্বাঃ অনবিকৃতবিষয়মেতদিত্যাক্ষম, যাবজ্জীবশ্রুত্যপরোধাঃ ;  
নৈব দোষঃ, নিতরাঃ সাবকাশহ্বাদ যাবজ্জীবশ্রুত্যানাম; অবিদ্যকামিককর্তব্যতাঃ  
হি অবোচাম সর্বকর্মণাম; এ তু নিরপেক্ষবেদ—জীবননিমিত্তবে কর্তব্যঃ কর্ম-  
প্রারোগ হি পুরুষাঃ কামবহুলাঃ, কামশ্চানেকবিদয়ঃ অনেককর্মসাধন-সাধ্যশ্চ ;  
অনেককলসাধনানি চ বৈদিকানি কর্মাণি দারাগ্নিসমৃদ্ধপুরুষকর্তব্যানি, পুনঃ  
পুনশ্চানুষ্ঠানানানি বহুকলানি ক্রব্যাদিবৎ বর্ণশতসমাপ্তীনি চ গার্হিণ্যে বা  
অরণ্যে বা, অতস্তদপেক্ষয়া যাবজ্জীবশ্রুত্যঃ, “কুর্মন্মেবেহ কর্মাণি” ইতি চ  
মন্ত্রবর্ণঃ। ১৫

অথ পারিব্রাজ্যবিধানমনবিকৃতবিষয়মুচিতঃ, তথা সতি সাবকাশহ্বাঃ ন অধিকৃতবিষয়ঃ,  
যাবজ্জীবশ্রুত্যবিরোধাঃ, তস্মা নিরবকাশহ্বাঃ ; সাবকাশনিরবকাশযোগ নিরবকাশস্তৈব বল-  
বস্তাদিত্যুক্তঃ শক্তে—ন হিতি। যাবজ্জীবশ্রুতেঃ নিরবকাশহং দূষযতি—নৈব দোষ ইতি।  
কথমতিশয়েন সাবকাশহং, তত্রাহ—অবিদ্যদিতি। জীবনমাত্রং নিমিত্তীকৃত্য চোদিতং কর্ম  
কথঃ কামিনা কর্তব্যঃ, তত্রাহ—ন হিতি। প্রত্যবায়পরিহারাদেরিষ্টাদিত্যর্থঃ। অনুষ্ঠাত-  
শক্রপনিকৃপণাহ্নামপি ন জীবনমাত্রং নিমিত্তীকৃত্য কর্ম কর্তব্যমিত্যাহ—আয়েণেতি। তথাপি  
নিষ্ঠেষ্মু কর্মস্ত ন কামনিমিত্ত। প্রবৃত্তিস্তু কাম্যমানফলাভাবাদিত্যাশঙ্ক্যাহ—কামচেতি।

প্রত্যবায়ুপরিহারাদেৱপি কামিতৎ যুক্তমিতি ভাবঃ । তথাপি নিত্যে কর্মণি কাম্যমানং ফলং বিদ্যুদ্দেশে কিঞ্চিৎ ন প্রতিষ্ঠাশক্যাহ—অনেকেতি । কর্মস্তিরনেকৈঃ সাধনের্যদ্ দুরিত-নিবর্হণাদি সাধ্যং, তদেবাস্ত্বাগ্রতমপি বিদ্যুদ্দেশে সাধ্যং ভবতি ।

‘যদ্যক্ষি কুরতে জন্মত্বে কামস্ত চেষ্টম্’

ইতি শৃতেন্দ্বাতিরেকেণ প্রবৃত্ত্যুপপন্নে, তাত্ত্বে নিত্যেৱপি কামিতৎ ফলমন্তীত্যার্থঃ । নমু বৈদিকানাং কর্মণাং নিয়তফলভ্যাং কামোহপি নিয়তফলো যুক্তঃ, তথা চ নিতোষ্ম তদভাবাং ন কামিতৎ ফলং সেৎস্ততি, তত্ত্বাত—অনেকফলেতি । অথ তানি পুরুষাদ্বকর্তব্যানীতি বুতো বিবক্ষিতসংগ্রামসিদ্ধিস্তত্ত্বাহ—দারেতি । নব্বিরভেনাপি শৃঙ্খলা সবুদ্বে তান্ত্রুষ্টেয়ানি, তাবতা বিদেশচরিত্যার্থভ্যাং, তথা চ কথং ফলবাহল্যবিত্যাশক্যাহ—পুনঃ পুনশ্চেতি । যাবজ্জীবোপবজ্ঞাদাবৃত্তিসিদ্ধিরিতি ভাবঃ । তথি যাবজ্জীবশ্রতিবশাদশেবাত্মানুষ্টেয়ান্তৰ-বৰতমণ্ডিহোত্রাদীনীতি বুতো যথোক্তসংগ্রামোপপত্রিত্যাশক্যাহ—বর্ণশতেতি । অবিরক্তগৃহি-বিময়ত্বং শ্রতিমন্ত্রযোরিতুপসংহর্তি—অত ইতি । ১৫

তশ্চিংশ পক্ষে বিশ্বজিৎ-সর্বমেধযোঃ কর্মপরিত্যাগঃ । যশ্চিংশ পক্ষে যাবজ্জী-বানুষ্টানম্, তদা শশানাস্তত্বং ভস্মাস্তুতা চ শরীরস্ত । ইত্তরবর্ণাপেক্ষয়া বা যাবজ্জীব-শ্রতিঃ; ন হি ক্ষত্রিয়বৈশ্বর্যেৱাঃ পারিত্রাজ্যপ্রতিপত্রিস্তি; তথা “মন্ত্রের্যস্তোদিতো বিধিঃ” । “ঐকাশ্রম্যস্ত্বাচার্যাঃ” ইত্যেবমাদীনাং ক্ষত্রিয়বৈশ্বাপেক্ষত্বম্ । তস্মাং পুরুষসামর্থ্য-জ্ঞান-বৈরাগ্য-কামাদুপেক্ষয়া বৃথান-বিকল্প-ক্রম-পারিত্রাজ্যপ্রতি-পত্রিপ্রকারান বিরুদ্ধ্যস্তে । অনধিকৃতানাং পৃথগ্যিধানাং পারিত্রাজ্যস্ত,—“আতকো বাহস্যাতকো বোঁসন্নাম্বিকো বা” ইত্যাদিনা । তস্মাং সিদ্ধান্তাশ্রমাস্তুরাণি অধিকৃতানাম্বে ॥ ৩৩০ ॥ ১৬ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকভাষ্যে চতুর্থাধ্যায়স্ত পঞ্চম-ব্রাহ্মণভাষ্যম্ ॥ ৪ ॥ ৫ ॥

যৎ তু, যাবজ্জীবশ্রতেৱপবাদে বিশ্বজিৎ-সর্বমেধযোৱিতি, তদপি কামিগৃহিবিষয়ভ্যাং ন ব্রহ্মচর্যাদেব প্রব্রজেদিতি বিধ্যপবাদকমিত্যাহ—তশ্চিংশেতি । পরোক্তং লিঙ্গমপি তদ্বিষয়ভ্যাং ন সর্বশু বেদস্ত কর্মাবসানত্বং দ্বোত্তরতীত্যাহ—যশ্চিংশেতি । যাবজ্জীবশ্রতেগ্রত্যন্তৰমাহ—ইতরেতি । কথং সা ক্ষত্রিয়বৈশ্ববিষয়েন প্রবৃত্তা, ত্রৈবশিকানামপি পারিত্রাজ্যপরিগ্রহাদিত্যা-শক্যাহ—ন হীতি । যাবজ্জীবশ্রতিবদৈকাশ্রমাপ্রতিপাদকস্তুতীনামপি ক্ষত্রিযাদিবিষয়ত্বমাহ—তথেতি । শ্রতিস্তুতীনাং কর্মতৎসংগ্রামার্থানাং ভিন্নবিষয়ত্বে ফলিতমূপসংহর্তি—তস্মাদিতি । যৎ তু কাণকুজ্জাদযোহপি কর্মণানধিকৃতা অনুগ্রাহা এব শ্রত্যেতি, তত্ত্বাহ—অনধিকৃতানাং চেতি । সত্যামেব ভার্যায়াং ত্যজাগ্নিরংসন্নাধিস্তস্তামসত্যাঃ পরিত্যজাগ্নিরনগ্নিক ইতি তেসঃ । আশ্রমাস্তুরবিষয়শ্রতিস্তুতীনামনধিকৃতবিষয়ত্বাবে সিদ্ধমৰ্থং নিগময়তি—তস্মাদিতি ॥ ৩৩০ ॥ ১৬ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষত্তাস্তুটীকায়াং চতুর্থাধ্যায়স্ত পঞ্চমং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৪ ॥ ৫ ॥

**তাৰ্ত্ত্বানুবাদ ।**—প্ৰথম হইতে চতুর্থ অধ্যায় পৰ্যন্ত সমস্ত অধ্যায়েই বৈষম্যবিবজ্জিত একই আত্মা পৱনৰূপে নিৰ্দিষ্ট হইয়াছে ; সেই পৱনৰূপ-স্বৰূপ আত্মাকে উপলক্ষি কৱিবাৰ উপায়গুলি অবশ্যই বিভিন্নপ্ৰকাৰ, কিন্তু উপেৱ বা উপায়গুলভ্য সেই আত্মা কিন্তু একই—চতুর্থ অধ্যায়ে অৰ্থাৎ এই উপনিষদেৱ দ্বিতীয় অধ্যায়ে তৃতীয় ব্ৰাহ্মণেৱ বৰ্ণ শ্ৰতিতে ‘অথাত আদেশঃ—নেতি নেতি’ ইত্যাদি বাক্যে যাহাৰ স্বৰূপ নিৰ্দেশ কৱা হইয়াছে, এবং পঞ্চম অধ্যায়ে অৰ্থাৎ এই উপনিষদেৱ তৃতীয় অধ্যায়ে শাকল্যৰ প্ৰাণপণ (শিৱঃপাত) উল্লেখপূৰ্বক যে শাকল্য-বাজ্জলিসংবাদ উক্ত হইয়াছে, সেখানেও সেই আত্মাই অবধাৰিত হইয়াছে ; পঞ্চম (তৃতীয়) অধ্যায়েৰ শেষেও আবাৰ সেই তঙ্গই বৰ্ণিত হইয়াছে । তাহাৰ পৱ এই বৰ্ণ (উপনিষদেৱ চতুর্থ) অধ্যায়েও প্ৰথমতঃ জনক-বাজ্জলিসংবাদে এবং পঞ্চম ব্ৰাহ্মণেৰও শেষভাগে সেই একই আত্মতত্ত্ব নিৰূপিত হইয়াছে । ( ১ )

অতএব গত চারি প্ৰাপ্তকৰেই (অধ্যায়েৱই) যে, একই আত্মতত্ত্বনিৰ্দিষ্টান্তে তাৎপৰ্য, তত্ত্ব অন্ত কোন অৰ্থ ই শ্ৰতিৰ অভিপ্ৰেত নহে, ইহা প্ৰদৰ্শন কৱিবাৰ অন্ত এই অধ্যায়েৰ শেষভাগে সেই তত্ত্বেৰ উপসংহাৰ কৱা হইতেছে—‘স এথ নেতি নেতি’ ইত্যাদি । ১

যেহেতু তত্ত্বনিৰূপণার্থ শত শত প্ৰকাৰে বিচাৰ কৱিলেও, ‘নেতি নেতি’কৰ্পেই বাক্যেৰ তাৎপৰ্য পৰ্যবেক্ষিত হয়, তক বা শাস্ত্ৰ হইতে অন্ত কোন প্ৰকাৰ তঙ্গই উপলক্ষিগোচৰ কৱা বাবু না ; সেইহেতু ইহাই একমাত্ৰ প্ৰকৃত অমৃতহ-সাধন যে, ‘নেতি নেতি’কৰ্পে আত্মাকে অনুভব কৱা । এই বিষয়েৱই উপসংহাৰ কৱিবাৰ অভিপ্ৰায়ে বলিতেছেন—এই যে, ‘নেতি নেতি’কৰ্পে অবৈত আত্মতত্ত্বজ্ঞান, ইহাই [অমৃতহলাভেৰ] একমাত্ৰ উপায় । অৱে হৈত্ৰেয়ি, অমৃতত্ত্ব সাধন কৱিতে ইহা অপৱ কোনও সহকাৰী কাৱণেৰ অপেক্ষা কৱে না, নিৱেক্ষণভাৱেই সাধন কৱে । তুমি যে আমাকে জিজ্ঞাসা কৱিয়াছিলে ‘আপনি যাহা অমৃত-

( ১ ) **তাৎপৰ্য**—এই বৃহদারণ্যক উপনিষদ্বীং বৃহদারণ্যক ব্ৰাহ্মণেৰ তৃতীয় অধ্যায় হইতে আৱক হইয়াছে ; সুতৱাং ব্ৰাহ্মণেৰ তৃতীয় অধ্যায় বলিলেই উপনিষদেৱ অথম অধ্যায় বৃৰ্খিতে হইবে । অন্তৰ্ভুক্ত অধ্যায়েৰ সংখ্যাও এইকুপ । ভাষ্যকাৰ এখানে উপনিষদ্বীং অধ্যায়-সংখ্যা না ধৰিয়া সাক্ষাৎ ব্ৰাহ্মণেৰ অধ্যায়-সংখ্যাই প্ৰহণ কৱিয়াছেন ; সুতৱাং ভাষ্যলিখিত—‘চতুর্থ অধ্যায়’ শব্দে উপনিষদেৱ দ্বিতীয় অধ্যায়, আৱ ভাষ্যোক্ত পঞ্চম অধ্যায় কথায় উপনিষদেৱ তৃতীয় অধ্যায় বৃৰ্খিতে হইবে । ‘অধ্যায়েৱ অপৱ নাম—‘প্ৰাপ্তক’ ।

সক্ষির নিশ্চিত উপায় অবগত আছেন, তাহাই বলুন’; আনিবে, তাহা এই পর্যন্তই। যাজ্ঞবল্ক্য নিজের প্রিয়া ভার্যা মৈত্রোকে এই প্রকার অমৃতস্তুতি-সাধন বলিয়া পরে কি করিয়াছিলেন? না, তিনি পূর্বে যে, প্রতিজ্যা-গ্রহণের অঙ্গীকার জ্ঞাপন করিয়াছিলেন, তাহাই করিয়াছিলেন, অর্থাৎ প্রতিজ্যা (সন্ধ্যাসগ্রহণ) করিয়াছিলেন। সন্ধ্যাসে যাহার পূর্ণতা বা পর্যবসান, সেই ব্রহ্মবিদ্যার কথা এখানে সমাপ্ত হইল। এই পর্যন্তই উপদেশ, ইহাই বেদের শেষ আদেশ, ইহাই সর্বোক্তম নিষ্ঠা—জ্ঞানের পরাকার্ষ। পুরুষের যত রকম কর্তব্য আছে, ইহাতেই সেই কর্তব্যতার পরিসমাপ্তি হয়, ইহার উপরে পুরুষের আর কিছু কর্তব্য নাই। ২

এখন শাস্ত্রের প্রকৃতার্থ নির্ণয়ের নিমিত্ত আলোচনা আরম্ভ করা হইতেছে; কেননা, ‘যাবজ্জীবন অগ্নিহোত্র হোম করিবে’, ‘যাবজ্জীবন দর্শপূর্ণমাস যাগ করিবে’, ‘কর্মাচুর্ণানসহকারেই ইহলোকে শতবর্ষ জীবিত থাকিতে ইচ্ছা করিবে’, ‘এই যে, অগ্নিহোত্র যাগ, ইহা জ্ঞানমুণ্ডবার্যা’, এই সমস্ত বাক্যই হইতেছে একবাত্র গার্হণ্য আশ্রমের বিধায়ক; আবার আশ্রমান্তরবিধায়কও অপর কতকগুলি বাক্য আছে—‘তাহাকে বিদিত হইয়া’ এবং ‘এবণাত্র হইতে বুঝিত হইয়া প্রতিজ্যা করিবে’, ‘ব্রহ্মচর্য সমাপন করিয়া গৃহী হইবে, তাহার পর, বানপ্রস্থ সমাপন করিয়া প্রতিজ্যা করিবে, অগবা সন্তুষ্ট হইলে ব্রহ্মচর্য হইতেই কিংবা গৃহস্থাশ্রম হইতে অগবা বানপ্রস্থ হইতেই প্রতিজ্যা করিবে’, ‘ত্রইটীমাত্র পথ বা সাধনমার্গই সম্পূর্ণ পৃথক্ভাবে নির্গত হইয়াছে,—প্রথমটী ক্রিয়াপথ, দ্বিতীয়টী জ্ঞানপথ, তৃতীয়ে সন্ধ্যাসহ তত্ত্বের মধ্যে শ্রেষ্ঠ’, ‘প্রাচীন কোন কোন ধার্য কর্ম, সন্তান ও ধন দ্বারা অমৃতজ্ঞ (মোক্ষ) লাভ করিতে সমর্থ না হইয়া কেবল ত্যাগ অর্থাৎ সন্ধ্যাস দ্বারাই অমৃতস্তুতি ভোগ করিয়াছিলেন’ ইত্যাদি।

এইরূপ স্মৃতিশাস্ত্রও [পরম্পরার বিপরীতার্থ-প্রকাশক দ্রষ্ট হয়—] ‘ব্যাবিধি ব্রহ্ম-চর্যসম্পন্ন লোকই প্রতিজ্যা করিবে’, ‘যাহার ব্রহ্মচর্য ক্রত কোনোক্ত বিশীর্ণ বা ব্যাহৃত হয় নাই, তিনি ইচ্ছান্তসারে যে কোন আশ্রমে বাস করিবেন’, ‘কেহ কেহ তাহার সমন্বে আশ্রমের বিকল্প অর্থাৎ ইচ্ছামৃত অন্তর্ভুক্ত আশ্রম গ্রহণের কথা বলিয়া থাকেন’, ‘ব্রহ্মচর্য অবলম্বনপূর্বক বেদাধ্যুম্ন শেষ করিয়া পিতৃ-ঘৰ-বিশেষান্তর্থ পুত্রপৌত্র ইচ্ছা করিবে, অর্থাৎ গার্হস্থাশ্রম গ্রহণ করিবে’, ‘অগ্নি আধানপূর্বক যথাবিধি যজ্ঞাচুর্ণান করিয়া শেষে বনে প্রবেশ করত মুনি হইবে’, ‘ব্রাহ্মণ সর্বস্বদশিগ্নাযুক্ত প্রাজাপত্য যজ্ঞ সমাপন করিয়া যজ্ঞাগ্নি আস্তাতে আধান-পূর্বক গৃহস্থাশ্রম হইতে প্রতিজ্যা করিবেন’ ইত্যাদি। ৩

আশ্রমের বিকল্প, ক্রম ও বথেষ্ট গ্রহণ-প্রতিপাদক এমন শত শত বাক্য দেখিতে পাওয়া যায়, যে সমস্ত বাক্য পরম্পর বিরুদ্ধার্থ-বোধক, এবং ঐ সমস্ত শান্তবিদ্ পণ্ডিতগণের আচারণ সেইরূপ পরম্পর বিরোধী দেখা যায়। আবার যাহারা শান্তার্থ ব্যাখ্যাতা বহুজ্ঞ পণ্ডিত, তাহাদের মধ্যেও শান্তার্থ লাইয়া বিষম বিরোধ দেখিতে পাওয়া যায়; কাজেই যাহারা অন্ধমতি লোক, তাহারা কখনই বিরোধ পরিহারপূর্বক শান্তার্থ নির্ণয় করিতে সমর্থ হয় না; পরস্ত যাহাদের বুদ্ধি শান্তার্থ-নিরূপণের উপযুক্ত ও নিয়মানুশীলনে পরিপক্ষতা লাভ করিয়াছে, কেবল তাহারাই বিষয়বিভাগপূর্বক অবিরোধে শান্তার্থ অবধারণ করিতে সমর্থ হন। এই কারণে উক্ত বিরুদ্ধার্থপ্রতিপাদক বাক্যসমূহের বিষয়বিভাগ প্রদর্শনের জন্য এখানে স্বীয় বুদ্ধিসামর্থ্য অঙ্গসারে বিচার করিব। ৪

[ পূর্বপক্ষ— ] বাবজীবন অগ্নিহোত্রাদিবিধায়ক বাক্যসমূহের যথন অগ্নুরূপ অর্থ করা সন্তুষ্পর হয় না, তখন [ বুঝিতে হইবে যে, ] ক্রিয়াপ্রতিপাদনই বেদের যথার্থ অর্থ; কেন না, যন্ত্রে আছে—‘তাহাকে ( অগ্নিহোত্রীকে ) যজ্ঞপাত্র দ্বারা দাহ করিবে’; এখানে অগ্নিহোত্রীর অন্ত্যষ্টিক্রিয়ায় যজ্ঞপাত্রের আবশ্যকতা শুন্ত হইতেছে। তাহার পর, অগ্নিহোত্রবিধায়ক প্রকরণে জ্ঞানরণাত্মক্রম ফলশ্রুতিও রহিয়াছে; এবং ‘শরীরকে ভস্ত্বাবশেষ করিবে’ এইরূপ সমর্থক বাক্যও রহিয়াছে। পারিব্রাজ্য-গ্রহণপক্ষেত শরীরের ভস্ত্বাকরণ সন্তুষ্পর হয় না; [ কারণ, সন্ন্যাসীর শরীর ভূগর্ভে সমাহিত করিতে হয়, ভস্ত্ব করিতে হয় না। ] বিশেষতঃ স্মৃতিশান্ত্বণ বলিতেছেন,—যাহার গর্ভাধান হইতে শুশানপর্যন্ত ( দাহপর্যন্ত ) ক্রিয়াসমূহ মন্ত্রপূর্বক সম্পাদিত হয়, জানিবে, তাহারই এই অধ্যাত্মশাস্ত্রে অধিকার, অগ্নের নহে।’ বেদে যে সমুদয় কর্ম মন্ত্রোচ্চারণপূর্বক সম্পাদনীয় বলিয়া বিহিত হইয়াছে, এখানে স্মৃতিশান্ত্বণ আবার শুশানকে সেই সমুদয় কার্য্যের শেষ সীমাবন্ধে নির্দেশ করিতেছে; অর্থাৎ গর্ভাধান হইতে শুশান পর্যন্ত সেই সমুদয় ক্রিয়ার মন্ত্রপূর্বক অনুষ্ঠান করিতে বলিতেছে। কর্মত্যাগীর অধিকারাভাবও অন্ত কারণ; কেন না, শুন্তি আলোচনা করিলে বুঝিতে পারা যায় যে, অকর্মীর ( যে লোক বিহিত কর্ম না করে, তাহার ) বেদে অধিকার নাই। তাহার পর, অগ্নি পরিত্যাগের নিন্দাও আছে—‘যে লোক অগ্নি ত্যাগ করে, সে লোক দেবগণের বীর্য়হানি করে’ ইত্যাদি। ৫

[ আশঙ্কা— ] ভাল, বেদেই যথন বৃথান প্রভৃতিরও ( সন্ন্যাস প্রভৃতিরও ) বিধান রহিয়াছে, তখন বুঝিতে হইবে যে, বেদে যে অগ্নিহোত্রাদি ক্রিয়ার বিধান,

তাহা বৈকল্পিক, অর্থাৎ বৃথান কিংবা কর্ম ইহাদের অন্তর পক্ষ গ্রহণ করিবে, এইরূপ অর্থেই উহার তাৎপর্য । না, যেহেতু বৃথানাদিবোধক শ্রতিসমূহের তাৎপর্য অন্তর্ক্ষণ অর্থে, ( কর্ম ত্যাগে নহে ) ; কেন না, ‘যাবজ্জীবন অগ্নিহোত্র হোম করিবে’, ‘যাবজ্জীবন দর্শপূর্ণমাস ধাগ করিবে’ ইত্যাদি শ্রতিসমূহে কেবল জীবনধারণকেই অগ্নিহোত্রাদি অনুষ্ঠানের নির্দেশ করায়, যখন এই সমুদয় শ্রতির অন্তপ্রকার অর্থ করা যাইতে পারে না, তখন বৃথানাদিবোধক শ্রতিসমূহের কর্মানধিক্ষত বিষয়ে অর্থাৎ কর্মানুষ্ঠানে যাহাদের অধিকার নাই, তাহাদের সম্বন্ধেই সার্থকতা সম্ভব হয় ; যেহেতু যদ্যে আছে—‘কর্মানুষ্ঠান সহকারেই শত বর্ষ জীবিত থাকিবে’ ; এবং ‘একমাত্র জরা বা মৃত্যু দ্বারাই এই কর্মপাশ হইতে মুক্ত হইতে পারে’ । এখানে কেবল জরা ও মরণকেই কর্মানুষ্ঠানের প্রতিবন্ধক বলা হইয়াছে ; সুতরাং জরা বা মরণ ব্যতিরেকে কোন সময়েই কর্মানুষ্ঠানের বাধা হইতে পারে না ; অতএব কর্মাদিগের যে শাশানাস্ত কর্মানুষ্ঠান, তাহা বৈকল্পিক অর্থাৎ ইচ্ছানুবায়ী বলিতে পারা যায় না । যাহারা কাণ-কুজ্জাদি ভাবাপন্ন বিধায় কর্ম্মতে অনধিকারী, তাহাদের প্রতি শ্রতির অনুগ্রহ প্রকাশ করা আবশ্যক ; সুতরাং তাহাদের জন্য শ্রতিতে বৃথানাদির বিধান থাকাও অনুপপন্ন বা অসম্ভব হইতেছে না । ৬

যদি বল, তাহা হইলে পারিব্রাজ্যবিধানক শাস্ত্রের কোনও সার্থকতা থাকে না ; না—তাহাও বলিতে পার না ; কারণ, ‘বিশ্বজিৎ’ ও ‘সর্বমেধস’ নামক বাগদয়াই ‘যাবজ্জীব’ শ্রতির অপবাদক ; অর্থাৎ যাবজ্জীবন যে অগ্নিহোত্রাদির বিধি রহিয়াছে, ‘বিশ্বজিৎ’ ও ‘সর্বমেধস’ নামক বাগের স্থলেই তাহার বাধা হইতেছে ; সুতরাং সে স্থানেই ক্রম-সন্ন্যাস বিধিরও সার্থকতা আছে । যেমন—‘ত্রঙ্গচর্য্য সমাপন করিয়া গৃহী হইবে, গৃহ হইতে বনী হইবে, তাহার পর প্রত্রজ্যা গ্রহণ করিবে’ (১) । বিশেষতঃ একপ কল্পনায় কোন প্রকার

( ১ ) তাৎপর্য—শঙ্খা হইয়াছিল যে, অগ্নিহোত্রাদি নিষ্ঠাকস্তুলি যদি সারা জীবনই করিতে হয়, তাহা হইলে ত্রঙ্গচারী হইয়া গৃহস্থ হইবে, গৃহ হইতে বানপন্থ অবলম্বন করিবে, অনন্তর ‘প্রত্রজ্যা করিবে’ ইত্যাদি শ্রতিতে যে, গৃহস্থের পক্ষেও ক্রমে সন্ন্যাসগ্রহণের বিধি আছে, তদনুসারে কার্য্য করিবার আর অবসর থাকে না । তদুভৱে বলিতেছেন—না, প্রত্রজ্যায় ক্রমবিধান নির্বাক হয় না, ‘বিশ্বজিৎ’ ও ‘সর্বমেধস’ নামক দুইটী যজ্ঞই ইহার সার্থকতা সম্পাদন করিতেছে । ‘বিশ্বজিৎ’ ও ‘সর্বমেধস’ যাগে কর্ত্তার সর্বস্ব দান করিতে হয় ; সুতরাং নিষ্ঠাস্ত নিঃস্ব অবস্থায় অর্থসাপেক্ষ অগ্নিহোত্রাদির অনুষ্ঠান অসম্ভব হইয়া পড়ে ; কাজেই

বিরোধও ঘটে না ; কেন না, এইরূপ পারিত্রাজ্য-বিধায়ক বাক্যের ক্রম নিষ্পত্তিতে কোন বিরোধও দৃষ্ট হয় না। পক্ষান্তরে, অন্তপ্রকার কল্পনা করিলে অর্থাৎ পারিত্রাজ্যের বিকল্প স্বীকার করিলে, যাবজ্জীবন অগ্নিহোত্র যাগ-বিধায়ক শাস্ত্রের অধিকার-সংকোচ করা হয় ; কিন্তু ‘বিশ্বজিত’ ও ‘সর্বমেধস’ স্থলে ক্রমবিধির বিষয় কল্পনা করিলে, যাবজ্জীবাদিত্বাত্মিকও অধিকার কিছুমাত্র বাধিত হয় না। ৭

[ এখন সিদ্ধান্তবাদী উভয়ের বলিতেছেন— ] না,—এইরূপ কল্পনা হইতে পারে না। যেহেতু আত্মজ্ঞানকে মোক্ষচেতু বলিয়া স্বীকার করা হইয়াছে ; “আত্মেত্যবোপাদীত।” এই হইতে “স এব নেতিনেতি” এই পর্যান্ত গ্রহ দ্বারা যে আত্ম-জ্ঞানের উপসংহার করা হইয়াছে, তুমিও তাহাই মোক্ষ-সাধন বলিয়া স্বীকার করিতেছ ; অথচ এখন “এতাবদেবাগ্নতত্ত্ব-সাধনম্ অন্তনিরপেক্ষম্”, অর্থাৎ ইহাই (আত্ম-জ্ঞানই) অন্তের সাহায্য-নিরপেক্ষ হইয়া মোক্ষসাধন হয়, কেবল এই কথাটা মাত্র সহ্য করিতেছেন। ; অতএব তোমাকে জিজ্ঞাসা করি—তবে তুমি আত্মজ্ঞানকেই বা [ মোক্ষসাধন বলিয়া ] স্বীকার করিতেছ কেন ? ইহা, তাহার কারণ শ্রবণ কর,—বেদ বেদন স্বর্গপ্রাপ্তির উপায় নির্দেশ করে—জ্ঞানরহিত স্বর্গকামী পূরুষের নিমিত্ত যেমন অগ্নিহোত্রাদি কর্ম সকল স্বর্গ-জাতের উপায় বলিয়া জ্ঞাপন করে, তেমনি এখানেও মোক্ষের উপায়ানভিজ্ঞ অথচ মোক্ষেচ্ছ লোকের নিমিত্ত ‘বাহা মহাশয় জানেন, তাহাই আমায় বলুন’, এই প্রকারে আকাঞ্চিত মোক্ষেপায় “এতাবদেব” (এই পর্যান্তই) বলিয়া বেদই তাহা বিজ্ঞাপিত করিতেছে ; [ ইহাই আত্ম-জ্ঞানের উপায়স্বরূপ সহনের কারণ ]। [ তৎপর্য এই যে,—বেদ-বিহিত বিধায় অগ্নিহোত্রাদি কর্ম সকল যথন স্বর্গসাধন বলিয়া স্বীকৃত হইয়া থাকে, তথন ঠিক সেই ভাবেই বেদ-বিহিত আত্মজ্ঞানকেই বা মোক্ষসাধন বলিয়া অস্বীকার করা দার কিন্তুপে ? তা’ বলিয়া কর্ম-নিরপেক্ষ আত্মজ্ঞানকেও মোক্ষের হেতু বলিয়া স্বীকার করিতে পারা যায় না। ] ভাল, তাহা হইলে, বেদ-জ্ঞাপিত বলিয়া অগ্নিহোত্রাদি কর্ম যেন্নপ স্বর্গসাধনক্রমে স্বীকৃত হইয়া থাকে, তেমনই এখানেও, আত্ম-জ্ঞান যে ভাবে শাস্ত্রে উপদিষ্ট হইয়াছে, ঠিক সেই ভাবেই তাহারা অগ্নিহোত্রাদি কর্ম সমাপন করিয়া প্রবৃজ্যা প্রহণ করিতে পারে ; তাহাতে কোন অতাবায়ের সন্তাননা নাই। অতএব প্রবৃজ্যার বিধি অনুপগ্রহ হয় বলিয়া আশঙ্কা করিতে পারা যায় না।

মৌক্ষ-সাধনক্রমেই) আত্ম-জ্ঞানকে স্বীকার করা উচিত ; কেননা, উভয় স্থলেই প্রমাণ (বেদ) তুল্য । ৮

যদি এইরূপই হৰ, তবে কি হইবে ? ইং, বলিতেছি,—বেহেতু আত্ম-জ্ঞান সমস্ত কর্ষের হেতুভূত অবিদ্যার নির্বর্তক, সেই হেতুই আত্ম-বিদ্যার আবির্ভাবেই সমস্ত কর্ষের নির্বাপ্তি হইবে । কেননা, অগ্নি ও ভার্যা প্রভৃতির সহিত নির্মতসম্বন্ধ অগ্নিহোত্রাদি কর্মসূকল ভেদবুদ্ধির বিষয়ীভূত সম্প্রদানাদি কারকের সাহায্যসাপেক্ষ ও ভেদবুদ্ধিবিশিষ্ট অগ্নি প্রভৃতি দেবতাই যজ্ঞীর আহতি প্রভৃতির সম্প্রদান কারক ; সেই অগ্নি প্রভৃতি দেবতা ব্যতীত কখনই যজ্ঞাদি কার্য্য সম্পর্ক হইতে পারে না । সম্প্রদান-কারকাদি-বিষয়ক বে বুদ্ধি দ্বারা সম্প্রদানাদি কারকসমূহ কর্ষের উদ্দেশ্যক্রমে উপদিষ্ট হইয়া থাকে, বিদ্যা দ্বারা সেই দুক্ষিণ নির্বাপ্তি হইয়া থায় । নিম্নলিখিত ক্রতিসমূহও এ বিষয়ে প্রমাণ—‘যে লোক জানে যে, আমি অন্ত, এবং আমার উপাস্থ অন্ত, সে কিছুই জানে না ।’ ‘যে ব্যক্তি দেবতাগণকে আত্মা হইতে পৃথক্ক্রমে দেখে, দেবতার তাহাকে পরাভূত করেন ।’ ‘যে লোক এইরূপে ত্রঙ্গে নানাভাবের ত্বায় দর্শন করে, সে মৃত্যুর পর মৃত্যু প্রাপ্ত হয় ।’ ‘ত্রঙ্গকে একপ্রকারেই দেখিবে ।’ ‘জ্ঞানী সমস্তই আত্মা বলিবা দেখেন’ ইত্যাদি । [ এখানে আপাততঃ একপ আশঙ্কা হইতে পারে যে, ] যখন, পবিত্র স্থানে ও শুভকালে শাস্ত্রচার্যের উপদেশ-লক্ষ্মণ জ্ঞানই পরম পুরুষার্থের ( মোক্ষের ) সাধক, তখন ভেদবুদ্ধির বিষয়ীভূত দেশাদির অপেক্ষা থাকার আত্ম-জ্ঞান ভেদবুদ্ধির উপর্যুক্ত বা নির্বর্তক কিরণে ? [ ইহার উত্তর— ] আত্ম-জ্ঞান কখনও দেশ, কাল বা নিমিত্তাদির অপেক্ষা করে না ; কেননা, আত্ম-জ্ঞান বগুর্ধ-বস্তুবিষয়ক ; স্মৃতরাং তথায় আর পুনর্বের স্বাতন্ত্র্য থাকে না,—কেবল বস্তুরই প্রাধান্ত থাকে ; যে বস্তু ঘেরাপ হইবে, তাহার জ্ঞানও ঠিক সেইরূপই হইতে হইবে ; কিন্তু ক্রিয়াতে তাহার বৈলক্ষণ্য আছে,—কেন না, ক্রিয়া পুরুষতন্ত্র ; স্মৃতরাং সেখানে দেশ, কাল ও নিমিত্তাদিরও অপেক্ষা গাকা আবশ্যিক হয়, কিন্তু বস্তু-তন্ত্র জ্ঞান কখনই দেশ, কাল ও নিমিত্তের অপেক্ষা করে না ; স্বভাবতঃ উষ্ণ অগ্নি এবং স্বভাবতঃ মুক্তিহীন আকাশ ঘেরাপ কোনও দেশকালাদির অপেক্ষা করে না, আত্মজ্ঞানও ঠিক সেই প্রকার । ৯

ভাল কথা, যদি সর্বকর্ম পরিত্যাগপূর্বক সম্ব্যাসগ্রহণই কর্তব্য হৰ, তাহা হইলে কর্ম-বিধিসূকল একেবারে নির্বাপ্ত হইয়া পড়ে ; অথচ তুল্যবল প্রমাণে

প্রতিপাদিত বিধি-ব্যয়ের মধ্যে কেবল একটীকে বাধিত বা নির্বাচিত করা কখনই উচিত হয় না। ইঁয়া, এখানে সে দোষও হয় না; কারণ, উহা কেবল ভেদবুদ্ধি-মাত্রের বিরোধিক, অর্থাৎ আত্মজ্ঞান কথনও অগ্রাহ্য কর্মবিধির নিরোধ বা অধিকারসংকোচ করে না; পরস্ত জীবের যে স্বতঃসিদ্ধ ভেদবুদ্ধি, কেবল তাহারই নিরুত্তিসাধন করে মাত্র। তাল, কর্মপ্রবৃত্তির নিদানভূত ভেদবুদ্ধি নিরুত্তি করায়, ফলতঃ বৈদিক কর্ম-বিধিরই ত নিরোধ করা হইয়া পড়ে? না,—কাম্য-প্রবৃত্তি-নিরোধের গ্রাহ ইহাও দোষাবহ হয় না; যেমন স্বর্গ লাভের ইচ্ছায় অশ্বমেধ বাগে প্রবৃত্তি ব্যক্তির কামনা-নিষেধক শাস্ত্রদ্বারা কামনা ব্যাহত হইলে সঙ্গে সঙ্গে সেই কামা ঘাগামুষ্ঠানের প্রবৃত্তিও নিরুদ্ধ হইয়া যায়, অথচ তাহাদ্বারা সেই সকল কাম্য বিধি নিষিদ্ধ হয় না, ইহাও সেইরূপ। ১০

আর যদি বল, কাম-প্রতিবেধ বশতঃ কাম্য-বিধিরও নিষেধ হয়? তবে, বলিব, হয় হউক, ক্ষতি নাই। যদি বল যে, কাম্যবিধির অনুষ্ঠেয়স্ত পক্ষে, অনুষ্ঠাতার অভাবনিবন্ধন অনুষ্ঠান-বিধিরও আনন্দক্ষেত্রে ঘটে; কাজেই দেই সকল কর্ম-বোধিক বিধির প্রামাণ্যও নষ্ট হইয়া যাব। না, সে দোষও হইতে পারে না; কারণ, আত্মজ্ঞান উৎপন্ন হইবার পূর্ব পর্যন্তও তাহাতে প্রবৃত্তি হইতে পারে; যেমন কাম্য বিষয়ে দোষ-জ্ঞান না হওয়া পর্যন্ত স্বভাবতই স্বর্গাদি ফলের বলবত্তা নিবন্ধন লোকের কাম্য কর্মে প্রবৃত্তি হয়, পশ্চাত্ত দোষ-জ্ঞান উৎপন্ন হইলে, আর তদ্বিষয়ে প্রবৃত্তি থাকে না, ইহাও ঠিক তেমনই। ১১

কর্মের কুফল দর্শন করিয়া যদি বল যে, এক্ষেপ হইলে সর্বজ্ঞানাকর বেদশাস্ত্র ত জীবের অনর্থেরই কারণ হয়? না, তাহাও হয় না; কেন না, অর্থ আর অনর্থ উভয়ই ইচ্ছানুযায়ী বা মনঃকল্পিত ভিন্ন আর কিছুই নহে; কারণ, [বিচার করিয়া দেখিলে বুঝিতে পারা যাব বে,] একমাত্র মৌক্ষ ভিন্ন অত্য সমস্তই অবিদ্যা-কল্পিত; [স্বতরাং] অনর্থমধ্যে পরিগণিত। [মহাভারত প্রভৃতি গ্রন্থে] দেখিতে পাওয়া যাব যে, মরণস্থানীয় মহা-প্রস্থানাদি কামনারও অস্তিম বজ্ঞানুষ্ঠানের ব্যবহার রহিয়াছে; কাজেই মণিতে হয়—অর্থ ও অনর্থব্যবস্থা কেবল পুরুষের ইচ্ছার উপর নির্ভর করে, উহা স্বতঃসিদ্ধ নহে। অতএব যে পর্যন্ত আত্মজ্ঞানাভিমুখে অগ্রসর হইতে হয়, তাবৎই কর্মবিধির প্রয়োজন, পরে নহে; এই কারণেই “এতাবদরে থৰমৃতস্বৎ” অর্থাৎ কর্মনিরপেক্ষ কেবল ‘এই আত্মজ্ঞানই বে অমৃতস্বরে’ (মোক্ষের)

সাধন, এই সিদ্ধান্তই স্থিতির হইল; কারণ, আত্মজ্ঞান কর্মসাপেক্ষ নহে। অতএব জ্ঞানীর ক্রিয়াকারকাদি ভেদবৃক্ষি না থাকায় এবং আত্ম-বাথাত্ম্য সম্বন্ধে দৃঢ় প্রত্যয় হওয়ায়, তাহার পারিব্রাজ্যও বিধিসিঙ্ক হইল। পূর্বোক্ত “বেষাং নোহয়ম্” ইত্যাদি বাক্যেও হেতু-প্রদর্শন দ্বারা ইহাই ব্যাখ্যাত হইয়াছে। ১২

“পূর্বতন জ্ঞানিগণ আত্মদর্শন বশতঃ প্রজাকামনা না করিয়া বৃথিত হইতেন”, এই বাক্যদ্বারা বেরুপ বিদ্বানের সম্বন্ধে সন্ধ্যাস বিহিত হইয়াছে, তেমনই “এই লোককে (আত্মাকে) ইচ্ছা করত” ইত্যাদি বচনবলে বিবিদিষুর (জানিতে ইচ্ছুকের) সম্বন্ধেও প্রত্যজ্যাবিধি বিহিত হইতেছে। কর্মমাত্রই যে অনাত্মজবিধবক, একগণ আমরা পূর্বেই বলিয়াছি। অতএব অবিদ্যার সম্বন্ধ থাকায় কর্মমাত্রই উৎপত্তি, আপ্তি, বিকার ও সংস্কারার্থক; এই হেতুই কর্মসমূহও চিন্ত-শোধন দ্বারা আত্মজ্ঞানের সাধন হয়, এ কথা ও তোমায় বলিয়াছি। ১৩

এইরূপ হইলে অঙ্গ-বিধবক আশ্রমোক্ত কর্মসমূহেরও বলাবল পর্যালোচনা করিলে, আত্মজ্ঞানোৎপাদন বিষয়ে অহিংসাদ্বিরূপ ব্য-প্রধান অমানিত্ব প্রভৃতি এবং মানস ধ্যান ও বৈরাগ্যাদি সাক্ষাৎসম্বন্ধে আত্মজ্ঞানেরই সাধন করে; এতদ্বিন্ন নিয়ম-প্রধান আশ্রমধর্মসকল হিংসা ও রাগ-দেবাদির প্রাচুর্যনিবন্ধন ক্ষিট কর্মধ্যে-পরিগণিত হয়; এই কারণে ধ্যানগণ মুমুক্ষুর পক্ষে নির্দেশ পারিব্রাজ্যেরই প্রশংসা করিয়া থাকেন। পুনশ্চ দেখ, ‘উক্ত কর্মসকলের মধ্যে ত্যাগই (সন্ধ্যাসই) মৌক্ষের পরমোৎক্ষষ্ট সাধন’, এবং ‘বৈরাগ্যই এই ত্যাগের চরম সীমা’, ‘হে ব্রাহ্মণ, ধন দ্বারা তোমার কি হইবে? বন্ধুগণ দ্বারাই বা তোমার কি হইবে? এবং স্ত্রীদ্বারাই বা তোমার প্রয়োজন কি? যে তুমি ঘরিয়া থাইবে; অতএব গুহা-প্রবিষ্ট অর্থাৎ অতি দুর্জের আত্মার অন্বেষণ কর। দেখ, তোমার পিতামহগণ ও পিতা কোথায় গিয়াছেন?’ এই প্রকার সাংখ্য ও যোগশাস্ত্রাদিতেও সন্ধ্যাসই আত্মজ্ঞানোদয়ের সন্নিহিত কারণ বলিয়া অভিহিত হইয়াছে। কামনা বা ভোগপ্রবৃত্তির অভাবও এ বিষয়ে অপর হেতু, অর্থাৎ সমস্ত শাস্ত্রেই কামপ্রবৃত্তিকে জ্ঞানের প্রতিকূল বলিয়া নির্দেশ করিয়াছে; সেই কারণেই কামনা হইতে বিরত—বৈরাগ্যযুক্ত মুমুক্ষুর যে জ্ঞানলাভের পূর্বেও কেবল ব্রহ্মচর্য হইতেই প্রত্যজ্যা বা সন্ধ্যাস গ্রহণের উপদেশ ‘যদহরেব বিরজে’ ইত্যাদি শৃতিতে উক্ত হইয়াছে, তাহাও সম্ভত হইতেছে। ১৪

ভাল, সন্ন্যাসপ্রতিপাদিকা শ্রতিসমূহের সাবকাশত্ব বিধাই, যাহারা কর্ষে অনধিকারী অঙ্গপঙ্গু প্রভৃতি, তাহাদের জগ্নই ঐ সকল শ্রতি বিহিত, এ কথা ইতঃপূর্বেই বলা হইয়াছে; নচেৎ ‘যাবজ্জীবন অগ্নিহোত্র করিবে’ এ শ্রতির বাধা হইয়া পড়ে? না—এ দোষ হয় না; কারণ, যাবজ্জীবাদি শ্রতিও সম্পূর্ণ সাবকাশ। যাবজ্জীবাদি শ্রতির যে, কামনাবান् অবিবান্ লোকের সম্বন্ধেই স্বচ্ছল অবকাশ (সার্থকতা) রহিয়াছে, তাহাও পূর্বেই নির্দেশ করিয়াছি। আর অগ্নিহোত্রাদি কর্মসমূহও কেবল জীবনসত্ত্বামাত্র নিমিত্তের অপেক্ষা করে, অপর কাহারও অপেক্ষা করে না; যেহেতু জীবগণ প্রায়ই বহুতর কামনায় পরিপূর্ণ; কামনাও আবার অনেকানেক বিধয়ভেদে বহুপ্রকার এবং বহুবিধ সাধন-সাধ্য। তাহার পর, গার্হিষ্যে বা আরণ্যাশ্রমে অনুষ্ঠেয় বেদবিহিত কর্মসকলও, স্তু-অগ্নিসম্মুক্তবিশিষ্ট পুরুষেরই কর্তব্য এবং ক্ষয়াদি কর্ষের গ্রাম বহুবর্ষ-সমাপ্ত; অধিকস্তু পুনঃ পুনঃ অনুষ্ঠিত হইলেই বহুবিধ কল উৎপাদন করিয়া থাকে; স্মৃতরাঃ ঐ সকল স্থলেই যাবজ্জীবন শ্রতি এবং “কুর্বন্নেবেহ কর্মাণি” ইত্যাদি অন্তর্বাক্য সার্থক হইতে পারে। ১৫

আর দেই পক্ষেই ‘বিশ্বজিঃ ও সর্বমেধস’ যাগে কর্মপরিত্যাগ করা আবশ্যক হয়, বে পক্ষে যাবজ্জীবন কর্মান্তরান এবং শরীরের শুশানান্তর বা ভস্মান্তরের বিধায়ক শ্রতি রহিয়াছে। অথবা, আঙ্গণ ভিন্ন বর্ণকে অপেক্ষা করিয়াই যাবজ্জীবন শ্রতিসঙ্গত হইতে পারে; যেহেতু ক্ষণিক ও বৈশ্বের পারিব্রাজ্যে (সন্ন্যাসে) অধিকার নাই। “মন্ত্রেয়শ্চোদিতো দিধিঃ”—এই স্থুতি ও ক্ষণিক ও বৈশ্বের পক্ষেই প্রযোজা। “ঐকাশ্রম্যঢাচার্য্যাঃ” অর্থাৎ আচার্য বলেন বে, উচ্চদের একটীমাত্র আশ্রম, ইত্যাদি স্থুতিশাস্ত্র ও ক্ষণিক ও বৈশ্বের পক্ষেই সঙ্গত করিতে হইবে। অতএব সামর্থ্য, জ্ঞান ও বৈরাগ্যাদি অনুসারেই দুর্ঘানের বিকল্প, ক্রম ও পারিব্রাজ্যাদি-বিধি অবিরুদ্ধ হয়, অধিকস্তু কর্ষে অনধিক্রতগণের সম্বন্ধে যখন ‘স্নাতক হউক, বা অস্নাতক হউক, উৎসন্নাপি (অগ্নিত্যাগী) হউক বা নিরগ্নি হউক’ ইত্যাদি বাক্যন্বারা পৃথক্ক্রত্বে পারিব্রাজ্যের বিধান করা হইয়াছে, তখন এই সন্ন্যাসবিধি বে কেবল তাঁহাদিগের নিমিত্তই হইয়াছে, এ কথা ত হইতেই পারে না: অতএব কর্ষে অধিকারিগণের পক্ষেও আশ্রমান্তর বিধি—সন্ন্যাসবিধি সিদ্ধ হইল ॥ ৩৩০ ॥ ১৫ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদে চতুর্থাধ্যায়ে পঞ্চম আঙ্গণের

• ভাষ্যানুবাদ ॥ ৪ ॥ ৫ ॥

অথ বৎশঃ—পৌতিমাষ্ট্যো গৌপবনাদেৱাপবনঃ পৌতিমাষ্ট্যাঃ  
পৌতিমাষ্ট্যো গৌপবনাদেৱাপবনঃ কৌশিকাঃ কৌশিকঃ  
কৌশিকাঃ কৌশিকঃ শাঙ্গিল্যাছাঙ্গিল্যঃ কৌশিকাচ গৌত-  
মাচ, গৌতমঃ—॥ ৩৩১ ॥ ১ ॥ \*

**চূলাচুলান্ত ১**—অনন্তর ষাত্ত্ববল্কীয়কাণ্ডের বৎশবর্ণন আরম্ভ  
হইতেছে। পৌতিমাষ্ট্য বৎশ গৌপবন হইতে, গৌপবন পুনশ্চ পৌতিমাষ্ট্য  
হইতে, পৌতিমাষ্ট্য পুনশ্চ গৌপবন হইতে, গৌপবন কৌশিক হইতে,  
কৌশিক কৌশিক হইতে, কৌশিক শাঙ্গিল্য হইতে, শাঙ্গিল্য আবার  
কৌশিক ও গৌতম হইতে [প্রকাশিত হইয়াছেন ।] গৌতম—॥ ৩৩১॥ ১॥

আগ্নিবেশ্যাদাগ্নিবেশ্যে গার্গ্যাদগার্গ্যে গার্গ্যাদগার্গ্যে গৌত-  
মাদেৱাতমঃ সৈতবাঃ সৈতবঃ পারাশৰ্য্যায়ণাঃ পারাশৰ্য্যায়ণে  
গার্গ্যায়ণাদগার্গ্যায়ণ উদ্বালকায়নাদুদ্বালকায়নে জাবালায়নাজ্জা-  
বালায়নে। মাধ্যন্দিনায়নামাধ্যন্দিনায়নঃ সৌকরায়ণাঃ সৌক-  
রায়ণঃ কাষায়ণাঃ কাষায়ণঃ সায়কায়নাঃ সায়কায়নঃ কৌশি-  
কায়নেঃ, কৌশিকায়নিঃ—॥ ৩৩২ ॥ ২ ॥

**চূলাচুলান্ত ১**—আগ্নিবেশ্য হইতে, আগ্নিবেশ্য গার্গ্য হইতে,  
গার্গ্য পুনশ্চ গার্গ্য হইতে, গার্গ্য আবার গৌতম হইতে, গৌতম সৈতব  
হইতে, সৈতব পারাশৰ্য্যায়ণ হইতে, পারাশৰ্য্যায়ণ গার্গ্যায়ণ হইতে,  
গার্গ্যায়ণ উদ্বালকায়ন হইতে, উদ্বালকায়ন জাবালায়ন হইতে, জাবালায়ন  
মাধ্যন্দিনায়ন হইতে, মাধ্যন্দিনায়ন সৌকরায়ণ হইতে, সৌকরায়ণ  
কাষায়ণ হইতে, কাষায়ণ সায়কায়ন হইতে, সায়কায়ন কৌশিকায়নি  
হইতে [ প্রাদুর্ভূত হইয়াছিল ] কৌশিকায়নি আবার ॥ ৩৩২ ॥ ২ ॥

যুতকৌশিকাদ্যুতকৌশিকঃ পারাশৰ্য্যায়ণাঃপারাশৰ্য্যায়ণঃ  
পারাশৰ্য্যাঃপারাশৰ্য্যে জাতুকর্ণ্যাজ্জাতুকর্ণ্য আস্ত্রায়ণাচ যাক্ষ-  
চ্চাস্ত্রায়ণস্ত্রেবণেস্ত্রেবণিরোপজন্মনেরোপজন্মনিরাস্ত্রেরাস্ত্রর্ভার-

\* অনাধিক বোধে এই তিনটা শ্রতির সরলার্থ প্রদত্ত হইল না।

দ্বার্জাস্ত্রারদ্বার্জ আত্মেয়াদ্বাত্মেয়ো মাণ্ডেশ্বান্তিগে তমাদ্বগৌতমো  
গৌতমাদ্বগৌতমো বাংশ্যাদ্বাংশ্যঃ শাণ্ডিল্যাচ্ছাণ্ডিল্যঃ কৈশোর্যাং  
কাপ্যাং কৈশোর্যঃ কাপ্যঃ কুমারহারিতাং কুমারহারিতো  
গালবাদ্বালবো বিদর্ভীকৌশিঙ্গাদ্বিদর্ভীকৌশিঙ্গে। বৎসনপাতো  
বাত্রবাদ্বৎসনপাত্রবাত্রঃ পথঃ সৌভরাংপছাঃ সৌভরোহয়াস্তা-  
দাস্তিরসাদয়াস্ত আঙ্গিরস আভুতেস্ত্বাদ্বাভুতিস্ত্বাদ্বে। বিশ্বরূপাং  
ত্বাদ্বাদ্বিশ্বরূপস্ত্বাদ্বেইশ্বিভ্যামশ্বিনে। দধীচ আথর্বণাদধ্যঞ্জল-  
থর্বণেইথর্বণে। দৈবাদথর্বণ। দৈবো মৃত্যোঃ প্রাধ্বত্সনান্মৃত্যুঃ  
প্রাধ্বত্সনঃ প্রাধ্বত্সনাং প্রাধ্বত্সন একর্ষেরেকর্ষবিপ্রচিত্তে-  
বিপ্রচিত্তিক্র্যফ্টেক্র্যষ্টিঃ সনারোঃ সনারঃ সনাতনাং সনাতনঃ  
সনগাং সনগঃ পরমেষ্ঠিনঃ পরমেষ্ঠী ব্রহ্মণে। ব্রহ্ম স্বয়ম্ভু, ব্রহ্মণে  
নমঃ ॥ ৩৩৩ ॥ ৩ ॥

ইতি চতুর্থাধ্যায়স্ত ষষ্ঠম্ আক্ষণম् ॥ ৪ ॥ ৬ ॥

ইতি শ্রীবৃহদারণ্যকোপনিষৎস্ত চতুর্থাধ্যায়ঃ

( আক্ষণানুক্রমেণ তু ষষ্ঠোইধ্যায়ঃ ) ॥ ৪ ॥

**অূলাচুলাদ্ব।**—যতকৌশিক হইতে, যতকৌশিক পারাশর্যায়ণ  
হইতে, পারাশর্যায়ণ পারাশর্য হইতে, পারাশর্য জাতুকর্ণ হইতে, জাতুকর্ণ  
আস্ত্ররায়ণ ও ঘাস্ত হইতে, আস্ত্ররায়ণ ত্রৈবণি হইতে, ত্রৈবণি উপজঙ্গনি  
হইতে, উপজঙ্গনি আস্ত্রি হইতে, আস্ত্রি ভারদ্বাজ হইতে, ভারদ্বাজ  
আত্মেয় হইতে, আত্মেয় মাণ্ড হইতে, মাণ্ড গৌতম হইতে, গৌতম  
পুনশ্চ গৌতম হইতে, গৌতম বাংশ্য হইতে, বাংশ্য শাণ্ডিল্য হইতে,  
শাণ্ডিল্য কৈশোর্যকাপ্য হইতে, কৈশোর্যকাপ্য কুমারহারিত হইতে,  
কুমারহারিত গালব হইতে, গালব বিদর্ভী কৌশিঙ্গ হইতে, বিদর্ভী  
কৌশিঙ্গ বৎসনপাতো বাত্রব হইতে, বৎসনপাতো বাত্রব পছাসৌভর  
হইতে, পছাসৌভর অয়াস্ত আঙ্গিরস হইতে, অয়াস্ত আঙ্গিরস আভুতি  
ত্বাদ্ব হইতে, আভুতি ত্বাদ্ব বিশ্বরূপ ত্বাদ্ব হইতে, বিশ্বরূপ ত্বাদ্ব অশ্বিনদ্বয়

হইতে, অশ্বিনুময় দধ্যঙ্গ আধৰণ হইতে, দধ্যঙ্গ আধৰণ আধৰণ দৈব হইতে, আধৰণ দৈব মৃত্যু প্রাধৰংসন হইতে, মৃত্যু প্রাধৰংসন একৰ্ষি হইতে, একৰ্ষি বিপ্রচিতি হইতে, বিপ্রচিতি ব্যষ্টি হইতে, ব্যষ্টি সন্মারু হইতে, সন্মারু সন্মাতন হইতে, সন্মাতন সনগ হইতে, সনগ পরমেষ্ঠী হইতে, পরমেষ্ঠী ব্রহ্মা হইতে [ প্রাদুর্ভুত হইয়াছেন । ] ব্রহ্মা স্বয়ম্ভু—  
ব্রহ্মার উদ্দেশে নমস্কার করি ॥ ৩৩৩ ॥ ৩ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদের চতুর্থ অধ্যায়ে ষষ্ঠ ব্রাহ্মণব্যাখ্যা ॥ ৪ ॥ ৬ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদে চতুর্থ অধ্যায় সমাপ্ত ॥ ৪ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।**—অথানন্তরং যাজ্ঞবল্কীয়স্ত কাণ্ডুষ্ট বৎশ আরভ্যতে,  
বথা মধুকাণ্ডুষ্ট বৎশঃ । ব্যাখ্যানস্ত পূর্ববৎ । ব্রহ্ম স্বয়ম্ভু ; ব্রহ্মণে নম ওঁম  
ইতি ॥ ৩৩১—৩ ॥

ইতি শ্রীবৃহদারণ্যকোপনিষদি চতুর্থাধ্যায়স্ত ষষ্ঠম্ বৎশব্রাহ্মণভাষ্যম্ ॥ ৪ ॥ ৬ ॥

ইতি শ্রীমদ্বোবিন্দভগবৎ পূজ্যপাদশিষ্যস্ত পরমহংস-পরিব্রাজকাচার্যস্ত

শ্রীশঙ্করভগবতঃ কৃতে বৃহদারণ্যকোপনিষদ্ভাষ্যে চতুর্থাধ্যায়ঃ ॥ ৪ ॥

টিকা ।—তদেবং বিচারম্বারা শ্রতিশৃতীনামাপাততো বিরুদ্ধানামবিরোধং অতিপাত্রাথ  
বৎশ ইত্যশার্থমাহ—অথেতি । সাঙ্গোপাঙ্গস্ত সফলস্তাত্ত্ববিজ্ঞানস্ত প্রবচনানন্দৰ্ধামথশকার্থ-  
মাহ—অনন্তরমিতি । বথা প্রথমাস্তঃ শিষ্যো শুরুস্ত পঞ্চমাস্ত ইতি চতুর্থাস্তে ব্যাখ্যাতঃ,  
তথাত্রাপীত্যাহ—ব্যাখ্যানং ভিতি । ইত্যাগমোপপত্তিভ্যাঃ সমংশ্লাসং সেতিকর্তব্যতা-  
কর্মাঙ্গভানমমৃতত্ত্বসাধনং মিছনিতুপসংহর্তুমিতি-শব্দঃ । পঁরিদমাপ্তো মঙ্গলমাচরণি—  
ব্রহ্মেতি ॥ ৩৩১॥ ৩৩২॥ ৩৩৩॥ ১॥ ২॥ ৩॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদ্ভাষ্যটিকায়ঃ চতুর্থাধ্যায়স্ত ষষ্ঠং বৎশব্রাহ্মণম্ ॥ ৪ ॥ ৬ ॥

ইতি শ্রীমৎপরমহংসপরিব্রাজকাচার্য শ্রীমচুক্তানন্দভগবৎপূজ্যপাদশিষ্য-শ্রীমদ্ভগবদানন্দজ্ঞান-  
বিরচিতায়ঃ শ্রীমদ্বৃহদারণ্যকোপনিষদ্ভাষ্যটিকায়ঃ চতুর্থাধ্যায়ঃ ॥ ৪ ॥

চতুর্থাধ্যায়ঃ সমাপ্তঃ ॥ ৪ ॥

## পঞ্চমোহধ্যায়ঃ ।

### প্রথম ব্রাহ্মণ ।

|| তুম পূর্ণমদঃ পূর্ণমিদঃ পূর্ণাঃ পূর্ণমুচ্যতে ।  
|| পূর্ণস্ত পূর্ণমাদায় পূর্ণমেবাবশিষ্যতে ॥ ৩৩৪ ॥ ১ ॥

**সম্মতি—** [ কার্য্যাত্মনঃ কারণাত্মক ব্রহ্মণঃ অগ্নিপূর্ণমাবেদযিত্তু-  
মাহ—পূর্ণমদঃ ইত্যাদি । ] অদঃ ( পরোক্ষঃ কারণাত্মকঃ ব্রহ্ম ) পূর্ণম্  
( অথগুম্ ), তথা ইদঃ ( কার্য্যাত্মকঃ জগজপঃ ব্রহ্ম ) পূর্ণম् । পূর্ণাঃ ( কার-  
ণাঃ ) পূর্ণঃ ( কার্য্যঃ ব্রহ্ম ) উচ্যতে ( উদ্গচ্ছতি ) । [ প্রলয়াদৈ চ, ]  
পূর্ণস্ত ( পূর্ণত্বা অবস্থিতস্ত কার্য্যাত্মনঃ ) পূর্ণঃ ( পূর্ণম্ ) আদায় ( গৃহীত্বা )  
[ কারণঃ ব্রহ্ম ] পূর্ণম্ এব অবশিষ্যতে ( ন কগাঙ্গিঃ বিক্রিয়তে ইত্যাশৱঃ )  
॥ ৩৩৪ ॥ ১ ॥

**মূলানুবাদ ।**—‘অদঃ’—ইন্দ্রিয়ের অগোচর কারণস্বরূপ ব্রহ্ম,  
তিনি পূর্ণ ; এবং ‘ইদঃ’—কার্য্যাত্মক ব্রহ্ম, তিনিও পূর্ণ ; পূর্ণ জগৎ-কার্য্য  
পূর্ণ কারণ হইতে অভিব্যক্ত হয় । অবশেষে এই পূর্ণের পূর্ণস্ত লইয়া—  
অর্গাঃ পুরিপূর্ণস্বরূপ এই কার্য্য-জগৎ তাহাতে বিলীন হইলে পুর, সেই  
পূর্ণই অবশিষ্ট থাকেন ; অর্থাৎ তাহার কোন প্রকার বিকৃতি ঘটে  
না ॥ ৩৩৪ ॥ ১ ॥

**শাস্করভাস্তুম্ ।**—‘পূর্ণমদঃ’ ইত্যাদি খিলকাণ্ডমারভ্যতে । অধ্যাব-  
চতুষ্ঠেন বদেব সাক্ষাদপরোক্ষাদ্ব ব্রহ্ম, য আত্মা সর্বান্তরঃ নিরপাদিকঃ অশ-  
নায়ান্তীতঃ নেতিনেতৌতি-ব্যপদেশে । নির্দ্ধারিতঃ, যদিজ্ঞানং কেবলমমৃতত্ত্ব-  
সাধনম্, অধূনা তন্ত্যেবায়নঃ সোপাদিকস্ত শক্তার্থাদিব্যবহারবিদ্যাপজ্ঞস্ত পুরস্তা-  
দহুক্তানি উপাসনানি কর্ষভিরবিরক্তানি প্রকৃষ্টাভ্যুদয়সাধনানি ক্রমমুক্তিভাজি-  
চ, তানি বক্তব্যানীতি পরঃ সন্দর্ভঃ । সর্বোপাসনশেষত্বেন শঙ্কারঃ দমঃ দানঃ  
দয়াম-ইত্যেতানি চ বিধিসিতানি । ১

টীকা । পূর্বশিল্প অধ্যায়ে ব্রহ্মাত্মকানঃ সকলঃ সামোপাদঃ বাদশায়েনোক্তম্, ইদানীঃ  
কাণ্ডান্তরম্ববতারয়তি—পূর্ণমিতি । পূর্বাধ্যায়েবে সর্বস্ত বক্তব্যস্ত সমাপ্তাদলঃ খিল-  
কাণ্ডারভেগেত্যাশক্তি পূর্বআনুভূতঃ পরিশিষ্টঃ বস্ত খিলশক্তবাচ্যমন্তীত্যাহ—অধ্যাব-চতুষ্ঠেনেতি ।

সর্বান্তর ইত্যুক্ত ইতি শেষঃ । অনুত্তসাধনং নিষ্কারিতমিতি পূর্বেণ সম্বৃহৎ । শকার্থাদীভ্যাদি-  
শকেন মানমেয়াদিগ্রহঃ । সর্বাং শিক্ষেদিত্যুক্তানীতি শেষঃ । ১

পূর্ণমদঃ—পূর্ণং ন কুতশ্চিদ্ব্যাহৃতং ব্যাপীত্যেতৎ ; নিষ্ঠা চ কর্তৃরি দ্রষ্টব্য়া ।  
অন ইতি পরোক্ষাভিধারি সর্বনাম, তৎ পরং ব্রহ্মেত্যর্থঃ । তৎ সম্পূর্ণম্ আকাশ-  
বৎ ব্যাপি নিরস্তুরং নিরপাধিকং চ ; তদেব ইদং সোপাধিকং নামকুপস্থৎ ব্যবহারা-  
পন্নং পূর্ণং স্বেন কুপেণ পরমাত্মনা ব্যাপেয়েব, ন উপাধিপরিচ্ছিল্লেন বিশেষাত্মনা ।  
তদিদং বিশেষাপন্নং কার্য্যাত্মকং ব্রহ্ম পূর্ণাং কারণাত্মনঃ উদ্বিজ্যতে উদ্বিজ্যতে  
উদগচ্ছতীত্যেতৎ । যদুপি কার্য্যাত্মনা উদ্বিজ্যতে, তথাপি যৎ স্বরূপং পূর্ণত্বং  
পরমাত্মাবাবঃ, তন্ম জহাতি, পূর্ণমেব উদ্বিজ্যতে । পূর্ণস্তু কার্য্যাত্মনো ব্রহ্মণঃ,  
পূর্ণং পূর্ণম্, আদায় গৃহীত্বা আত্মস্বরূপেকরণসম্ভব্য আপাত্ত বিদ্যয়া, অবিদ্যাকৃতং  
ভূতমাত্রোপাধিসংসর্গজগ্নত্বাবভাসং তিরস্তুত্য, পূর্ণমেব অনন্তরমবাহ্য প্রজ্ঞান-  
ঘনেকরণসম্ভাবৎ কেবলং ব্রহ্ম অবশিষ্যতে । ২

ওঁকারাদি যত্ত সাধনত্বেন বিধিসিতৎ, তৎ পূর্঵োক্তমৈক্যজ্ঞানমন্তব্যদতি—পূর্ণমিতি ।  
অবয়বার্থবুক্তু । সমুদ্বারার্থমাহ—তৎ সংপূর্ণমিতি । অদঃ পূর্ণমিত্যনেন লক্ষ্যং তৎপদাৰ্থং  
দশক্ষিত্বা তৎপদাৰ্থং দশক্ষিত্বা—তদেবেতি । কথং সোপাধিকস্তু পূর্ণত্বমিত্যাশক্যাহ—স্বেনেতি ।  
ব্যাবর্ত্তামাহ—নোপাধীতি । ন দয়মুপহিতেন বিশিষ্টেন কুপেণ পূর্ণতাং বর্ণনামঃ, কিন্তু  
কেবলেন স্বকপেণেত্যর্থঃ । লক্ষ্যৈ তত্ত্বং পদাৰ্থবুক্তু । তাৰেব বাচ্যৈ কথয়তি—তদিনমিতি ।  
কথং কার্য্যাত্মনোদ্বিজ্যমানস্তু পূর্ণত্বমিত্যাশক্যাহ—যত্পীতি । লক্ষ্যপদাৰ্থেক্যজ্ঞানফলমূপস্থ-  
ষ্টতি—পূর্ণত্বেতি । ২

বড়ত্বং “ব্রহ্ম বা ইদমগ্র আসীৎ, তদাত্মানমেবৈবেৎ, তস্মাত্বৎ সর্বমভবৎ”  
ইতি—এবঃ অস্তু মন্ত্রস্থার্থঃ । তত্ত্ব ব্রহ্মেত্যস্থার্থঃ ‘পূর্ণমদঃ’ ইতি । ইদং পূর্ণমিতি  
“ব্রহ্ম বা ইদমগ্র আসীৎ” ইত্যস্থার্থঃ ; তথাচ শ্রত্যস্তুরম, “বদেবেহ তদমুত্ত্ব যদ-  
মুত্ত্ব তদমুত্ত্ব” ইতি । অতঃ অদঃশক্তব্যাচ্যং পূর্ণং ব্রহ্ম, তদেবেদং পূর্ণং কার্য্যস্থৎ নাম-  
কুপোপাধিসংযুক্তমবিদ্যয়া উদ্বিজ্যম, তস্মাদেব পরমার্থস্বরূপাদগ্নিদিব প্রত্যবভাস-  
মানম্—তৎ আত্মানমেব পরং পূর্ণং ব্রহ্ম বিদিত্বা—অহম্ভ অদঃ পূর্ণং ব্রহ্মাশীত্যেবম্,  
পূর্ণমাদায়—তিরস্তুত্য অপূর্ণস্বরূপতামবিদ্যাকৃতাং নামকুপোপাধিসম্পর্কজ্ঞাম্ এতয়া  
ব্রহ্মবিদ্যয়া, পূর্ণমেব কেবলমবশিষ্যতে । তথা চোক্তম্, “তস্মাত্বৎ তৎ সর্বমভবৎ”  
ইতি । যঃ সর্বোপনিষদৰ্থে ব্রহ্ম, স এবঃ অনেন মন্ত্রেণানুস্থতে—উত্তরসম্ভবার্থম্ ।  
ব্রহ্মবিদ্যাসাধনত্বেন হি বক্ষ্যমাণানি সাধনানি ওঁকার-দম-দান-দয়াখ্যানি বিধিস-  
িতানি, খিলপ্রকরণসম্বন্ধকাং সর্বোপাসনাঙ্গভূতানি । ৩

উপক্রমোপসংহারয়োরেকক্লাপ্যগ্রামেক্যে শ্রতিতাংপর্যালিঙ্গং সঙ্গিরতে—যদুক্তমিতি । কথং

পূর্বকঙ্গিকয়া সহেকার্থেনেকবাক্যমিত্যাশঙ্কা তদ্বাঃপাদয়তি—অত্রেত্যাদিন। উপক্রমোপ-সংহারসিঙ্কে ব্রহ্মাস্ত্রেক্য কঠপ্রতিঃ সংবাদয়তি—তথা চেতি। ব্রহ্মাস্ত্রেনৈক্যমুক্তমুপজীব্য বাক্যার্থমাহ—অত ইতি। পূর্ণং তদ্বক্ষেতি তচ্ছব্দো জ্ঞষ্টব্যঃ। উক্তমেব ব্যন্তি—তত্ত্বাদেবেতি। সংসারাবস্থাঃ দর্শয়িত্বা মোক্ষাবস্থাঃ দর্শয়তি—তদ্বদাস্তানমিতি। উক্তে বিশাফলে বাক্যোপক্রমমন্তুকুলয়তি—তথা চোক্তমিতি

ন কেবলং ব্রহ্মকঙ্গিকয়েষ্ট মন্ত্রেকবাক্যঃ, কিন্ত সর্বাঙ্গিকপনিষত্ক্রিত্যাহ—য় সর্বোপনিষদৰ্থ ইতি। অনুবাদফলমাহ—উচ্চরেতি। তদেব শূটয়তি—ব্রহ্মবিষ্টেতি। তত্ত্বাদ্যুক্তে ব্রহ্মণেহভুবাদ ইতি শেষঃ। কথং তহি সর্বোপাসনশেষেন বিধিসিতত্ত্বম ওঁকারাদীনামুক্তমত আহ—থিলেতি। ৩।

অত্রেকে বর্ণিতি,—পূর্ণাঃ কারণাঃ পূর্ণং কার্য্যমুদ্বিচ্যতে। উদ্ভিদং কার্য্যং বর্তমানকালেহপি পূর্ণমেব পরমার্থবস্তুতৎ বৈত্তরণে; পুনঃ প্রলয়কালে পূর্ণশু কার্য্যস্ত পূর্ণতামাদার আয়নি ধিত্বা পূর্ণমেব অবশিষ্যতে কারণকৃপম্; এবমুৎপত্তিহিতি-প্রলয়েষু ত্রিষ্পি কালেষু কার্য্যকারণয়োঃ পূর্ণ তৈব; সাচ একেব পূর্ণতা কার্য্যকারণয়োর্ভেদেন ব্যপদিষ্টতে; এবঞ্চ বৈতাদৈতাদ্বকমেকৎ ব্রহ্ম। যথা কিল সমুদ্রো জলতরঙফেনবুদ্ধুদাস্তাদ্বক এব; যথা চ জলং সত্যম্, তত্ত্ববাচ তরঙফেনবুদ্ধুদাদয়ঃ সমুদ্রাদ্বভূতা এবাবিভাবতিরোভাবধর্মাণঃ পরমার্থসত্যা এব, এবং সর্বমিদং বৈতৎ পরমার্থসত্যমেব জলতরঙাদিহানীয়ম্, সমুদ্রজলহানীয়ং তু পরঃ ব্রহ্ম। ৪

অদ্বিতীয়ং ব্রহ্মেতুৎসর্গপ্রবৃত্তং শাস্ত্রং প্রলয়াবস্তুব্রহ্মবিষয়ং, স্মৃতিশাস্ত্রং তু বিশেষপ্রবৃত্তং তস্তাপবাদস্ততো বৈতাদৈতর্যঃ ব্রহ্ম সর্বোপনিষদৰ্থস্তদেব ব্রহ্মানেন মন্ত্রেন সংক্ষিপত্যত ইতি তর্হুপক্ষপক্ষমুখ্যাপয়তি—অত্রেত্যাদিন। কার্য্যকারণয়োরুৎপত্তিকালে পূর্ণভূত। হিতিকালেহপি তদাহ—উদ্ভিদমিতি। প্রলয়কালেহপি তয়োঃ পূর্ণতঃ দর্শয়তি—পুনরিতি। কালভেদেন কার্য্যকারণয়োরূপত্তাঃ পূর্ণতাঃ নিগময়তি—এবমিতি। কার্য্যকারণে ষে পূর্ণে চে, তহি কথমবৈতসিক্রিত্যাশক্যাহ—সা চেতি। কথং তহি দ্বয়োরূপতঃ পূর্ণতঃ তদাহ—কার্য্যকারণয়োরিতি। একা পূর্ণতা, ব্যপদিষ্টতে চ দ্বয়োরিতি হিতে লক্ষ্যর্থমাহ—এবং চেতি। একং হনেকাজ্ঞকমিতি শেষঃ। ব্রহ্মণে বৈতাদৈতকৃতেহপি সত্যমবৈতমসত্যমিত্বদিতাশক্যাহ—যথা চেত্যাদিন। ৪

এবঞ্চ কিল বৈতস্ত সত্যত্বে কর্মকাণ্ডশ্চ প্রামাণ্যম্; যদা পুনবৈতৎ বৈতমিবা-বিশ্বাকৃতৎ মৃগত্বিকাবদন্তয়, অবৈতমেব পরমার্থতঃ, তদা কিল কর্মকাণ্ডবিষয়াভাবদপ্রাণং ভবতি; তথা চ বিরোধ এব স্থাঃ,—বেদৈকদেশভূতা উপনিষৎ প্রামাণ্যম্, পরমার্থতোহবৈতবস্তপ্রতিপাদকত্বাঃ; অপ্রাণং কর্মকাণ্ডশ্চ, অসদ্বৈতবিষয়ত্বাঃ। তবিরোধপরিজিহীর্ষয়া শ্রান্ত্যেতত্ত্বম—কার্য্যকারণয়োঃ সত্যত্বং সমুদ্রবৎ ‘পূর্ণমদঃ’ ইত্যাদিলেতি। ৫

বৈতস্ত পরমার্থসত্যত্বে কর্মকাণ্ডতিমন্ত্বকুলযতি—এবং চেতি । বিপক্ষে দোষমাহ—যদা পুনরিতি । অস্ত কর্মকাণ্ডপ্রামাণ্যং, নেত্যাহ—তথা চেতি । বিরোধোহ্যযুনবিধেরিতি শেষঃ । তবে বিরোধং সাধযতি—বেদেতি । কথং তহি বিরোধসমাধিস্তত্ত্বাহ—তত্ত্ববিরোধেতি । ৫

তদসৎ, বিশিষ্টবিষয়াপবাদবিকল্পযোরসন্তুবাঃ । ন হীয়ং স্মৃবিক্ষিতা কল্পনা ; কস্তাঃ ? যথা ক্রিয়াবিষয়ে উৎসর্গপ্রাপ্তৈষ্ট্যকদেশেৎপবাদঃ ক্রিয়তে, যথা “অহিংসনু সর্বভূতাত্ত্বত্ব তৌর্থেভ্যৎ” ইতি হিংসা সর্বভূতবিষয়া উৎসর্গেণ নিবারিতা তীর্ণে বিশিষ্টবিষয়ে জ্যোতিষ্ঠোমাদাবচ্ছজ্ঞারতে, ন চ তথা বস্তবিষয়ে ইহ আবৈতৎ ব্রহ্ম উৎসর্গেণ প্রতিপাদ্য পুনস্তদেকদেশেৎপবদিতুঃ শক্যতে ; ব্রহ্মণোহ্বৈতত্ত্বাদেব একদেশস্তুপপত্তেঃ । তথা বিকল্পানুপপত্তেশ্চ, যথা “অতিরাত্রে মোড়শিনং গৃহ্ণাতি, নাতিরাত্রে বোড়শিনং গৃহ্ণাতি” ইতি গ্রাহণগ্রহণযোঃ পুরুষাদীনভাদ্বিকল্পে ভবতি, ন হিংসা তথা বস্তবিষয়ে বৈতৎ বা স্থাঃ, আবৈতৎ বেতি বিকল্পঃ সন্তবতি, অপ্রকৃতস্তুত্বাদাত্মবস্তনঃ, বিরোধাচ্ছ দৈতাবৈতত্ত্বযোরেকস্তু । তস্মান্ব স্মৃবিক্ষিতেরঃ কল্পনা । ৬

প্রাপ্তং ভৃত্যপক্ষপ্রস্তানং প্রত্যাচষ্টে—তদসদিতি । বিশিষ্টমহিতীয়ং ব্রহ্ম ভদ্বিষয়োৎ-সর্গাপবাদযোর্বিকল্পসমুচ্চয়েশ্চাসন্তবং বক্তুঃ প্রতিজ্ঞাভাগঃ বিভজতে—ন হীতি । তত্ত্ব প্রশ্নপূর্বকং হেতুঃ বিবৃণাতি—কল্পাদিত্যাদিনা । যথেত্যাদিগ্রহস্ত ন ৫ তথেত্যাদিনা সম্বন্ধঃ । ক্রিয়ায়ামুৎসর্গাপবাদসন্তুবনানুভাবতি—যথেত্যাদিনা । তথা জগ্নত্রাপি ক্রিয়ায়ামুৎসর্গাপ-বাদৌ দৃষ্টে । ন তাবদ্বিতীয়ে ব্রহ্মণি সন্তবতঃ । ন হি ব্রহ্মাদ্বয়েব জায়তে লীয়তে চেতি সন্তুবনাপ্রবর্তিতি ভাবঃ । উৎসর্গাপবাদানুপপত্তিবদ্ ব্রহ্মণি বিকল্পানুপপত্তেশ্চ তদেক-ব্রহ্মবেষিতবাহিত্যাহ—তথেতি । বিকল্পানুপপত্তিমুপপাদয়তি—যথেত্যাদিনা । সম্প্রতি সমুচ্চয়া-সন্তবমতিদ্বাতি—বিরোধাচেতি । উৎসর্গাপবাদবিকল্পসমুচ্চয়ানামসন্তুবাঃ ন হৃত্বা ব্রহ্মণো নানারমস্তকলনেতি ফলিতমাহ—তস্মাদিতি । ৬

শ্রতিগ্রায়বিরোধাচ্ছ—সৈক্ষণ্যবন্ধবং প্রজ্ঞানেকরসঘনং নিরস্তুরঃ প্রকাপর-  
বাহাভ্যন্তরভেদবিবর্জিতঃ সবাহাভ্যন্তরমজঃ নেতি-নেতাস্তুলমনঘজমজুর-  
মভয়মযৃতম্—ইত্যেবমাত্যাঃ শ্রতরো নিশ্চিতার্থঃ সংশরবিপর্য্যাসাশঙ্কারহিতাঃ  
সর্বাঃ সবুজে প্রক্ষিপ্তাঃ স্বয়ঃ, অকিঞ্চিত্করত্বাঃ । তথা ত্ত্বাবিরোধোহ্যপি—  
সাবস্তুবস্ত্বানেকাত্মকস্তু ক্রিয়াবতো নিত্যস্তুপপত্তেঃ । নিত্যত্বং আত্মনঃ  
স্তুত্যাদিদর্শনাদমুমীরতে ; তত্ত্ববিরোধশ্চ প্রাপ্তোতি অনিত্যত্বে ; ভবৎকল্পনা-  
নর্থক্যঃ ; স্ফুটমেব চ অশ্বিনং পক্ষে কর্মকাণ্ডনর্থক্যম্ ; অকৃতাভ্যাগম-  
কৃতবিপ্রণাশপ্রসঙ্গাঃ । ৭ ।

পুরুষকল্নামুপপত্তে হেতুস্তুতঃ অতিজ্ঞায় অতিবিরোধঃ প্রকটীকৃত্য শায়বিরোধঃ প্রকটয়তি—তথেতি। ব্রহ্মণোহনেকরসত্ত্বে শাদিতি শেষঃ। নিত্যভাসুপপত্তেরাজ্ঞনে নিত্যভাসীকারবিরোধঃ শাদিত্যধ্যাহারঃ। নমু তস্ত নিত্যস্ত নাসীত্যিতে মানাভাবাদিতি প্রাসঙ্গিকীমাশকাং অত্যাহ—নিত্যস্ত চেতি। স্মৃত্যাদিদর্শনাদিত্যাদিশব্দেন “স এব তু কর্মামু-স্মৃতিশব্দবিধিভ্যঃ” ইত্যাধিকরণেজ্ঞা হেতবো গৃহন্তে। অনুমীয়তে কল্পাতে শীক্ষিয়ত ইতি যাবৎ। তত্ত্ববিরোধশ স্মৃত্যাদিদর্শনকৃতাজ্ঞনিত্যভাসানবিরোধশ্চেত্যর্থঃ। আজ্ঞনে অনিত্যস্তে দোষাস্তুর-মাহ—ভবদিতি। কর্মকাণ্ড সত্যার্থস্ত পরেণ কল্পাতে, তদানর্থক্যমাজ্ঞনিত্যস্তে স্পষ্টমাপত্তে-দিতুভূমেব স্মৃটয়তি—স্মৃটমেবেতি। ৭

নমু ব্রহ্মণে বৈতাদৈতায়ুকত্বে, সমুদ্রাদিদৃষ্টাস্ত্রা বিগ্নন্তে; কথমুচ্যতে ভবতা একস্ত বৈতাদৈতস্ত বিরুক্ষমিতি? ন, অগ্নবিষয়স্তাং; নিত্যনিরববৰ-বস্তবিষয়ঃ হি বিরুক্ষস্ত অবোচাম বৈতাদৈতস্ত, ন কার্ম্যবিষয়ে সাবয়বে। তস্মাং অতিশ্঵ত্যায়বিরোধাং অনুপপন্নেবঃ কল্পনা। অস্ত্রাঃ কল্পনায়া বরমুপ-নিম্নপরিত্যাগ এব। ৮

ব্রহ্মণে নানারসত্ত্বে বিরোধমুক্তমসহমানঃ খেত্রঃ শ্বারয়তি—নাদিতি। সমুদ্রাদীনাং কার্যাত্মাবয়বহ্যাত্মামনেকাজ্ঞকহ্যবিবৰণ্ত, ব্রহ্মস্ত নিত্যস্ত নিরবয়বস্তাং চ নানেকাজ্ঞকস্ত যুক্তমিতি বৈষম্যনাদশয়ন্ত উত্তরমাত্—নেত্যাদিনা। ব্রহ্মণে নানারসস্তকল্নামুপপত্তিমুপ-সংহরতি—তস্মাদিতি। ‘অজ্ঞে নিত্যঃ শাখতোহ্যঃ পুরাণঃ।’ ইত্যাদ্যাঃ স্মৃতয়ঃ। নমু অত্যক্ষাত্মবিরোধেনোপনিষদাঃ বিষয়সিদ্ধার্থমেষা কল্পনা ক্রিয়তে, তৎ। ৫ কথঃ সা অনুপপন্নেত্যা-শক্যাত—অস্ত্রা ইতি। বিরুক্ষার্থস্তে কচিতেহ্যে তৎ প্রামাণ্যামুপপত্তেরবিশেষাদিতি ভাবঃ।

কিং চ, ব্রহ্মণে নানারসস্ত লৌকিকং বৈদিকং বা। ন অস্তঃ, তস্মালৌকিকস্তাং, নানারসত্ত্বে লোকস্ত শ্বেতস্তাং। ন দ্বিতীয়ঃ, তদ্বানারসস্ত দ্যেয়স্তেন জ্যেষ্ঠেন বা শাস্ত্রেণামু-পদেশাদিত্যাহ—অধ্যেয়স্তাং চেতি। তদেব স্মৃটয়তি—ন হীতি। ইত্যে নানারসঃ ব্রহ্ম ন যথাশাস্ত্রপ্রকাশমিত্যাত—প্রজ্ঞানেতি। চকারামুপদিশত্যাত্যাক্ষ্যতে। অনেকধার্মণাপবাদাচ, নানারসঃ ব্রহ্ম শাস্ত্রার্থো ন ভবতীতি শেষঃ। ভেদদর্শনস্ত নিলিতস্তে লক্ষ্মর্থমাহ—যৎ চেতি। অকর্তৃব্যস্তে প্রাপ্তুর্মুখঃ কথমুক্তি—যৎ চেতি। সামান্যস্তায়ঃ অন্ততে ঘোষয়তি—ব্রহ্মণ ইতি। কস্তহি—শাস্ত্রার্থস্ত্রাহ—যদ্বিতি। ৮

অধ্যেয়স্তাচ ন শাস্ত্রার্থেন্দ্রঃ কল্পনা; ন হি জননমরণাত্মনর্থশতসহস্রভেদ-সমাকুলঃ সমুদ্রবনাদিবৎ সাবযবমনেকরসঃ ব্রহ্ম ধ্যেয়স্তেন বিজ্ঞেয়স্তেন বা অত্যা-উপদিশ্যতে; প্রজ্ঞানঘনতা চ উপদিশ্যতে, “একধৈবামুদ্রষ্টব্যম্” ইতি চ; অনেকধার্মণাপবাদাচ “মৃত্যোঃ স মৃত্যুমাপ্নোতি ব ইহ নানেব পশ্চতি” ইতি। যচ্চ অত্যা নিলিতম্, তন্ম কৃত্যব্যম্; যচ্চ ন ক্রিয়তে, ন স শাস্ত্রার্থঃ। ব্রহ্মণোহনেকরসস্তমনেকধাত্মক বৈতক্রপঃ নিলিতস্তান্ত দ্রষ্টব্যম্; অতো ন

শাস্ত্রার্থঃ । যত্তু একরসভং ব্রহ্মণঃ, তৎ দ্রষ্টব্যত্বাং প্রশন্নম्; প্রশন্নত্বাচ শাস্ত্রার্থে ভবিতুমহিতি । ৯

অক্ষেকরস্তে আগুন্তং দোষমনুভাবতে—যত্তুমিতি । কর্মকাণ্ড কর্মবিষয়ে ন আমাণ্যম্, অসদ্বৈতবিষয়ত্বাদ, ব্রহ্মকাণ্ড হৈতে আমাণ্যং পরমার্থাবৈত্বস্ত্রপ্রতিপাদকত্বাং, তথা চ বিরোধোহধ্যয়নবিধেরিত্যনুবাদার্থঃ । কর্মকাণ্ডআমাণ্যং অত্যাচ্ছে—তন্মেতি । অসিদ্ধং তেদমাদায় তত্ত্বে বিধিনিষেধোপদেশস্ত অবৃত্তিনিরুত্ত্বার্থবস্ত্বান্ব কর্মকাণ্ডানর্থক্যমিত্যর্থঃ । ননু শাস্ত্রসেবার্দো স্তেং বোধযিত্বা পশ্চাদভূত্যসাধনং কর্মোপদিশতি, তথা চ নাস্তি ভেনস্ত্বান্ততঃ আপ্তিরত আহ—ন হীতি । তথা হি শাস্ত্রং জাতমাত্রং পুরুষং প্রত্যবৈত্বং বস্ত জ্ঞাপযিত্বা পশ্চাদ্ব্রহ্মবিদ্যামুপদিশতীতি নেন্তৃতে, তথা প্রথমমেব পুরুষং প্রতি বৈতং বোধযিত্বা কর্ম পুনর্বোধয়তীত্যপি নাভ্যাপেঁং, প্রথমতো ভেদবেদনাবস্থায়মন্ত শাস্ত্রানধিকারিত্বাদিত্যর্থঃ । বৈতস্তোপদেশার্থবজ্ঞীবৃত্ত্যোন্তং, তদেব নাস্তীত্যাহ—ন চেতি । ৯

যত্তুম্—বেদৈকদেশস্থাপ্রামাণ্যম্ কর্মবিষয়ে, বৈতাভাবাং; অবৈতে চ প্রামাণ্যমিতি; তন্ম, যথা প্রাপ্তোপদেশোর্থত্বাং । ন হি বৈতমবৈতং বা বস্ত জাতমাত্রমেব পুরুষং জ্ঞাপযিত্বা, পশ্চাত কর্ম বা ব্রহ্মবিদ্যাং বা উপদিশতি শাস্ত্রম্; ন চোপদেশার্থং বৈতম্, জাতমাত্র-প্রাণিনিরুক্তিগম্যত্বাং । ন চ বৈতস্তান্তত্ববুদ্ধিঃ প্রথমমেব কস্তুরি স্থাং, যেন বৈতস্ত সত্তত্বমুপদিশ্য পশ্চাদভ্যনং প্রামাণ্যং প্রতিপাদয়ে শাস্ত্রম্। নাপি পারগুভিরপি প্রস্থাপিতাঃ শাস্ত্রস্ত প্রামাণ্যং ন গৃহীয়ুঃ ।

তস্মাদ যথা প্রাপ্তমেব বৈতমবিদ্যাকৃতং স্বাভাবিকমুপাদান স্বাভাবিক্যবিদ্যা যুক্তায় রাগদ্বেষাদিদোষবতে যথা ভিত্তি-পুরুষার্থসাধনং কর্ম উপদিশত্যাগে; পশ্চাত প্রসিদ্ধক্রিয়াকারকফলস্বরূপদোবদ্ধনবতে তত্ত্বপরীকৌশলীত্বস্তরূপাবস্থানাখিলে তত্ত্বপারবৃত্তামাত্রেকব্দশনাভ্যিকাঃ ব্রহ্মবিদ্যামুপদিশতি । ১০

ননু বৈতস্ত সত্তানুস্তুতাবে শত্যুক্তানুষ্ঠানায় পুঁসাঃ প্রত্যনুপপন্তেঃ স্বপ্রামাণ্যমিত্যর্থমেব বৈতস্তস্ত্বান্তঃ শ্রতিবোধয়ত্বতি, নেত্যাহ—ন চ বৈতস্তেতি । বৈতান্তত্ববাদিযু কর্মজড়ানাং প্রদ্বেষপ্রতীতেন্ব প্রথমতো বৈতান্তত্ববুদ্ধিঃ, ন চ বৈতস্তস্ত্বান্তঃ শ্রত্যর্থস্তংপরিচয়হীনানামপি বৈতস্ত্বান্ত্বাভিনবেশাদিত্যর্থঃ । কিঞ্চ ন বৈতবৈতণং শাস্ত্রপ্রামাণ্যবিঘাতকং, যতো বৌদ্ধাদিভিঃ শ্রেষ্ঠসে প্রস্তাপিতাঃ স্বশিক্ষ্যা বৈতমিথ্যাভাবগমেহপি “স্বগুরুমৈচ্ছত্যং বন্দেত” ইত্যাদিশাস্ত্রস্ত প্রামাণ্যং গৃহন্তি । তথা গ্রহোভাদিশাস্ত্রস্তাপি প্রামাণ্যং ভবিত্বাতি সাধনত্বশক্ত্যনপহারাদিত্যাহ—নাপীতি ।

কাণ্ডযন্ত প্রামাণ্যোপপত্তিমুপসংহরতি—তস্মাদিত্যাদিন। প্রসিদ্ধো যোহয়ং ক্রিয়াদিক্রিয়ে বৈতে দোষঃ সাত্ত্বিক্যত্বাদিস্তুকৰ্মনং বিবেককৃততে, তস্মাদবৈতাভিপরীকৌশলসৌপলক্ষিতং স্বরূপং, তপ্তিমুক্তবস্থানং কৈবল্যং, তদধিলে মুক্তবে সাধনচতুর্ষয়সংপর্বায়ত্যর্থঃ । ১০

অথ এবং সতি তদৌদাসীগুরুপাবহানে কলে প্রাপ্তে, শান্তস্থ আমাণ্যং  
প্রতি অধিষ্ঠৎ নিবর্ততে; তদভাবাং শান্তস্থাপি শান্তস্থং তৎ প্রতি নিবর্তত-  
এব। তথা প্রতিপুরুষং পরিসমাপ্তং শান্তস্থ, ইতি ন শান্তবিরোধগঙ্কোহপ্যস্তি,  
অবৈতজ্ঞানাবসানস্থাং শান্তশিশুশাসনাদিবৈতভেদস্তু; অগ্নতমাবহানে হি  
বিরোধঃ স্থাং অবস্থিতস্তু; ইতরেতরাপেক্ষস্থাত্তু শান্তশিশুশাসনানাং  
নাগ্নতমোহপি অবতৃষ্টতে। সর্বসমাপ্তো তু কস্তু বিরোধ আশঙ্ক্যেত  
অবৈতে কেবলে শিবে সিঙ্কে? নাপ্যবিরোধিতা, অতএব ॥ ১১

কিং, তত্ত্বজ্ঞানাদুর্জং পূর্বং বা কাঞ্চয়োর্বিরোধঃ শক্যতে? নাগ্ন ইত্যাহ—অথেতি।  
অবহান্ডাদেকশিল্পি পুরুষে কাঞ্চয়স্ত প্রামাণ্যমবিরুদ্ধমিত্যেবং হিতে সত্যপনিষত্যস্তুত-  
জ্ঞানোৎপত্ত্যনন্তরং নাগ্নরীয়কহেন প্রাপ্তে কেবলে পুরুষ্য নৈরাকাঞ্জং জাহতে, ন চ  
নিরাকাঞ্জং পুরুষং প্রতি শান্তস্থ শান্তস্থমস্তি।

“প্রবৃত্তির্বা নিবৃত্তির্বা নিত্যেন কৃতকেন বা। পুংসাঃ যেনোপদিগ্নেত তচ্ছান্ত্রমভিধীয়তে ॥”  
ইতি স্থায়াৎ কৃতকৃতাং প্রতি প্রবৃত্তকস্তাদিবিরহিণঃ শান্তস্থাযোগাদতো জ্ঞানাদুর্জং ধৰ্ম-  
ভাবাদ্বিরোধাসিদ্ধিরিত্যর্থঃ।

একশ্চিন্ত পুরুষে দর্শিতস্থায়ং সর্বত্রাতিদিশতি—তথেতি। জ্ঞানাদুর্জং বিরোধাভাবমূল-  
সংহরতি—ইতি নেতি। কলাস্তুরং অত্যাহ—অবৈতেতি। তত্ত্বজ্ঞানাং পূর্বং তেনস্থা-  
বহিষ্ঠত্বাং তথাবিদ্যমাদায়াধিকারিভেদাদবহান্ডাদেশ্বা কাঞ্চয়োরবিরোধমিদ্বিরিত্যর্থঃ। তেন-  
মেবোপপাদয়তি—অগ্নতমেতি। শিশুদীনামগ্নতমস্তেবাবহানং চেদবহিষ্ঠতস্তেত্রাপ্স্তিঃশ সাপেক্ষস্থান  
সোহগ্যবত্তিষ্ঠেত। ন চ জ্ঞানাং আগন্ততমস্তেবাবহানং সর্বেষামেব তেষাঃ যথাপ্রতিভাসমব-  
হানাং, অতো ন পূর্বং বিরোধশক্ত্যর্থঃ। উর্জং বিরোধশক্তাভাবমধিকবিবক্ষয়ান্তুবদতি—  
সর্বেতি। কথং কৈবল্যং, বিরোধাভাবস্থ সম্বাদিত্যাশক্যাহ—নাপীতি। অবৈতস্তাদেবাভাব-  
স্থাপি তত্ত্বনিষ্ঠজ্ঞানাদিত্যাহ—অত এবেতি। ১১

অথাপি অভ্যুপগম্য ক্রমঃ—বৈতাবৈতাভুকহেহপি শান্তবিরোধস্ত তুল্যস্থাং;  
যদাপি সমুদ্রাদিবৎ বৈতাবৈতাভুকমেকং ব্রহ্ম অভ্যুপগচ্ছামঃ, নাগ্নবস্তুন্তরম্,  
তদাপি ভবত্ত্বজ্ঞান শান্তবিরোধাং ন মুচ্যামহে। কথম? একং হি পরং ব্রহ্ম  
বৈতাবৈতাভুকম্; তৎ শোকমোহান্তৌতত্ত্বাদুপদেশং ন কাজ্জতি; ন চ উপদেষ্টা  
অগ্নে ব্রহ্মণঃ, বৈতাবৈতক্রমস্তু ব্রহ্মণ একস্তেবাভ্যুপগম্যাং ॥ ১২

অস্তীয়মেব ব্রহ্ম ন বৈতাবৈতাভুকমিতুপগাদিত্যমিদানীঃ ব্রহ্মণে বৈতাবৈতাভুকভা-  
ভ্যুপগমেহপি বিরোধে ন শক্যতে পরিহর্তুমিত্যাহ—অথাপীতি। তুল্যস্থান্তদভ্যুপগমো বৃথেতি  
শেষঃ। উক্তমেবোপপাদয়তি—যদাপীতি। বৈতাবৈতাভুকং ব্রহ্মেতি পক্ষে কথং বিরোধে  
ন সমাধীয়তে, বৈতমবৈতং চাধিকৃত্য কাঞ্চয়প্রামাণ্যসংভবাদিত্যাক্ষিপতি—কথমিতি। কিং  
ব্রহ্মবিষয়ঃ শান্তোপদেশঃ কিং বাহব্রহ্মবিষয়ঃ। প্রথমে বৈতাবৈতক্রমস্তেব ব্রহ্মণেহভ্যুপ-

গমাঃ, তস্ম চ নিত্যমুক্তস্থানোপদেশঃ সংভবতীত্যাহ—একং হীতি । তস্মোপদেশাভাবে হেতুস্তুর-  
মাহ—ন চেতি । উপদেষ্টা হি ব্রহ্মণোহস্তোহনস্তো বা । নাত্তোহভূপগমবিরোধাঃ । ন  
হিতীয়ো স্তোমস্তোপদেশকভাবাসংভবাদিতি ভাবঃ । ১২

অথ বৈতবিষয়স্থানেকস্তাঃ অগ্নেয়োপদেশঃ, ন ব্রহ্মবিষয় উপদেশঃ ইতি-  
চেৎ ? তদা বৈতাবৈতাঞ্চকমের ব্রহ্ম নাগ্নদস্তৌতি বিরুদ্ধ্যতে । যশ্চিন্ন বৈতবিষয়ে  
অগ্নেয়োপদেশঃ, স অগ্নঃ, বৈতস্ত অগ্নদেব, ইতি সমুদ্রদৃষ্টাস্তো বিরুদ্ধঃ । ন চ  
সমুদ্রোদকেকস্তবৎ বিজ্ঞানেকস্তে ব্রহ্মণঃ, অগ্নত্রোপদেশগ্রহণাদিকল্পনা সম্ভবতি ;  
ন হি হস্তাদিবৈতাবৈতাঞ্চকে দেবদত্তে বাক্ক-কর্ণরোদ্বৰ্দ্ধেকদেশভূতমোঃ  
বাণুপদেষ্টী, কর্ণঃ কেবল উপদেশস্ত গ্রহীতা, দেবদত্তস্ত নোপদেষ্টী নাপ্যুপদেশস্ত  
গ্রহীতেতি কল্পয়িতুঃ শক্যতে, সমুদ্রেকোদকাঞ্চস্তবৎ একবিজ্ঞানবস্ত্বাঃ  
দেবদত্তস্ত । তস্মাঃ শ্রতিগ্নায়বিরোধশ্চ অভিপ্রেতার্থাসিদ্ধিচৈবৎ কল্পনায়াঃ  
স্তাঃ । তস্মাদ্যথাব্যাখ্যাত এবাস্মাদিঃ ‘পূর্ণমদঃ’ ইত্যস্ত মন্ত্রস্থার্থঃ ॥৩৩৪॥১॥

কল্পনুরমুখাপয়তি—অপেতি । প্রতিজ্ঞাবিরোধেন নিরাকরণোতি—তদেতি । কিং চ,  
সর্বস্তু ব্রহ্মরূপত্তে যঃ সমুদ্রদৃষ্টাস্তঃ, স ন স্তাঃ, পরম্পরোপদেশস্থাব্রহ্মবিষয়স্থাদিত্যাহ—  
যশ্চিন্নিতি । অথ যথা ফেনাদিবিকারাণাং ভিলভেহপি সমুদ্রোদকাঞ্চস্তবৎ, তথা জীবাদীনাং  
ভিলভেহপি ব্রহ্মস্তববিজ্ঞানেক্যাদ্ব ব্রহ্ম সর্বমিতি ন নিরুধ্যতে, তত্ত্বাহ—ন চেতি । সর্বস্তু  
ব্রহ্মস্তুমঙ্গীকৃতং চেত, ব্রহ্মবিষয় এবোপদেশঃ স্তাদেস্তাবিচারিতরমণীয়স্তাদিত্যার্থঃ । নমু নানাঙ্গপ-  
বস্তুসমুদ্রায়ো ব্রহ্ম, তত্র প্রদেশভেদাদুপদেশোপদেশকভাবঃ, ব্রহ্ম তু নোপদেশমুপদেশকং  
চেতি, তত্ত্বাহ—ন হীতি । তত্র হেতুমাহ—সমুদ্রেতি । যথা সমুদ্রস্তোদকাঞ্চনা ফেনাদিষ্ঠেকস্তবঃ  
তথা দেবদত্তক্ষেত্রজ্ঞস্ত বাগাচ্ছবয়বেষেকদেন বিজ্ঞানবস্ত্বান্ব ব্যবস্থাসংভবতঃ, তথা ব্রহ্মণাপি দ্রষ্টব্য-  
মিত্যার্থঃ । মতান্তরনিরাকরণমুপসংহরতি—তস্মাদিতি । আজৈকরন্তপ্রতিপাদিকা শ্রতিন্যায়শ  
সাবযবস্থানেকাঞ্চকস্তোদাবুক্তঃ । অভিপ্রেতার্থাসিদ্ধিচৈবৎকল্পনানর্থক্যঃ চেত্যাদিনা দর্শিতা ।  
এবংকল্পনায়ামেকাঞ্চকং ব্রহ্মত্যাগতাবিত্যার্থঃ । পরকীয়ব্যাখ্যানাসংভবে ফলিত-  
মাহ—তস্মাদিতি ॥৩৩৪॥১॥

**তাত্ত্বানুবাদ ।**—এখন ‘পূর্ণমদঃ’ ইত্যাদি খিলকাণ্ড (খিলনামক প্রকরণ )  
আরুক হইতেছে । ( ১ ) পূর্বোক্ত চারি অধ্যায়মধ্যে, সাক্ষাৎপ্রত্যক্ষরূপী বে ব্রহ্ম  
উক্ত হইয়াছেন, ‘নেতি নেতি’ শ্রতিতে অশনায়াদিধর্মের অতীত, সর্বোপাধি-

( ১ ) তাত্ত্বান্য—‘খিল’ অর্থ অবশিষ্ট—যাহা না বলিলে কথা অসম্পূর্ণ থাকে ; অথচ  
যথাস্থানে তাহা বলা হয় নাই, সেক্ষেত্রে অহ বা বাক্যকে ‘খিল’ বলা হয় । যেমন মহাভারতের  
‘খিল কাণ্ড’ হইতেছে—‘হরিবংশ’ । এই ‘খিল’ শব্দ হইতেই ‘অখিল’ শব্দের উৎপত্তি হই-  
যাহে । অখিল অর্থ—যাহা পূর্ণ—কোন অংশে নূন নহে । \*

বিবর্জিত সর্বান্তর্যামী যে আত্মা অবধারিত হইয়াছে, এবং যাহার বাথার্থে-পলকিই একমাত্র মুক্তিলাভের উপায় বলিয়া নির্দ্ধারিত হইয়াছে, এখন সেই সোপাধিক ( দেহেন্দ্ৰিয়াদি উপাধিযুক্ত, স্মৃতৱাঃ ) শব্দার্থাদি-ব্যবহারের অর্থাং বাচ্য-বাচকভাবক্রম সম্বন্ধের বিষয়ীভূত আত্মার সম্বন্ধেই—কর্মাবিরোধী ( কর্মের সহিত বিরুদ্ধ নয় ), অথচ উভয় অভ্যুদয়-সিদ্ধির উপায় ও ক্রমমুক্তির ( ১ ) সহায়ভূত বে সমুদয় উপাসনা পূর্বে উক্ত হয় নাই, সেই সমুদয় উপাসনার কথা বলিতে হইবে ; এই অন্ত পরবর্তী গ্রন্থ আরুক হইতেছে । এখানে সমস্ত উপাসনার অঙ্গস্বরূপ প্রণব, দম, দান ও দয়া, এ সমুদয় বিষয়ের উপদেশ-দান করাও শুতির অভিপ্রেত । ১

‘পূর্ণম् অদঃ’—পূর্ণ অর্থ—সর্বব্যাপী—যাহা কোন পদার্থ হইতেই ব্যাবহৃত বা পৃথগ্ভূত নহে । এখানে ( ‘পূর্ণ’ পদে ) যে, নিষ্ঠা-প্রত্যয় ( ‘ত্ত্ব’ প্রত্যয় ) আছে, তাহা কর্তৃবাচ্যে হইয়াছে বুঝিতে হইবে ; [ স্মৃতৱাঃ ‘পূর্ণ’ শব্দের ব্যাপকতা অর্থ গ্রহণ করা যাইতে পারে ] । ‘অদঃ’ শব্দটী সর্বনাম শব্দ ; উহা পরোক্ষ—ইন্দ্ৰিয়ের অগোচর বস্তুর বোধক ; উহার অর্থ—সেই, অর্থাং বাক্য ও ঘনের অগোচর পরব্রহ্ম । সেই ব্রহ্ম সম্পূর্ণ অর্থাং আকাশের গ্রায় ব্যাপক, নিরস্তরু (ব্যবধান রহিত) ও উপাধিবর্জিত । সেই পরোক্ষ ব্রহ্মই আবার ‘ইদঃ’ পদবাচ্য—সোপাধিক—নামকুপাবস্থাপন ; [ স্মৃতৱাঃ ] লোকব্যবহারের বিষয়ীভূত ; তথাপি উহা পূর্ণ হ—নিজের প্রকৃত রূপ পরমাত্মাবে ব্যাপকই বুঠে ; কিন্তু উপাধি-পরিচ্ছিন্ন কার্য্যাকারে [ ব্যাপক ] নহে । সেই যে, এই বিশেষাবস্থাপ্রাপ্ত ( জগ-দাকারে প্রকটিত ) কার্য্যাত্মক ব্রহ্ম, ইহা সেই পূর্ণ—কারণকূপী পরমাত্মা হইতেই উৎপন্ন হয় । অভিপ্রায় এই যে, ইহা যদিও কার্য্যাকারে উত্তৃত হউক, তথাপি নিজের প্রকৃত স্বরূপ যে পূর্ণত্ব—পরমাত্মাব, তাহা পরিত্যাগ করে নাই ।

পুনশ্চ, কার্য্যাবস্থায়ও স্বরূপতঃ পূর্ণ যে, কার্য্য-ব্রহ্ম ( সোপাধিক আত্মা ), বিদ্যা বা তত্ত্বজ্ঞান প্রভাবে তাহার পূর্ণত্ব গ্রহণ করিয়া—আত্মার শুল্ক স্বরূপমাত্র অধিগত হইয়া অর্থাং পূর্বে যে, ভৌতিক দেহেন্দ্ৰিয়াদি উপাধির সহিত সম্বন্ধ-

( ১ ) তাংপর্য—যাহারা সম্মত ব্রহ্মের উপাসনা করেন, তাহারা মৃত্যুর পর সেই উপাসনা-বলে, ব্রহ্মলোকে গমন করেন ; সেখানে যাইয়া পুনশ্চ জ্ঞানাত্মুশৈলন করিতে থাকেন ; ক্রমে আত্মজ্ঞানের উদয় হয় ; সেই আত্মজ্ঞানের ফলে বিদ্যেহ মুক্তি প্রাপ্ত হন । এই প্রকার মুক্তিকে ‘ক্রমমুক্তি’ বলা হইয়া থাকে ।

নিবন্ধন [ ব্রহ্ম ও আত্মার মধ্যে ] ভেদ প্রতীতি ছিল, তাহা অপনীত করিয়া, উপাধিক অসত্য ভেদবুক্তি দুরীকৃত হইলে প্রর, কেবলই পূর্ণ অস্তর-বাহির শৃঙ্খল, একমাত্র পঞ্জানযন স্বত্বাবশুদ্ধ ব্রহ্মাত্ম অবশিষ্ট থাকে । ২

পূর্বে যে, “ব্রহ্ম বা ইদম্ অগ্রে আসীৎ ; তৎ আত্মানমেব অবেৎ ; তত্ত্বাত্ম তৎ সর্বমত্বৎ” এই শ্রতিবাক্য উক্ত হইয়াছে, এই ‘পূর্ণম् অদঃ’ ইত্যাদি মন্ত্রটী তাহারই অর্থপ্রকাশক মাত্র । তন্মধ্যে ‘পূর্ণম্ অদঃ’ কথাটী পূর্বোক্ত ‘ব্রহ্ম’ পদের অর্থ ; ‘পূর্ণম্ ইদম্’ কথাটী পূর্বোক্ত ‘ব্রহ্ম বা ইদম্ অগ্রে আসীৎ’ এই বাক্যসমষ্টির অর্থপ্রকাশক । অত্য শ্রতিও এইরূপ অর্থ ই প্রকাশ করিতেছে—‘যাহা এখানে, তাহাই পরলোকে ; আবার যাহা পরলোকে, তাহাই এখানে অর্থাত্ম প্রত্যক্ষগ্রাহ’ ইতি । অতএব বুঝিতে হইবে, ‘অদঃ’ শব্দের মুখ্য অর্থ যে (পরোক্ষ) পূর্ণ ব্রহ্ম, তাহাই আবার ‘ইদঃ’-পদার্থ ( অপরোক্ষ—জগতের অস্তর্গতরূপে ) পরিপূর্ণ, কেবল অবিদ্যা বশতঃ নাম-কূপ-উপাধিসংবোগে কার্য্যাবস্থায় ( তৎ-পদার্থরূপে ) অভিব্যক্ত হইয়া—সেই বে পরমার্থসত্য স্বরূপ, তাহা হইতে ভিন্নবৎ প্রতীয়বান হইয়া থাকে । আত্মাতেই পূর্ণ ব্রহ্মরূপ অবগত হইয়া—‘আমিই সেই পূর্ণ ব্রহ্মস্বরূপ’ এই প্রকারে আত্মার পূর্ণভাব গ্রহণ করিয়া, এই বগোক্ত ব্রহ্মাবিদ্যা-প্রভাবে—অবিদ্যাকৃত নাম-কূপাত্মক উপাধিসম্পর্কজনিত অপূর্ণভাব অপনীত হইলে, তখন কেবল পূর্ণস্বরূপই অবশিষ্ট থাকে ; এই অভিপ্রায়ই “তত্ত্বাত্ম তৎ সর্বমত্বৎ” বাক্যে কথিত হইয়াছে ।

সমস্ত উপনিষৎ-শাস্ত্রের প্রতিপাদ্য বে ব্রহ্ম-পদার্থ, পরবর্তী বাক্যের সহিত সম্বন্ধ সংরক্ষণের জন্য এই মন্ত্রে তাহারই পুনরুল্লেখ করা হইতেছে ; কারণ, বক্ষ্যমাণ প্রণব, দয়, দান ও দ্যুম্নামুক সাধনসমূহ ব্রহ্মবিদ্যার উপায়রূপে এখানে বিধিসিত ( যাহার বিধান করা অভিপ্রেত ), এবং উক্ত সাধন-সমূহ ‘খিল’ প্রকরণে সন্নিবিষ্ট হওয়ায় বুঝিতে হইবে যে, উহারা সমস্ত উপাসনারই অঙ্গভূতও বটে । ৩

এস্তে কেহ কেহ বর্ণনা করিয়া থাকেন—পূর্ণ কারণ হইতে পূর্ণ কার্য্য উৎপন্ন হয় ; সেই উৎপন্ন কার্য্য বর্তমান সময়েও পূর্ণ ই, এবং বৈত ভাবে পরমার্থ সত্যও বটে । প্রলরসময়ে আবার সেই পূর্ণ কার্য্যের পূর্ণভাব গ্রহণ করিয়া অর্থাত্ম আপনাতে সেই পূর্ণতা সমাধান করিয়া একমাত্র কারণকূপী পূর্ণস্বরূপই অবশিষ্ট থাকে । এইরূপে দেখা যায় যে, উৎপত্তি, স্থিতি ও প্রলয়, এই কাল-অরেই কার্য্য ও কারণের পূর্ণতা অক্ষুণ্ণ থাকে । প্রকৃতপক্ষে সেই পূর্ণতা একই

বটে, কেবল কার্য্য ও কারণের প্রভেদ অনুসারে ভিন্নবৎ ব্যবহৃত হইয়া থাকে মাত্র। এই প্রকারে প্রতীত হয় যে, একই ব্রহ্ম দ্বৈত ও অবৈত উভয়ভাবে অবস্থিত আছেন। দৃষ্টান্ত এই যে, জল, তরঙ্গ, ফেন ও বুদ্বুদ প্রভৃতি লইয়াই সমুদ্রের সমুদ্রস্তুত ; তন্মধ্যে জল ঘেমন সত্য, তেমনই জলবিকার ফেন, তরঙ্গ, বুদ্বুদ প্রভৃতি ও সত্য—প্রকৃতপক্ষে সমুদ্রেরই আত্মস্বরূপ, এবং আবির্ভাব-তিরোভাবশীল হইলেও, সে সমুদ্রের বিকার পরমার্থ সত্যই বটে ; এই প্রকার জলের তরঙ্গাদি-স্থানীয় বর্তমান সমস্ত দ্বৈত জগৎ নিশ্চয়ই পরমার্থ সত্য ; এ পক্ষে পরব্রহ্ম হইতে-ছেন—সমুদ্রের জলস্থানীয়। ৪

এই ভাবে দ্বৈতের সত্যতা রক্ষা হইলেই, বৈদিক কর্মকাণ্ডেরও প্রামাণ্য রক্ষা পাইতে পারে। পক্ষান্তরে, দ্বৈতপ্রপক্ষ যদি অবিগ্নাত, [ শুতরাঃ ] মৃগ-তৃষ্ণার ( মরীচিকার ) গ্রায় অসত্য—আভাসমাত্র হয় ; তাহা হইলে, বিষয় বা কর্মক্ষেত্র না থাকায় কর্মবিধায়ক বেদভাগের অপ্রামাণ্য হইয়া পড়ে ; তাহার ফলে [ কর্ম-কাণ্ডের সহিত জ্ঞান-কাণ্ডের ] বিরোধই উপস্থিত হয়। কেননা, যে /বেদের একদেশ উপনিষৎভাগ হইতেছে প্রমাণ, কারণ, উহা পরমার্থ সত্য অবৈত-তত্ত্বের প্রতিপাদক ; আর সেই বেদেরই অপর অংশ কর্মকাণ্ড হইতেছে অপ্রমাণ, কারণ, ইহা অসত্য দ্বৈতবিধয়ের প্রতিপাদক ; [ ইহা নিশ্চয়ই বিরুদ্ধ ]। সেই বিরোধ-ভঙ্গনার্থ—শ্রতি নিজেই ‘পূর্ণমুদঃ’ ইত্যাদি বাক্য দ্বারা সমুদ্রের দৃষ্টান্ত অনুসারে কার্য্য ও কারণ উভয়েরই সত্যতা প্রতিপাদন করিয়াছেন। ৫

না—ইহা উত্তম কথা নহে। কারণ, এ বিষয়ে অপবাদ ( বিশেষ বিধি ) ও বিকল্প কল্পনা, উভয়ই অসম্ভব। বিশেবতঃ এক্রপ কল্পনা যে শ্রতির সম্পূর্ণ অচলমৌদ্রিত, তাহা ও বলিতে পারা যায় না। কারণ ? [ উত্তর— ] ঘেমন পুরুষ-নিষ্পাদ্য ক্রিয়াসমূহকে সাধারণ বিধি দ্বারা প্রাপ্ত কার্য্যের একাংশে অপবাদ ( বাধা বা সংকোচ ) করা হইয়া থাকে ; ঘেমন হিংসামাত্রই শান্তে সাধারণভাবে নিবিদ্ধ হইয়াছে ; কিন্তু ‘তীর্থ ভিন্ন হলে হিংসা করিবে না’ এই বাক্যে আবার সেই শান্তনিষিদ্ধ হিংসারই তীর্থে—জ্যোতিষ্ঠানাদি যাগস্তুপ বিশিষ্ট কার্য্যে অপ-বাদ বা অনুমোদন করা হইয়াছে। ( ১ ) এখানে ব্রহ্মবস্তু বিষয়ে কিন্তু সেক্রপ

/ ( ১ ) তাংপর্য—শান্ত সামাজিক বিধিকে বলে ‘উৎসর্গ’, আর বিশেষ বিধিকে বলে ‘অপবাদ’। অপবাদ বিধির অধিকার মধ্যে উৎসর্গ বিধির কার্য্য হয় না, অপবাদের বিষয়ে

হইতে পারে না ; অর্থাৎ সাধারণভাবে ব্রহ্মের অবৈতত্ত্বাব প্রতিপাদন করিব্রা পুনর্বার তাহারই একদেশে যে, সেই অবৈতত্ত্বাবের অপবাদ বা প্রতিষেধ করিতে পারা বায়, তাহা নহে ; কেন না, ব্রহ্ম স্বরূপতঃ অদ্বিতীয় বলিব্রাই তাহার একদেশ কল্পনা উপপন্ন হইতে পারে না ।

এক্ষবিধৱে বিকল্প কল্পনার অসঙ্গতিও [ ত্রিলুপ ব্যাখ্যা পরিত্যাগের ] অপর কারণ । বেঘন ‘অতিরাত্র বজ্জ্বে ঘোড়শিন ( পাত্রবিশেষ ) গ্রহণ করিবে, আবার অতিরাত্র বজ্জ্বে ঘোড়শিন গ্রহণ করিবে ন্ত’ , এইকল্পে একট বজ্জ্বে ঘোড়শিনের গ্রহণ ও অগ্রহণের বিকল্প বিধান হইব্রা থাকে । সেখানে ‘ঘোড়শিন’-গ্রহণ কর্ত্তার ইচ্ছাবীন ; স্ফুতরাং কর্ত্তার ইচ্ছা হইলে গ্রহণ করিতে পারে, ইচ্ছা না হইলে গ্রহণ না করিতেও পারে ; এখানে কিন্তু সেকল হইতে পারে না ; কারণ, ব্রহ্ম একবার দৈতও হইবে, আবার অবৈতও হইবে, একলুপ বিকল্পের সন্তুষ্ট হব না ; নেহেতু ব্রহ্ম স্বতঃসিদ্ধ বস্তু, কোন পুরুষের ব্যাপারাবীন বা পুরুষপ্রয়োগনিষ্ঠান্ত নহে ; বিশেবতঃ বিরুদ্ধ বলিব্রাও এক বস্তুতে দৈতাদৈতত্ত্বাব থাকিতে পারে না । অতএব ত্রিলুপ দৈতাদৈত কল্পনা কল্পনাই শ্রতির অভিমত হইতে পারে না । ৬

শ্রতিবিরোধ এবং যুক্তিবিরোধও ইহার অপর কারণ ; [ কেন নঃ, এই পক্ষে, ] আহ্মার স্বরূপপ্রদর্শক—‘আহ্মা সৈক্ষণ্যপঞ্চের স্থায় একমাত্র প্রজ্ঞানস্বরূপ, বাহাভাস্তুর বা পূর্বাপর ভেদবজ্জিত, অগচ বাহ্য ও অভাস্তুর সর্বত্র সমভাবে বিদ্যমান ও জন্মারহিত’, ‘নেতি নেতি’—‘সুল নহে, সুন্ম নহে, হৃষ নহে, এবং দ্বরামরণভয়বজ্জিত’, ইতাদি যে সমুদ্র শ্রতির অর্থ স্ফুরিষ্ট, এবং যে সমস্তে কোন প্রকার সংশয় বা বিপর্যয়েরও সন্তুষ্টবন্ন নাই, সেই সমুদ্র শ্রতি একেবারে

১২

উৎসগের অধিকার নাই । একটী উদাহরণ এই—‘মা হিংসাৎ সর্বা ভূতানি’ অর্থাৎ কোন আণীরই হিংসা করিবে না । এখানে সামান্যতঃ হিংসামাত্রই নিষিক্ষ হইয়াছে ; এইটী উৎসগবিধি ; ইহার অপবাদবিধি হইতেছে “অগ্নিবোধীয়ং পশুমালভেত” অর্থাৎ অগ্নিবোধীয় পশু বধ করিবে, ইত্যাদি । ইহাদ্বারা পূর্বোক্ত হিংসানিষেধক বাক্যের অধিকার সংকোচিত করা হইল । বুঝিতে হইবে যে, বিশেষ বিশেষ শাস্ত্রে যে সমুদ্র হৃলে হিংসার বিধান আছে, তদতিনিক হৃলেই ঐ সামান্য হিংসা-নিষেধক শাস্ত্রের বিষয় ; স্ফুতরাং বৈধ হিংসা নিষিক্ষ নহে । পূর্বপক্ষাবলম্বী ব্রহ্মসম্বৰ্গেও উৎসগ ও অপবাদ কল্পনা করিয়া অংশভেদে দৈত ও অবৈতত্ত্বাব সংস্থাপনের প্রয়াস পাইয়াছিলেন ; ভারুকার তদুত্তরে বলিলেন যে, ব্রহ্ম বধম নিরবয়ব, তথন তাহার একদেশে দৈত, অস্তদেশে অবৈত কল্পনা কখনই সন্তুষ্ট হয় না ।

সমুদ্রজলে বিসর্জন করিতে হয় ; কারণ, উহাদের কিছুমাত্র সার্থকতা থাকে না । এপক্ষে যুক্তিবিরোধও ঘটে ; কারণ সাবয়ব ও ক্রিয়াবিশিষ্ট অনেকান্নক পদার্থ কথনও নিত্য হইতে পারে না ; আস্তা অনিত্য হইলে গ্রি সমুদ্র শান্তও যুক্তি-বিরুদ্ধ হইয়া পড়ে ; স্মৃতরাং তোমার তথাবিধ কল্পনারও সার্থকতা থাকে না ; আর আস্তার অনিত্য পক্ষে যে, কৃতনাশ ও অকৃতাভ্যাগম দোষের সম্ভাবনা নিবন্ধন কর্মকাণ্ডেরও আনর্থক্য ঘটে, তাত্ত্ব ত স্পষ্টই দেখা যাইতেছে (১) । ৭

তাল, ব্রহ্মের দ্বৈতাদৈতভাবপক্ষে ত সমুদ্রপ্রভৃতিই দৃষ্টান্ত রহিয়াছে, তবে তুমি একই বস্তুর দ্বৈতাদৈতভাবকে যুক্তিবিরুদ্ধ বলিতেছ কিরূপে ? না,— এ কগু বলিতে পার না ; কারণ, বিরোধের কারণ অন্তপ্রকার, অর্থাৎ একই বস্তুর দ্বৈতাদৈতভাব সম্বন্ধে বিরোধ বলা হয় নাই ; পরস্ত নিত্য নিরবয়ব বস্তুবিদ্যে দ্বৈতাদৈতভাবের বিরুদ্ধতা মাত্র আমরা বলিয়াছি, অর্থাৎ নিত্য ও নিরবয়ব বস্তু যে, কথনই দ্বৈতাদৈতভাববিশিষ্ট হইতে পারে না,—এই কথাই আমরা বলিয়াছি, কিন্তু জন্ম সাবয়ব বস্তুর সম্বন্ধে দ্বৈতাদৈতভাবকে বিরুদ্ধ বলি নাই । অতএব শ্রুতি, স্মৃতি ও যুক্তিবিরুদ্ধ বলিয়া এইরূপ কল্পনা কথনই উপপন্থ হইতে পারে না ; এরূপ অসং কল্পনা অপেক্ষা বরং উপনিষৎশান্ত পরিত্যাগ করাই শ্রেণঃ । ৮

তাত্ত্বার পর, ধ্যানের অবোগা বা অনুপযোগী বলিয়াও এরূপ কল্পনা শান্তসম্মত হইতে পারে না । কেন না, দৃষ্টান্তরূপে প্রদর্শিত সমুদ্র ও বন প্রভৃতি পদার্থসমূহ স্বভাবতই জন্ম-মৃগ-প্রভৃতি শতসহস্র অনর্থরাশিতে পরিপূর্ণ ; উহাদের গ্রায় সাবয়ব ও অনেকান্নক ব্রহ্মকে শ্রুতি কোথাও ধ্যেয় বা জ্ঞেয়রূপে উপদেশ করেন নাই ; শ্রুতি কেবল ব্রহ্মের প্রজ্ঞান-বনভাবেরই সর্বত্র উপদেশ করিয়াছেন ; এবং ‘এক প্রকারেই তাহাকে দর্শন করিবে’

(১) তাংপর্য—কৃতনাশ ও অকৃতাভ্যাগম দ্বারা এইপ্রকারুভ্যে কর্ম করা হইল, সেই কর্মের ফলভোগ হইল না ; অথচ যাহা তোগ করা হইতেছে, তাহা স্বকৃত কোন কর্মের ফল নহে,—উহা আগন্তুক । আস্তা যদি সাবয়ব ও ক্রিয়াবান् হয়, তাহা হইলে নিচয়ই তাহাকে অবিত্য বলিতে হইবে, কারণ, সাবয়ব ও ক্রিয়াবিশিষ্ট বস্তু কোথাও ‘নিত্য’ দেখা যায় না । আস্তা অনিত্য হইলে, ইহজন্মে যত কর্ম করা হয়, তাহার ফলভোগ শেষ হইবার পূর্বেই দেহত্যাগ করায় ‘কৃতনাশ’—স্বকৃত কর্ম বিকল হইল ; আর বর্তমান জন্মে যাহা তোগ করিতে হয়, তাহাও স্বকৃত কোন কর্মের ফল নহে ; আকশ্মিকভাবে তোগ করিতে হয় মাত্র ; স্মৃতরাং ‘অকৃতাভ্যাগম’ হইল ।

এইরূপই উপদেশ করিয়াছেন ; পক্ষান্তরে ভেদদৃষ্টির নিলাও করিয়াছেন—‘সে লোক মৃত্যুর পর মৃত্যু প্রাপ্ত হয়, যে লোক ব্রহ্মেতে ভেদ দর্শন করে’ । শ্রতি যাহার নিলা করিয়াছেন, তাহা কথনই করা উচিত হয় না ; যাহা কর্তব্যই নয়, তাহা শাস্ত্রার্থও নহে ; অতএব শ্রতি-নিন্দিত বলিয়াই ব্রহ্মের নানাজ্ব বা অনেকরসত্ত্বক ভেদবুদ্ধি কগনই ইতৈতে পারে না ; স্ফুতরাং উহা শাস্ত্রার্থক্রমেও পরিগণিত হইতে পারে না ; পক্ষান্তরে, ব্রহ্ম বে, একরসত্ত্ব বা অথগু অবৈতত্ত্বাব, তাহাই দ্রষ্টব্য (ধ্যেয় বা জ্ঞেয়) ; স্ফুতরাং তাহাই প্রশস্ত বা উত্তম ; প্রশস্তত্ত্বনিবন্ধন তাহাই শাস্ত্রের অভিপ্রেত অর্থক্রমে পরিগণিত হওয়া উচিত । ৯

আরও যে, আপত্তি করা হইয়াছে—বৈতত্ত্বাব পক্ষে বেদৈকদেশ কর্মকাণ্ডের অপ্রামাণ্য, আর কেবল উপনিষদ্ভাগের প্রামাণ্য হইতে পারে ; সে আপত্তি সঙ্গত হয় না ; বেহেতু বথাপ্রাপ্ত (লোকসিদ্ধি) বস্তুবিষয়ক উপদেশ প্রদান করাই ঐ শাস্ত্রের অভিপ্রেত অর্থ ; [ বস্তু-তত্ত্ব প্রতিপাদন করা উহার অর্থ নহে ] ; কেন না, শাস্ত্র যে, জন্মমাত্রেই পুরুষকে প্রথমতঃ বস্তুর দৈত বা অবৈতত্ত্বাব জ্ঞাপন করিয়া, পশ্চাং কর্ম বা ব্রহ্মবিদ্যার উপদেশ করিয়া থাকেন, তাহা নহে ; বিশেধতঃ বৈতবিষয়ে উপদেশ করাও আবশ্যক হইতে পারে না ; কারণ, উহা জ্ঞাতমাত্র সকল প্রাণীরই বুদ্ধির বিষয়ীভূত হইয়া থাকে । তাহার পর, বৈত যে, অসত্য—মিথ্যা, একপু বুদ্ধি ত প্রথমেই কাহারো হয় না, যে, শাস্ত্র প্রথমে বৈতপঞ্চের সত্যতা উপদেশ করিয়া, পশ্চাং উহার অসত্যতা প্রতিপাদন করিবে । [ বৈতমিথ্যাত্মক শাস্ত্রের প্রামাণ্য-ব্যাখ্যাতক হয় না ; কেন না, ] [ জগৎ-মিথ্যাত্মবাদী ] পাষণ্ডী বৌদ্ধসম্প্রদায়ের শিষ্যগণও যে, শাস্ত্রের প্রামাণ্য গ্রহণ করে না, তাহা নহে ; [ কারণ, তাহারাও জগৎকে মিথ্যা বলে, অথচ ‘স্বর্গকামঃ চৈত্যং বন্দেত’ অর্থাৎ “স্বর্গাভিলাষী পুরুষ ‘বিহারস্থান’ বন্দনা করিবে”, ইত্যাদি বাক্যের প্রামাণ্য স্বীকার করিয়া থাকে । ]

অতএব বুঝিতে হইবে যে, শাস্ত্র প্রথমতঃ অবিদ্যাজনিত লোকপ্রসিদ্ধ উপস্থিতি বৈতত্ত্বাব স্বীকার করিয়া লইয়াই, স্বত্বাবসিক অবিদ্যাবৃক্ত ও রাগ-ব্রেষাদি-দোষসম্পন্ন পুরুষকে তাহার অভিলিখিত বিষয় লাভের উপায়ভূত কর্মানুষ্ঠানের উপদেশ করিয়া থাকে ; তাহার পর, লোকপ্রসিদ্ধ ক্রিয়া কারক

ও কলভেদ বিষয়ে যাহার দোষ দর্শন হইয়াছে, এবং কর্মানুষ্ঠানে উদাসীনতা  
মাত্র ফল লাভ হইয়াছে, তাহাকে তাহার উদ্দেশ্য-সিদ্ধির উপায়ভূত  
আচ্ছাত্বদর্শনাত্মক ব্রহ্মবিষ্যার উপদেশ করিয়া থাকেন। ১০

এইরূপ উপদেশের ফলে, অধিকারী পুরুষ যে সময় উদাসীনভাবে  
অবস্থিতিরূপ ফল লাভ করেন, সে সময়ে শাস্ত্রের প্রাণ্য-চিন্তার প্রেৰণান্তর  
নিরুত্ত হইয়া থাই ; সুতরাং প্রেৰণান্তর অভাবে সে বাক্তির পক্ষে শাস্ত্রের  
শাস্ত্রভূত (শাসনকর্ত্তৃত্বও) গায়ি, থাই। বিশেষতঃ শাস্ত্র-প্রাণ্যান্তর যথন  
প্রত্যক্ষ পুরুষে পরিসমাপ্ত, তখন এ পক্ষে বিরোধের কোন সন্তোষনাই নাই ;  
কেন ন।, লোক-প্রসিদ্ধ যে, শাস্ত্র, শিষ্য ও শাশনাদি বৈতভেদ, অবৈতত্ত্বানেই  
তাহার পরিসমাপ্তি ব। অবসান হইয়া থাই। উক্ত দৈতভেদের একটী  
থার্কিলেও অপরটীর সঙ্গে বিরোধের সন্তোষনা গাক্তি, কিন্তু শাস্ত্র, শিষ্য ও  
শাশন এ সমূদ্রে যথন পরম্পর সাধেন্ত, তখন উচ্চাদের একটীও সে সময়ে  
থাকে ন। বলিতে হইবে। অতএব সর্বপ্রকার ভেদবিন্দুত্তির পর, একমাত্র  
কলাণ্যয় অবৈতত্ত্বাব শিক্ষ হওয়ায় কোনপ্রকার বিরোধেরই আশঙ্কা নাই ;  
এইজন্ত অবিরোধ বলিয়াও কিছু নাই, অর্থাৎ অবৈতত্ত্বাব নিষ্পত্ত হইবার পর,  
ভেদসংপ্রক বিরোধ ও অবিরোধ উভয়ই বিলুপ্ত হইয়া থাই। ১১

আর যদি তোমাদের সিদ্ধান্ত স্বীকারও করিয়া লই, তাহা হইলেও বলি—  
দৈতাদৈতপক্ষেও শাস্ত্র-বিরোধের কিছুমাত্র পার্থক্য নাই। যে পক্ষে সমুদ্রাদির  
দৃষ্টান্তাদ্বারে একই ব্রহ্ম দৈতাদৈতভাবাপন্ন বলিয়া স্বীকার করিয়া লই,  
সে পক্ষেও তোমার কগিত শাস্ত্রবিরোধ হইতে কোনপ্রকারেই মুক্তিলাভ করিতে  
পারিনা ; কেন ? ঘেহেতু, একই পরব্রহ্ম যথন দৈতাদৈত উভয়াত্মক,  
তখন সে ত সর্বদাই শোকমোহে অভিভূত ; সুতরাং তাহার আর উপদেশ  
গ্রহণে আকাঙ্ক্ষাই হইতে পারে না ; আর ব্রহ্মাতিরিক্ত অপর কেহ উপদেষ্টাও  
নাই ; কারণ, দৈতাদৈতভাবসম্পন্ন ব্রহ্মকে এক বলিয়াই স্বীকার করা হইয়া  
থাকে। ১২

আর যদি বল, একস্বন্দৰ্ভে ব্রহ্মবিষয়ে উপদেশ সন্তুষ্য না হয়, না হউক, দৈত  
বিদ্বন্মুহ যথন অনেক, তখন তদ্বিষয়ে ত পরম্পর উপদেশদান সন্তুষ্যপরই হয়।  
না, তাহা হইলে, দৈতাদৈত ব্রহ্ম একই, তদতিরিক্ত অন্ত কিছু নাই, তোমার  
একগা বিরুদ্ধ হয়। তাহার পর পূর্বোক্ত সমুদ্র দৃষ্টান্তও সঙ্গত হয় না ; কারণ,

বে বৈতবিষয়ে পরম্পর উপদেশ প্রদত্ত হয়, সেই বৈতবস্ত ও উপ-  
দেশের বিষয় বখন এক নহে—সম্পূর্ণ পৃথক্ক, তখন আর এ বিষয়ে সমুদ্র দৃষ্টান্ত  
উপপন্ন হইতে পারে না ।

সমুদ্র যেমন জলাভূক এক বস্তু, তেমনি ব্রহ্মকে একমাত্র বিজ্ঞানস্বরূপ স্বীকার  
করিলে, ব্রহ্মের অন্তর্ত ত আর উপদেশপ্রদান বা উপদেশ গ্রহণ—কিছুই সন্তুষ্ট  
হয় না । কেননা, একই দেবদত্ত যদি হস্তপদাদি দ্বারা বৈতভাবাপন্ন হয়, অর্থাৎ  
দেবদত্ত স্বরূপতঃ অবৈতত্ত বটে, কিন্তু হস্তপদাদি দ্বারা বৈতভাবাপন্ন—বৈতা-  
বৈতাভূক হয়, তাঙ্গ হইলে যেমন দেবদত্তের একদেশ বাগিঞ্জির ও শ্রবণেজি-  
রের অন্মে বাগিঞ্জির কেবল উপদেশকর্তা, আর শ্রবণেজির কেবল সেই  
উপদেশের গ্রাহীতা বা শ্রোতৃ, অগত দেবদত্ত উপদেশের কর্তা বা গ্রাহীতা  
কেহই নহে—এইরূপ কল্পনা করিতে পারা বাবি না ; কেননা, সমুদ্র যেমন  
কেবলই জলাভূক, তেমনি দেবদত্তও ত কেবলই বিজ্ঞানাভূক, ( চক্ষ ও  
শ্রবণেজির ত আর বিজ্ঞানাভূক নহে, উহারা অবিজ্ঞান জড় পদার্থ ) ; অতএব  
উক্ত প্রকার কল্পনা করিলে, শ্রতিবিরোধ, যুক্তিবিরোধ এবং অভিপ্রেতার্থেরও  
অসিদ্ধি সংবাটিত হয় । অতএব ‘পূর্ণমদঃ’ ইত্যাদি মন্ত্রের আমরা যেনুপ  
ব্যাখ্যা করিয়াছি, তাঙ্গই প্রকৃত অর্থ ॥ ৩৩৪॥১

ওঁম् খং ব্রহ্ম । খং পুরাণম্, বাযুরং খমিতি হ স্মাহ  
কৌরব্যায়নীপুত্রঃ, বেদোহ্যং ব্রাহ্মণা বিদুর্বেদৈনেন  
যদ্বিদিতব্যম্ ॥ ৩৩৫ ॥ ২ ॥

• ইতি প্রথমং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ১ ॥

**সূর্যলার্থঃ ১**—[ ‘ওঁম্ খং ব্রহ্ম’ ইতি মন্ত্রঃ, তস্মার্থঃ— ] খং ( আকা-  
শাখ্যঃ ) ব্রহ্ম, ওঁম্ ( ওঁক্ষারবাচ্যার্থ ইত্যার্থঃ ) । [ তচ্চ ] খং পুরাণঃ ( চিরস্তনং  
নিত্যঃ, নতু ভূতাকাশমিত্যাশয়ঃ ) ; কৌরব্যায়নীপুত্রঃ [ পুনঃ ] বাযুরং  
( বায়োরবিষ্ঠানঃ ভূতাকাশমেব ) খং ইতি আহ স্ম । অয়ং ( প্রণবঃ ) বেদঃ  
( সর্ববেদাভূকঃ ) ; ব্রাহ্মণাঃ যৎ বেদিতব্যঃ, [ তৎ ] এনেন ( ওঁক্ষারেণ ) বিদ্বঃ  
( জ্ঞানস্তি ) ; ( ইত্যেষা স্তুতিরোক্তারস্ত ) ॥ ৩৩৬॥২॥

**অুলাচুন্দাচ ১**—আকাশাভূক ব্রহ্ম ওঁক্ষার-শব্দের প্রতিপাদ্য ।  
উক্ত ‘খ’ বস্তুটী পুরাণ—নিত্য অর্থাৎ ভূতাকাশ নহে ; কিন্তু কৌর-

ব্যায়নীপুর্ণ বলেন যে, ইহা বায়ুর আশ্রয় ভূতাকাশই বটে। এই উঁকারই সমস্ত বেদস্বরূপ ; আঙ্গণগণ ইহা দ্বারাই সমস্ত জ্ঞাতব্য বিষয় অবগত হন ॥ ৩৩৫ ॥ ২ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।**—ওঁম् থং ব্রহ্মেতি মন্ত্রঃ ; অয়ঃ অগ্নাবিনিযুক্ত ইহ আঙ্গণেন ধ্যানকর্মনি বিনিযুজ্যতে । অত চ ব্রহ্মেতি বিশেষ্যাভিধানম্ , খমিতি বিশেবণম্ । বিশেবণবিশেষ্যরোচ সামানাধিকরণ্যেন নির্দেশঃ নীলোৎপলবৎ—থং ব্রহ্মেতি । ব্রহ্মদঃ বৃহদ্বস্তুমাত্রাপদোহবিশেধিতঃ, অতো বিশিষ্যতে—থং ব্রহ্মেতি । যত্তৎ থং ব্রহ্ম, তৎ ওঁম্শদ্বাচ্যম্ ওঁম্শদ্বস্তুপমেব বা, উভয়গাপি সামানাধিকরণ্যমবিরুদ্ধম্ ॥ ১

টীকা । ধ্যানশেবহেনোপনিষদৰ্থং ব্রহ্মানুষ্ঠ তত্ত্বান্বার্থং তপ্তিযিনিযুক্তঃ মন্ত্রমুখাপয়তি—ওঁম্ খমিতি । ইবে হেত্যাদিবস্তু কর্মান্তরে বিনিযুক্তহমাশক্যাহ—অয়ঃ চেতি । বিনিয়োজক-ভাবাদিতি ভাবঃ । তহি ধ্যানেহপি নায়ঃ বিনিযুক্তে । বিনিয়োজকভাবাভিশেষাদিত্যা-শক্যাহ—ইহেতি । থং পুরাণমিত্যাদি আঙ্গণং, তন্ত চ বিনিয়োজকতঃ ধ্যানসমবেত্তার্থ-প্রকাশনসামর্থ্যাং । যদপি মন্ত্রনিষ্ঠং সামর্থ্যং বিনিয়োজকং, তথাপি মন্ত্রব্রাহ্মণয়োরেকার্থহান-আঙ্গণস্তু সামর্থ্যাদ্বারা বিনিয়োজকত্বমিতি ভাবঃ । অত্রেতি মন্ত্রোত্তিঃ । বিশেবণ-বিশেষ্যতে যথোক্তসামান্যাধিকরণ্যং হেতুকরোতি—বিশেষণেতি । ব্রহ্মেতুজ্ঞে সত্যাকাঞ্জ-ভাবাং কিং বিশেষণেত্যাশক্যাহ—ব্রহ্মশক্ত ইতি । নিঃপাদিকস্তু সোপাদিকস্তু বা ব্রহ্মণো বিশেবণত্তেহপি কথং তপ্তিয়োম্পদ্বস্তুত্যাশক্যাহ—যত্নদিতি । ১

ইচ চ ব্রহ্মোপাসনসাধনত্বার্থম্ ওঁম্শদঃ প্রযুক্তঃ । তত্ত্বাচ শ্রাত্যন্তরাং “এতদাল-শ্বনং শ্রেষ্ঠেতদালশ্বনং পরম্ ।” “ওঁমিত্যাদ্বানং যুক্তীত” । “ওঁমিত্যাত্তেনবাক্ষরেণ পরং পুরুষমভিধ্যাযীত ।” “ওঁমিত্যেবং ধ্যানথ আদ্বানম্” ইত্যাদেঃ । অন্তর্থা-সত্ত্বাচ্ছেপদেশস্তু । নগো অগ্নত্ব “ওঁমিতি শংসতি” “ওমিতুদগায়তি” ইত্যেব-মাদৌ স্বাধ্যায়ারস্তাপবর্গয়োচ উঁকারপ্রযোগে বিনিয়োগাদবগম্যতে, ন চ তথাৰ্থান্তরমিহ অবগম্যতে । তত্ত্বাং ধ্যানসাধনত্বেনৈব ইহোক্তারশব্দস্তোপ-দেশঃ ॥ ২

কিমিতি যথোক্তে ব্রহ্মণ্যোম্পদ্বে মন্ত্রে প্রযুক্তাতে, তত্ত্বাহ—ইহ চেতি । ওঁম্শদ্বে ব্রহ্মোপাসনে সাধনমিত্যাত্ম মানমাহ—তথা চেতি । সাপেক্ষং শ্রেষ্ঠাং বারয়তি—পরমিতি । আদিশদেন অগ্নবো ধনুরিত্যাদি গৃহতে । ওঁ ব্রহ্মেতি সামান্যাধিকরণ্যাপদেশস্তু ব্রহ্মোপাসনে সাধনত্বমোংকারস্ত্বেত্যস্ত্রাদৰ্থাস্ত্রাসংক্ষবাচ্চ তন্ত তৎসাধনত্বমেষ্টব্যমিত্যাহ—অস্ত্রার্থেতি । এতদেব অপক্ষয়তি—যথেত্যাদিনা । অগ্নজ্ঞেতি তৈত্তিরীয়প্রতিগ্রহণম্ । অগ্নবর্গঃ স্বাধ্যায়া-বসানম্ । অর্থাত্ত্বাবগতেরভাবে কলিত্যাহ—স্ত্রাদিতি । ২

যদ্যপি ব্রহ্মাত্মাদিশক্তা ব্রহ্মণে। বাচকাঃ, তথাপি ক্রতিপ্রামাণ্যাদ ব্রহ্মণে। নেদিষ্টমভিধানম্ উঙ্কারঃ; অতএব ব্রহ্মপ্রতিপত্তে ইদং পরং সাধনম্; তচ্ছিপ্রকারেণ—প্রতীকহেন অভিধানহেন চ। প্রতীকহেন—বৰ্থা বিষ্ণুদি-প্রতিমাহভেদেন, এবম্ উঙ্কারে ব্রহ্মেতি প্রতিপত্তব্যঃ। তথা হি উঙ্কারালস্বনস্ত ব্রহ্ম প্রসীদতি,

“এতদালস্বনং শ্রেষ্ঠমেতদালস্বনং পরম্।

এতদালস্বনং জ্ঞাত্বা ব্রহ্মলোকে মহীয়তে ॥” ইতি শ্রতেঃ ॥ ৩

নমু শকাত্মুরেষপি ব্রহ্মবাচকেবু সৎসু কিমিত্যোংশক এব ধ্যানসাধনহেনোপদিগ্নতে, তত্ত্বাহ—যত্পীতি। নেদিষ্টং নিকটতমং সংপ্রিয়তমমিত্যর্থঃ। প্রিয়তমস্তপ্রযুক্তং কলমাহ—অত এবেতি। সাধনহেবাস্তুরবিশেষং দর্শয়তি—তচ্ছেতি। প্রতীকহেন কথং সাধনস্তমিতি পৃচ্ছতি—প্রতীকহেনেতি। কথমিত্যধ্যাহারঃ। পরিহৱতি—যথেতি। উঁকারে ব্রহ্মেতি প্রতিপত্তে কিং শ্বাসাহ—তথা হীতি। ৩

অত্র থমিতি ভৌতিকে প্রতীতির্থ। ভূদিতাহ,—গং পুরাণম্—চিরস্তনং খং পরমাত্মাকাশমিত্যর্থঃ। বন্ধু পরমাত্মাকাশং পুরাণং থম্, তৎ চক্ষুরাত্মবিষয়-ত্বাং নিরালস্বনমশক্ত্যং গ্রহীতুমিতি শ্রান্তাভক্তিভ্যাং ভাববিশেষেণ চ উঙ্কারে আবেশয়তি—বৰ্থা বিষ্ণুস্তান্তিভ্যাং শৈলাদিপ্রতিমায়াঃ বিষ্ণুং লোকঃ, এবম্। বাযুরং থম্—বাযুরস্মিন् বিশ্বত ইতি বাযুরং থং, থমাত্রং থমিতুচ্যতে, ন পুরাণং থম্-ইত্যেবমাহ স্ম। কোহস্রো? কোরব্যারণীপুল্রঃ; বাযুরে হি থে মুখ্যঃ থ-শব্দব্যবহারঃ, তস্মাং মুখ্যে সম্প্রতামো যুক্ত ইতি মন্ত্রতে। তত্র যদি পুরাণং ব্রহ্ম নিরূপাধিস্তরপম্, যদি বা বাযুরং থং সোপাধিকং ব্রহ্ম, সর্বগাপি উঙ্কারঃ প্রতীকহেনেব প্রতিমাবৎ সাধনস্তবং প্রতিপত্ততে “এতছে সত্যকাম, পরঞ্চপরঞ্চ ব্রহ্ম, যদোক্তারঃ” ইতিশ্রান্ত্যস্তরাং; কেবলং থশকার্থে বিপ্রতিপত্তিঃ ॥ ৪

মন্ত্রমেবং ব্যাখ্যার ব্রাহ্মণমবত্তার্থ্য ব্যাচষ্টে—তত্ত্বেত্যাদিন। মন্ত্রঃ সম্প্রমার্থঃ। নমু যথোজ্জং তত্ত্বং হেনেব ক্লপেণ প্রতিপত্তুং শক্যতে, কিং প্রতীকোপদেশেনেত্যাশক্ত্যাহ—যত্পীতি। ভাববিশেষে বুদ্ধেবিষয়প্রারবণ্যং পরিহৱত্য প্রত্যগ্ব্রহজ্ঞানাভিযুধ্যম্। উঁকারে ব্রহ্মবেশনমূদ্ধাহরণে অচরতি—যথেতি। কলাস্তুরযাহ—বাযুরমিত্যাদিন। কিমিতি স্মাধিকরণ-মব্যাকৃতমাকাশমত্র গৃহতে, তত্ত্বাহ—বাযুরে হীতি। তদেব ভূত্তাকাশাজ্জন। বিপরিণতমিতি ভাবঃ। তর্হি পক্ষস্থে সংপ্লবযানে কঃ সিদ্ধান্তঃ শ্বাসিত্যাশক্ত্যাধিকারিজ্ঞেমাশ্রিত্যাহ—তত্ত্বেতি। শ্রত্যস্তুরস্তাস্তথাসিদ্ধিসংভবাদোংকারস্ত প্রতীকহেবপি বিপ্রতিপত্তিমাশক্ত্যাহ—কেবলমিতি। ইতরত্র বিপ্রতিপত্তিষ্ঠোত্কাত্মাদিতি ভাবঃ। ৪

বেদোহৱমোক্তারঃ, বেদ বিজানাতি অনেন যদ্যদিতব্যম্; তস্মাদ্বেদ উঙ্কারে

বাচকঃ অভিধানম্। তেনাভিধানেন বদ্বেদিতব্যঃ ব্রহ্ম প্রকাশ্যানম্ অভিধীয়ানঃ বেদ সাধকো বিজানাতি উপলভতে, তস্মাদ্বেদোহুমিতি ব্রাহ্মণা বিদ্বঃ। তস্মাদ্ ব্রাহ্মণানামভিধানত্ত্বেন সাধনস্থমভিপ্রেতম্ উঁকারস্ত্ব ॥ ৫

অতীকপক্ষমুপগাত্তাভিধানপক্ষমুপগাত্তি—বেদোহুমিতি। তদেব প্রকঞ্চনতি—তেনেতি। বেদেভ্যাদো তচ্ছব্দো জ্ঞষ্টব্যঃ। ব্রাহ্মণা বিদ্বরিতি বিশেষনির্দেশস্ত তাংপর্যমাহ—তস্মাদিতি ॥ ৫

অথবা বেদোহুমিত্যাদি অর্থবাদঃ। কথম্? উঁকারো ব্রাহ্মণঃ অতীকদেন বিহিতঃ; ওঁম্ থঃ ব্রহ্মেতি সামানাধিকরণ্যাঃ, তস্ত্ব স্তুতিরিদানীঃ বেদত্তেন—সর্বো হি অরঃ বেদঃ উঁকার এব; এতৎপ্রভব এতদাহুকঃ সর্ব পাগ্ বজুঃ সামাদি-ভেদভিন্ন এবঃ উঁকারঃ, “তদ্যগা শঙ্কুনা সর্বাণি পর্ণানি” ইত্যাদিশ্রুতান্তরাঃ। ইতশ্চাযঃ বেদ উঁকারঃ, বদ্বেদিতব্যম্, তঃ সর্বঃ বেদিতব্যমোক্ষারণেব বেদ এনেন, অতোহুমোক্ষারো বেদঃ। ইতরস্ত্বাংপ বেদস্ত্ব বেদস্ত্ব অত এব; তস্মাদ্বিশিষ্টোহুম্ উঁকারঃ সাধনত্তেন প্রতিপত্তব্য ইতি। অগবা বেদঃ সঃ; কোহসৌ? বঃ ব্রাহ্মণা বিদ্বরোক্ষারম্। ব্রাহ্মণানাঃ হি অসৌ প্রণবোলগীগাংসি-বিকল্পেবিজ্ঞেযঃ; তস্মিন্প প্রযুজ্যমানে সাধনত্তেন সর্বো বেদঃ প্রযুক্তে। ভবতীতি ॥ ৩৩৫ ॥ ২ ॥

পঞ্চমাধ্যায়স্ত্ব প্রথমব্রাহ্মণভাষ্যম্ ॥ ৫ ॥ ১ ॥

অতীকপক্ষেহপি বেদোহুমিত্যাদিগ্রাহ্যে নির্বাহতীত্যাহ—অথবেতি। বিধ্যভাবে কণ্ঠমুর্থ-বাদঃ সংভবতীত্যাশক্য পরিহরতি—কথমিত্যাদিন।। বেদত্তেন স্তুতিমোক্ষারস্ত্ব সংগ্রহ-বিবরণাভ্যাঃ দর্শয়তি—সর্বো হীতি। উঁকারে সর্বস্ত নামজাতস্তান্তর্ভাবে প্রমাণমাহ—তদ্যথেতি। তত্ত্বেব হেতুত্বমবত্তায্য ব্যাকরণোতি—ইতশ্চেতি। বেদিতব্যঃ পরমপরঃ বা ব্রহ্ম। ‘বে ব্রহ্মণী বেদিতব্যে’ ইতি প্রত্যন্তরাঃ। তদ্বেদনসাধনত্তেহপি কথমোংকারস্ত্ব বেদস্ত্ব-মিত্যাশক্যাহ—ইতরস্তাপীতি। অতএব বেদিতব্যবেদনহেতুত্বাদেবেত্যৰ্থঃ। অতীকপক্ষে বাক্যবোজনাঃ নিগময়তি—তস্মাদিতি। অভিধানপক্ষে অতীকপক্ষে চৈকং বাক্যমেকৈকত্র ঘোজয়িত্বা পক্ষহস্তেহপি সাধারণেন যোজয়তি—অথবেতি। তস্ত পূর্বোক্তনীত্যা বেদত্তে লাভঃ দর্শয়তি—তস্মিন্পতি। ওকারস্ত্ব ব্রহ্মোপাস্ত্বসাধনস্থমিথঃ সিঙ্কমিতুপসংহর্তু-মিতিশক্তঃ। ৩৩৫ ॥ ২ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদ্বাত্তাত্ত্বটীকার্যাঃ পঞ্চমাধ্যায়স্ত্ব প্রথমব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ১ ॥

**তাত্ত্বাত্ত্বাদ ।**—‘ওঁম্ থঃ ব্রহ্ম’ এই বাক্যটী একটী মন্ত্র ; এই মন্ত্রটী অন্ত কোথাও বিনিযুক্ত বা ব্যবহৃত হয় নাই ; কেবল এখানেই ধ্যানকার্যে বিনিযুক্ত হইতেছে। এখানে ‘ব্রহ্ম’ শব্দটী বিশেষ্যে, ‘থ’ শব্দটী তাহার বিশেষণকাপে

ব্যবহৃত হইয়াছে। ‘নীলোৎপল’ পদের ‘নীল’ ও ‘উৎপল’ শব্দের আৱ এখানেও বিশেষণ ‘থং’ শব্দের ও বিশেষ্য ‘ত্রঙ্গ’ শব্দের সামান্যাধিকরণ্য অর্থাৎ অভেদ বিশেষণ-বিশেষ্যভাব নির্দেশ কৰা হইয়াছে। বিশেষণশৃঙ্খলা ‘ত্রঙ্গ’ শব্দটী সাধারণতঃ বৃহৎ বস্তুগত বুৰাইয়া থাকে; এই জন্য বিশেষ কৱিয়া বলা হইল যে, ‘থং ত্রঙ্গ’ ইতি। [ইহার অর্থ এই যে, ] সেই যে, থ ত্রঙ্গ, তাহা ওক্ষারস্বরূপই ; উভয় পক্ষেই ঐক্যপ অভেদ নির্দেশ বিৱৰণ হয় না। ১

ওঁ শব্দটী যে, উপাসনার সাধন, ইহা জ্ঞাপনের নিমিত্ত এখানে ওঁ শব্দ প্রযুক্ত হইয়াছে। এ বিষয়ে অন্য শৃঙ্খলাও আছে—‘এই ওঁম্কারই শ্রেষ্ঠ আলম্বন, ইহাই উত্তম অবলম্বন বা ধ্যানের বিষয়’, ‘ওঁম-ইত্যাকারে আমাতে সমাহিত হইবে’, ‘ওঁম’ এই অক্ষরস্বরূপেই পরম পুরুষকে ধ্যান কৱিবে’, ‘তোমরা ওঁম-ইত্যাকারেই ধ্যান কৱিবে’ ইত্যাদি। বিশেষতঃ এই উপদেশের অন্যপ্রকার অর্থ সন্তুষ্টিপূর্ণও হয় না ; অন্যত্র ‘ওঁম-ইত্যাকারে সন্তুষ্টিগান কৰে’, ‘ওঁম-ইত্যাকারে উল্লজ্জীথ গান কৰে’ ইত্যাদি স্থলে যেকুপ বেদগ্রহণের আদিতে ও অন্তে ওঁক্ষারের প্রয়োগ বা বাবহার বিনিয়োগবাক্য হইতে জানিতে পারা যায়, এখানে কিন্তু ওঁক্ষারের সেকুপ অন্য কোনপ্রকার অর্থ বুৰা যায় না। অতএব বুৰিতে হইবে যে, কেবল ধ্যান-সাধন বা ধ্যানের আলম্বনস্বরূপেই এখানে ওঁক্ষারের উপদেশ, অন্য উদ্দেশ্যে নহে। ২

যদিও ত্রঙ্গ, আমা প্রভৃতি শব্দগুলিও ত্রঙ্গের বাচক বটে, তথাপি শৃঙ্খলাগত প্রমাণ হইতে জানিতে পারা যায় যে, ‘ওঁক্ষারই তাহার থুব ঘনিষ্ঠ বা প্রিয় নাম’ ; এই কারণেই ইহা ত্রঙ্গোপাসনার একটী অতি উৎকৃষ্ট সাধন বা উপায়। এই ওঁক্ষার শব্দটী প্রতীকরণে ও অভিধানস্বরূপেও ধ্যানসাধন হয়। প্রতীকরণে যথা—বিশুণ্প্রভৃতি প্রতিমাং যেকুপ বিশুণ্প্রভৃতির সহিত অভিন্নভাবে উপাসিত হয়, এই ওঁক্ষারকেও তদুপ ত্রঙ্গস্বরূপেই উপাসনা কৱিতে হয়। এইরূপে যে লোক ওঁক্ষারকে আলম্বন কৱিয়া উপাসনা কৰে, ত্রঙ্গ তাহার প্রতি প্রসম্ভ হইয়া থাকেন ; কারণ, অন্যশৃঙ্খলাতে আছে ‘ইহাই ধ্যানের শ্রেষ্ঠ অবলম্বন, ইহাই ধ্যানের উত্তম আলম্বন, এই আলম্বন অবগত হইয়া ত্রঙ্গলোকে বিৱাজ কৱেন’ ইতি। ৩

তথু ‘থ’ বিশেষণ থাকিলে পঞ্চভূতের অন্তর্গত আকাশেরও প্রতীতি হইতে পারে, তন্মিবারণার্থ বলিতেছেন—এই ‘থ’ পদার্থটী পুরাণ—চিৰস্তন

(ନିତ୍ୟ) ଅର୍ଥାଏ ‘ଥ’ ଅର୍ଥ ପରମାତ୍ମାକାଶ । ‘ପୁରାଣ ଥ’ ସେ ପରମାତ୍ମାକାଶ, ତାହା ଚକ୍ରରାଦି ଇଞ୍ଜିନ୍ରେର ଅବିଵର; କୋନ ଏକଟୀ ଅବଲମ୍ବନେର ସାହାଯ୍ୟ ବ୍ୟତୀତ ତାହାକେ ଗ୍ରହଣ କରିତେ ପାରା ଯାଏ ନା; ଏଇ ଅନ୍ତ ଶକ୍ତି ଓ ଭକ୍ତି ସହକାରେ ଏବଂ ଆବେଗପୂର୍ଣ୍ଣ ହୃଦୟେ ଉଙ୍କାରେ ମନୋନିବେଶ କରିତେ ହୁଏ; ସାଧକ ଲୋକ ସେମନ ବିଷୁଵ ଅଙ୍ଗଚିହ୍ନିତ ପ୍ରତିମାର ବିଷୁଵକେ ଅବଲମ୍ବନ କରିଯା ମନୋନିବେଶ କରିଯା ଥାକେ, ଇହାଓ ତେବେନଈ । ‘ବାୟୁର୍ବ୍ଦ ଥମ୍’—ବାୟୁ ବାହାତେ ଆଛେ, ତାହା ‘ବାୟୁରମ୍’; ‘ଥମ୍’ ଅର୍ଥ—ଆକାଶମାତ୍ର, କିନ୍ତୁ ‘ପୁରାଣ ଥ’—ପରମାତ୍ମାକାଶ ନହେ, ଏଇ ପ୍ରକାର ବଲିଯାଇଛେ । କେ ବଲିଯାଇଛେ? ନା, କୌରବ୍ୟାଯନୀର ପୁତ୍ର । ତିନି ମନେ କରେନ—ବାୟୁର ଆଶ୍ରମଭୂତ ଆକାଶେଇ ସାଧାରଣତଃ ‘ଥ’ ଶବ୍ଦେର ମୁଖ୍ୟ ବ୍ୟବହାର ହଇଯା ଥାକେ; ଅତେବେ ମୁଖ୍ୟ ଅର୍ଥେର ପ୍ରତୀତି ହୋଇଥି ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ । ୫

ତମ୍ଭେ, ପୁରାଣ ଥ ସଦି ନିରୁପାଧିକ ବ୍ରଙ୍ଗ ହନ, ଆର ସଦି ବା ‘ବାୟୁ’ ଥ—ସୋପାଧିକ ବ୍ରଙ୍ଗ ହନ, ଉତ୍ତର ଅର୍ଥେ ଇ ଉଙ୍କାର ଶଦ୍ଦଟୀ ପ୍ରତିମାର ହାର ଉପାସନାର ସାଧନ ବା ଆଲମ୍ବନଭାବ ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଏ; କାରଣ, ଅନ୍ତ ଶ୍ରତିତେ ଆଛେ ‘ହେ ସତ୍ୟକାମ, ଇହାଇ ପର ଓ ଅପର ବ୍ରଙ୍ଗ—ଯାହା ‘ଉଙ୍କାର’ । ଏଥାନେ କେବଳ ‘ଥ’ ଶବ୍ଦେର ଅର୍ଥ ଜଇଯାଇ ବିରୋଧ; [ କିନ୍ତୁ ଉହାର ସାଧନର ଅଂଶେ କାହାରୋ ଆପନ୍ତି ନାହିଁ ] । ୬

‘ବେଦୋହୟମ୍ ଉଙ୍କାରଃ’—ସେହେତୁ ଲୋକେ ଏଇ ଉଙ୍କାର ଦ୍ୱାରାଇ ବେଦିତବ୍ୟ ( ଜ୍ଞାତବ୍ୟ ) ବିଷୱ ବିଶେଷଭାବେ ଅବଗତ ହଇଯା ଥାକେ, ସେଇ ହେତୁ ବ୍ରଙ୍ଗବାଚକ ଉଙ୍କାର ଶଦ୍ଦଟୀ ‘ବେଦ’ ଅର୍ଥାଏ ବ୍ରଙ୍ଗେର ନାମ; ବେହେତୁ ସାଧକ ବ୍ୟକ୍ତି ବେଦିତବ୍ୟ ଅର୍ଥାଏ ଅବଶ୍ୟ-ଜ୍ଞାତବ୍ୟ ବ୍ରଙ୍ଗକେ ଏଇ ଉଙ୍କାରଙ୍ଗପ ଅଭିଧାନ ବା ନାମ ଦ୍ୱାରା ବିଶେଷଭାବେ ଜ୍ଞାନିଯା ପାକେନ—ଉପଲବ୍ଧି କରିଯା ଥାକେନ, ସେଇ ହେତୁ ବ୍ରାହ୍ମଣଗଣ ଇହାକେ ‘ବେଦ’ ବଲିଯା ଜାନେନ । ଅତେବେ ବୁଝିତେ ହିଁବେ ଯେ, ଉଙ୍କାର ବେ, ବ୍ରଙ୍ଗବାଚକଙ୍ଗପେ ଉପାସନାର ଏକଟୀ ବିଶେଷ ସାଧନ, ତାହା ଜ୍ଞାପନ କରାଇ ବ୍ରାହ୍ମଣଗଣେର ଐନ୍ଦ୍ରିୟ ଅର୍ଥପ୍ରତୀତିର ତାତ୍ପର୍ୟ । ୬

ଅର୍ଥବା ‘ବେଦୋହୟମ୍’ ଇତାଦି ବାକ୍ୟ କେବଳ ଅର୍ଥବାଦ ମାତ୍ର, ଅର୍ଥାଏ ଉଙ୍କାରେର ସ୍ତତି-ପ୍ରକାଶକ ମାତ୍ର । କି ପ୍ରକାର? ନା, ଉଙ୍କାର ଏଥାନେ ବ୍ରଙ୍ଗେର ପ୍ରତୀକଙ୍କପେ ବିହିତ ହଇଯାଛେ । ଏଥାନେ ‘ଓମ୍ ଥଂ ବ୍ରଙ୍ଗ’ ଏଇଙ୍କପ ଅଭେଦ ବିଶେଷ-ବିଶେଷଭାବେ ନିର୍ଦ୍ଦେଶଦ୍ୱାରା ତାହାର ସ୍ତତି କରିତେଛେ ଯେ, ସମସ୍ତ ବେଦ ଏଇ ଉଙ୍କାରେରଇ ସ୍ଵରୂପ । ଝକ୍, ସଜ୍ଜଃ, ସାମ ଓ ଅର୍ଥରୀଦି ନାମେ ବିଭିନ୍ନ ସମସ୍ତ ବେଦ ଏଇ ଉଙ୍କାର ହିତେହି ଉତ୍ୱୁତ, ଏବଂ ଏଇ ଉଙ୍କାରଙ୍ଗପ—ଏଇ ଉଙ୍କାରଇ । ସେହେତୁ ଅନ୍ତ ଶ୍ରତିତେ ଆଛେ ‘ସେମନ ଶକ୍ତୁଦ୍ୱାରା ସମସ୍ତ ପତ୍ର ବିନ୍ଦ’ ହୁଏ ଟତ୍ୟାଦି । ଏଇ କାରଣେ ଏଇ ଉଙ୍କାର ବେଦଙ୍ଗପ; ସେହେତୁ

যাহা কিছু বেদিতব্য, সেই সমস্ত বেদিতব্য বিষয় এই উঁকার দ্বারাই সাধক ব্যক্তি জানিবা থাকেন; এই কারণেই উঁকার ‘বেদ’। প্রসিদ্ধ অপর বেদের বে বেদস্ত, তাহাও এই কারণেই; অতএব ঈদৃশ বিশেষ গুণবৃক্ত উঁকারকে সাধনরূপে অবলম্বন করিবে। অথবা, তাহাই বেদ; তাহা কি? না, ব্রাহ্মণগণ যাহাকে উঁকার বলিয়া জানেন; কারণ, প্রণব ও উদগীথ প্রভৃতি শব্দে এই উঁকারই ব্রাহ্মণগণের বিজ্ঞেয়; যেহেতু সেই প্রণবকে যদি সাধনরূপে প্রয়োগ করা যায়, তাহা তইলে সমস্ত বেদই প্রযুক্ত বা ব্যবহৃত হইয়া থাকে; [ স্মৃতরাঃ এখানে গ্রীষ্ম বাক্যটী অর্থবাদস্বরূপেই গ্রহণীয় ] ॥ ৩৩৪-৫ ॥ ১-২ ॥

ইতি পঞ্চমাধ্যায়ে প্রথম ব্রাহ্মণের ভাষ্যানুবাদ ॥ ৫ ॥ ১ ॥

ত্রয়ঃ প্রাজাপত্যঃ প্রজাপর্তো পিতরি ব্রহ্মচর্যমূর্খুর্দেবা  
মনুষ্যা অস্মরাঃ । উষিত্তা ব্রহ্মচর্যং দেবা উচুত্ব'বীতু নো-  
ভবানিতি, তেভ্যো হৈতদক্ষরমুবাচ—দ-ইতি । ব্যজ্ঞাসিষ্টাঽ  
ইতি ? ব্যজ্ঞাসিষ্ঠেতি হোচুর্দাম্যতেতি ন আখ্যেতি, ওমিতি  
হোবাচ ব্যজ্ঞাসিষ্টেতি ॥ ৩৩৬ ॥ ১

সরলার্থঃ ।—ত্রয়ঃ ( ত্রয়ঃ ) প্রাজাপত্যঃ ( প্রজাপতেঃ অপত্যানি )—  
দেবাঃ মনুষ্যাঃ অস্মরাশ পিতরি প্রজাপর্তো ব্রহ্মচর্যম্ উষুঃ ( ব্রহ্মচারি-  
রূপেণ প্রজাপতিসমীপে বাসঃ চক্রঃ ) । [ তত্ত্ব ] দেবাঃ ব্রহ্মচর্যম্ উষিত্তা উচুঃ  
( প্রজাপতিম্ উক্তবস্তঃ ),—ভবান্নঃ ( অস্মান् ) ব্ৰীতু ( তত্ত্বম্ উপদিশতু )  
ইতি ; তেভ্যঃ ( দেবেভ্যঃ ) এতৎ অক্ষরঃ ( বৰ্ণঃ ) উবাচ ( উক্তবান্ )  
[ প্রজাপতিঃ ] । [ কিং তৎ অক্ষরম্ ? ইত্যাহ— ] ‘দ’ ইতি ( ‘দ’  
ইত্যক্ষরমুক্তবান্ প্রজাপতিরিত্যর্থঃ ) । [ প্রজাপতিঃ এবমুক্তা পপ্রচ্ছ— ]  
ব্যজ্ঞাসিষ্টা ( ব্যজ্ঞাসিষ্ট—বিজ্ঞাতবস্তঃ ) ? [ যুরম্ ইতি শেষঃ ] । [ দেবা  
উচুঃ— ] ব্যজ্ঞাসিষ্ট ( বিশেবেণ জ্ঞাতবস্তঃ ) [ বুরম্ ইতি শেষঃ ] ইতি ।  
[ কিম্ ? ] [ যুরঃ ] দাম্যত ( স্বভাবতঃ অদান্তা যুরঃ দান্তাঃ—দমগুণা-  
শিতাঃ—শান্তাঃ ভবত ) ইতি নঃ ( অস্মান্ ) আথ ( উক্তবান্ ) [ তত্ত্ব ইতি  
শেষঃ ] । [ ততঃ ] ওম্ ইতি ( অঙ্গীকারে ) ব্যজ্ঞাসিষ্ট ইতি হ উবাচ  
[ প্রজাপতিঃ ] ॥ ৩৩৬ ॥ ১ ॥

মুলাচুরূপ ।—প্রজাপতির তিমঙ্গেণীয় পুত্র—দেবতা, মনুষ্য

ও অসুরগণ পিতা প্রজাপতির নিকট ব্রহ্মচর্য বাস করিয়াছিলেন। তন্মধ্যে দেবতাগণ ব্রহ্মচর্য পরিসমাপ্ত করিয়া [প্রজাপতিকে] বলিলেন,—আপনি আমাদিগকে উপদেশ প্রদান করুন। প্রজাপতি তাহাদিগকে ‘দ’ এই একটীমাত্র অঙ্গের উপদেশ করিলেন, এবং জিজ্ঞাসা করিলেন—তোমরা ইহার অর্থ উত্তরক্ষেত্রে বুঝিয়াছ কি? দেবগণ বলিলেন—হঁ, বুঝিয়াছি; আপনি আমাদিগকে ‘দান্ত’ অর্থাৎ দমণ্ডণাপ্রিত—সংযতেন্দ্রিয় হইবার নিমিত্ত আদেশ করিতেছেন। প্রজাপতি বলিলেন—হঁ, তোমরা ঠিক বুঝিয়াছ ॥ ৩৩৬ ॥ ১ ॥

**শাঙ্কুরভাণ্যম্ ।**—অধুনা দমাদিসাধনত্রয়বিধানার্থোহয়মারম্ভঃ। অয়ঃ—ত্রিসংজ্ঞাকাঃ প্রাজাপত্যাঃ প্রজাপতেরপতানি প্রাজাপত্যাঃ; তে কিম্? প্রজাপতৌ পিতরি, ব্রহ্মচর্যঃ—শিষ্যবৃত্তের্ক্ষচর্যস্ত প্রাধান্তাৎ শিষ্যাঃ সন্তঃ ব্রহ্মচর্যম্ উষুঃ উধিতবন্ত ইত্যর্থঃ। কে তে? বিশেবতঃ দেবা মনুষ্যা অসুরাশ। তে চ উধিজ্ঞা ব্রহ্মচর্যঃ কিঞ্চকুর্বন্নিত্যচতে,—তথাং দেবা উচুঃ পিতরঃ প্রজাপতিঃ প্রতি। কিমিতি? ব্রৌতু কথয়তু, নঃ অস্ত্র্যঃ যদচুশাসনঃ ভবানিতি। তেভা এবমথিত্যে হ এতদক্ষরঃ বর্ণমাত্রমুবাচ—দ-ইতি।

উক্তা চ তান् পপ্রচ্ছ পিতা—কিং ব্যজ্ঞাসিষ্ট ইতি, মরা উপদেশার্থমত্তি-হিতশ্চাক্ষরস্ত্যার্থঃ বিজ্ঞাতবন্তঃ আহোশ্চিন্নেতি। দেবা উচুঃ—ব্যজ্ঞাসিষ্টেতি বিজ্ঞাতবন্তো বয়ম্। ঘন্তেবম্, উচ্যতাং কিং ময়োক্তমিতি? দেবা উচুঃ—দান্তাত—অদান্তা শূরঃ স্বভাবতঃ, অতো দান্তা ভবতেতি নঃ অস্মান্ আথ কথৱসি। ইতর আহ—ওমিতি সম্যক্ত ব্যজ্ঞাসিষ্টেতি ॥ ৩৩৬ ॥ ১ ॥

টিক। ব্রাহ্মণান্তরম্ভ তাংপর্যমাহ—অধুনেতি। তত্ত্বানঃ সর্বোপাস্তিশেষহেনেতি প্রষ্টব্যম্। আখ্যায়িকাপ্রবৃত্তিরারম্ভঃ। পিতরি ব্রহ্মচর্যমুৰুৱিতি সংবক্ষঃ। প্রজাপতিসমীক্ষে ব্রহ্মচর্যনাসমাত্রেণ কিমিত্যসৌ দেবাদিভ্যো হিতঃ ক্রযাদিত্যাশক্যাহ—শিষ্যবৃত্তে সংবক্ষিলো যে ধৰ্মান্তরাঃ মধ্যে ব্রহ্মচর্যস্ত্রেত্যাদি বোজ্যম্। তেষামিতি নির্ধারণে সঠী। উহাপোহশক্তানামেব শিষ্যবৃত্তিতে ঘোতনার্থো হশকঃ। বিচারার্থী পুত্রিনিত্যান্তীকৃত্য প্রশংসেব ব্যাচন্তে—মরেতি। ওমিত্যকুজ্ঞামেব বিভজতে—সম্যগিতি ॥ ৩৩৬ ॥ ১ ॥

**ভাণ্যানুবাদ ।**—অতঃপর ‘দম’ প্রভৃতি তিনপ্রকার সাধন বিধানের নিমিত্ত এই প্রকরণ আবৃক্ষ হইতেছে। ‘অয়ঃ’ অর্থ—ত্রিসংখ্যক (তিন-

প্রকার); ‘প্রজাপত্য’ অর্থ—প্রজাপতির সন্তান। তাহারা কি [করিয়া-  
ছিল? ] না, পিতা প্রজাপতির নিকট—ব্রহ্মচর্য বাস করিয়াছিল। ব্রহ্মচর্যই  
শিষ্যত্ব ব্যবহারের প্রধান অঙ্গ; স্মৃতিরাং বুঝিতে হইবে যে, তাহারা ঘোগ্য শিষ্য-  
ভাবে বাস করিয়াছিল। তাহারা কাহারা? বিশেষতঃ দেবতা, মহুষ্য ও অস্তুর-  
গণ। তাহারা ব্রহ্মচর্য বাস করিয়া যে কি করিয়াছিল, তাহা বলা হইতেছে—  
তাহাদের মধ্যে প্রগমতঃ দেবগণ পিতা প্রজাপতিকে বলিলেন। কি বলিলেন?  
আমাদের সম্মুখে যাহা সঙ্গত অনুশাসন, তাহা আপনি বলুন। এইরূপে  
উপদেশপ্রার্থী তাহাদিগকে প্রজাপতি এই অক্ষরটা—‘দ’ এই একটীমাত্র বর্ণ  
বলিয়াছিলেন—

পিতা প্রজাপতি ঐ অক্ষর উপদেশ করিয়া তাহাদিগকে জিজ্ঞাসা করিয়া-  
ছিলেন—তোমরা বুঝিয়াছ কি ? অর্থাৎ আমি উপদেশচ্ছলে যে অক্ষরটী বলিলাম,  
তাহার অর্থ কি বিশেষভাবে হস্তযুক্ত করিয়াছি ? অথবা কর নাই ? দেবগণ  
বলিলেন—আমরা উত্তমক্রমে বুঝিয়াছি। তাল, যদি বুঝিয়া গাক, তবে বল  
দেখি, আমি তোমাদিগকে কি বলিয়াছি ? দেবগণ বলিলেন—আপনি বলিয়া-  
ছেন—‘দায়ত’, অর্থাৎ তোমরা স্বত্বাবতই অদান্ত—অসংবত, অতএব তোমরা  
সংবমশ্নীল হও ; এই কথা আপনি আমাদিগকে বলিয়াছেন। প্রজাপতি বলিলেন—  
ই, তোমরা যথার্থ ই বুঝিয়াছ ॥ ৩৩৬ ॥ ১ ॥

অথ হৈনং মনুষ্যা উচুত্ব'বীতু নো ভবানিতি, তেভ্যো-  
হৈতদেবাক্ষরমুবাচ দ-ইতি, ব্যজ্ঞাসিষ্টাও ইতি, ব্যজ্ঞাসিষ্টেতি  
হোচুদ্দিতেতি ন আখেতি, ওমিতি হোবাচ ব্যজ্ঞাসিষ্টেতি  
॥ ৩৩৭ ॥ ২ ॥

সর্বলার্থঃ ১—অথ ( অনন্তরম् ) মহুষ্যাঃ এনং ( প্রজাপতিঃ ) উচুঃ হ  
 ( উক্তবস্তুঃ কিল )—ভবান্নঃ ( অশ্বান् ) খ্রীতু ইতি । এবমুক্তঃ [ প্রজাপতিঃ ]  
 তেজ্যঃ ( মহুষ্যেভ্যঃ ) হ এতৎ এব অক্ষরঃ—‘দ’ ইতি উবাচ । [ ততঃ পপ্রচ্ছ ]  
 ব্যজ্ঞাসিষ্টা ( ব্যজ্ঞাসিষ্ট—বিশেষেণ জ্ঞাতবস্তুঃ যুক্তম্ ) ? ইতি । [ মহুষ্যাঃ ] হ  
 উচুঃ—ব্যজ্ঞাসিষ্ম ( বিশেষেণ জ্ঞাতবস্তুঃ বয়ম্ ) ইতি—‘দত্ত’ ( দানং কুরুত )  
 ইতি নঃ ( অশ্বান् ) আখ ( উক্তবান্ন ভ্য ) ইতি । [ এতৎ শ্রত্বা প্রজাপতিঃ ]  
 উবাচ হ—ওম ইতি ( অঙ্গীকারে ) ব্যজ্ঞাসিষ্ট ইতি ॥ ৩৩৭ ॥ ২ ॥

**ମୂଳାଚୁନ୍ଦ ।—ଅତଃପର ମନୁଷ୍ୟଗଣ ପ୍ରଜାପତିକେ ବଲିଲ—**

আপনি আমাদিগকে উপদেশ প্রদান করুন। প্রজাপতি তাহাদিগকেও  
'দ' এই একটী মাত্র অক্ষরই উপদেশ করিলেন, [ এবং উপদেশের  
পর জিজ্ঞাসা করিলেন— ] উত্তমরূপে বুঝিয়াছ কি ? [ মনুষ্যগণ ]  
বলিল—হঁ, উত্তমরূপেই বুঝিয়াছি—আপনি আমাদিগকে দান  
করিতে উপদেশ দিতেছেন। [ প্রজাপতি ] বলিলেন—হঁ, তোমরা  
যথার্থ ই বুঝিয়াছ ॥ ৩৩ ॥ ২ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।**—সমানমত্তাঃ। স্বভাবতো লুক্তা যুরম, অতো যথাশক্তি  
সংবিভজত—দত্তেতি নঃ অশ্বান্ আথ, কিম্চন্দ ক্রয়াৎ নো হিতমিতি  
মনুষ্যাঃ ॥ ৩৩ ॥ ২ ॥

টীকা। সমানত্বেনোভৱত্ত সর্বশ্রেবার্থবাদস্তাবাখ্যেরত্তে প্রাপ্তে দত্তেত্যত্র তাংপর্যমাহ—  
স্বভাবত ইতি। দানমেব লোভত্যাগক্রপমুপদিষ্টমিতি কুতো নিদিষ্টঃ, কিংবুচ্ছদেব হিতঃ  
কিঞ্চিদাদিষ্টঃ কিং ন স্যাদিভ্যাশক্যাহ—কিমঙ্গদিতি ॥ ৩৩ ॥ ২ ॥

**ভাষ্যালুবাদ ।**—শ্রতির অত্যাঃশের ব্যাখ্যা পূর্বালুক্তপ; বিশেব  
এই বে, মনুষ্যগণ বলিল—আপনি আমাদিগকে এই উপদেশ দিয়াছেন  
বে, তোমরা স্বভাবতই লোভপরতত্ত্ব ; অতএব শক্তি অনুসারে তোমরা দান কর—  
স্বীর ধন বিভাগ করিয়া দাও। আপনি আমাদিগকে এই উপদেশই দিয়াছেন ;  
ইহা ভিন্ন আমাদিগকে আর কি উপদেশ দিবেন ? ॥ ৩৩ ॥ ২ ॥

অথ হৈনমশ্বরা উচুত্ব'বীতু নো ভবানিতি, তেভ্য। হৈতদেবা-  
ক্ষরমুবাচ দ-ইতি, ব্যজ্ঞাসিষ্টাঽ ইতি, ব্যজ্ঞাসিষ্ঠেতি হোচুর্দয়-  
ধ্বমিতি ন আথেতি, ওমিতি হোবাচ ব্যজ্ঞাসিষ্টেতি, তদে-  
তদেবৈষ। দৈবী বাগনুবদতি স্তনয়িত্তুর্দ-দ-দ-ইতি—দাম্যত দত্ত  
দয়ধ্বমিতি। তদেতত্ত্বাম্ শিষ্ফেদমং দানং দয়ামিতি ॥ ৩৩॥৩॥

ইতি দ্বিতীয়ং ব্রাহ্মণম্ ॥৫॥২।

**সন্ত্বলার্থঃ ।**—অথ ( অতঃপরম ) অশ্বরাঃ হ এনং ( প্রজাপতিঃ ) উচুঃ—  
ভবান্নঃ ( অশ্বান ) ব্রবীতু ইতি। [ এবমুক্তঃ প্রজাপতিঃ ] তেভ্যঃ ( অশ্বরেভ্যঃ )  
এতৎ এব 'দ' ইত্যক্ষরম্ উবাচ। [ উক্তা চ পৃষ্ঠবান— ] ব্যজ্ঞাসিষ্টা ইতি ?  
[ অশ্বরাঃ উচুঃ ] ব্যজ্ঞাসিষ্ম ইতি—দয়ধ্বম্ ( দয়াৎ কুরুত ) ইতি নঃ ( অশ্বান )  
আথ ইতি। [ এতৎ শ্রতা প্রজাপতিঃ ] উবাচ হ—ওম-ইতি—ব্যজ্ঞাসিষ্ট ইতি।

এবা (লোকপ্রসিদ্ধ) দৈবী (দেবতাসম্বন্ধিনী) বাক—স্তনয়িত্তুঃ (মেষধরনিঃ) ‘দ—দ—দ’ ইতি [কৃত্তা] দাম্যত, দত্ত, দয়ধরম ইতি এতৎ (প্রজাপতিবচনম) এব অনুবদ্ধি (উক্তশ্চ অনুকথনম অনুবাদঃ, তৎ করোতীবেতার্থঃ)। তৎ এতৎ দ্রয়ম—দমঃ দানঃ দয়াম শিক্ষেৎ (অভ্যসেৎ) ইতি [শ্রতেরূপদেশঃ] ॥ ৩৭৮॥৩॥

**মুলোচন্নাম্ব** ।—ইহার পর অস্ত্রগণ প্রজাপতিকে বলিল—  
আপনি আমাদিগকে উপদেশ প্রদান করুন। প্রজাপতি তাহাদিগকে  
সেই ‘দ’ অক্ষরটীই উপদেশ করিলেন; এবং জিজ্ঞাসা করিলেন,  
তোমরা বেশ বুঝিয়াছ কি? [অস্ত্রগণ বলিল—] হঁ, বেশ বুঝিয়াছি—  
আপনি আমাদিগকে দয়াশীল হইবার নিমিত্ত উপদেশ করিতে-  
ছেন। প্রজাপতি বলিলেন—হঁ, তোমরা ঠিক বুঝিয়াছ। এখনও  
এই দৈববাণী স্তনয়িত্তু অর্থাৎ মেষধনি ‘দ—দ—দ’ বলিয়া—  
প্রজাপতির দাম্যত (দান্ত হও), দত্ত (দানশীল হও) ও দয়ধরং  
(দয়াপর হও) এই কথাত্রয়েরই অনুবাদ করিতেছে। উদ্দেশ্য—ইহা  
হইতে লোকে দম, দান ও দয়া শিক্ষা করিবে ॥ ৩৭৮ ॥ ৩ ॥

ইতি বিতীয় ব্রাহ্মণব্যাখ্যা ॥ ৫ ॥ ২ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।**—তৎ। অস্ত্রাঃ, দয়ধরমিতি; কুরা যুবং হিংসাপরাঃ,  
অতো দয়ধরং প্রাণিযু দয়াঃ কুরতোতি। তদেতৎ প্রজাপতেরহৃষ্ণাসনম অন্তিম্যানু-  
বন্ধত এব। যঃ পূর্বং প্রজাপতিদেবাদীন অনুশশাস, সঃ অন্তাপি অনুশাস্তেব  
দৈবা স্তনয়িত্তুলক্ষণয়া বাচ। ।

টাক। যথা দেবা মসুক্ষুশ্চ স্বাভিপ্রায়ামুসারেণ দকারঞ্চনে সত্যর্থং জগৃহন্তথেতি যাৰৎ।  
দয়ধরমিত্যাত্ম তাংপর্যমীরয়তি—কুরা ইতি। হিংসাদীভ্যাদিশবেন পুনৰাপহারাদি গৃহতে।  
প্রজাপতেরহৃষ্ণাসনঃ আগামীমিত্যাত্ম লিঙ্ঘমাহ—তদেতদিতি। অনুশাসনস্থানুবৃত্তিমেব  
ব্যাকরোতি—যঃ পূর্বমিতি। দ-ইতি বিসক্রিকরণঃ সর্বত্র বর্ণন্তরভয়াপোহার্থম্। ।

কথম? এবা শ্রয়তে দৈবী বাক? কার্ণো? স্তনয়িত্তুঃ—দ-দ-দ ইতি—দাম্যত,  
দত্ত, দয়ধরমিতি। এয়াং বাকানামুপলক্ষণায় ত্রিদ্বিকার উচ্চার্যতে অনুকৃতিঃ,  
নতু স্তনয়িত্তু-শব্দঃ ত্রিরেব, সজ্যানিয়মস্ত লোকে অপ্রসিদ্ধত্বাত। বশ্মাদগ্ধাপি  
প্রজাপতির্দ্বিমাত দত্ত দয়ধরমিত্যহৃষ্ণাস্তেব, তস্মাং কারণাদেতজ্যম্; কিং তত্ত্ব-  
মিত্যাচ্যতে—দমঃ দানঃ দয়ামিতি শিক্ষেতুপাদগ্ধাং প্রজাপতেরহৃষ্ণাসনমস্মাতিঃ  
কর্তব্যামিতোবং মতিঃ কুর্য্যাত। তৎ চ স্মৃতিঃ— ।

“ত্রিবিধং নরকশ্চেদং দ্বারং নাশনমাত্মানঃ ।  
কামঃ ক্রোধস্তথা লোভস্তস্মাদেত্ত্বয়ং ত্যজেৎ ॥” ইতি । ২

যথা দকারত্রমত্র বিবক্ষিতং, তথা শুনযিত্তু শব্দেইপি ত্রিঃ বিবক্ষিতং চে, অসিদ্ধিবিরোধঃ স্থাদিত্যাশক্যাহ—অমুক্তিরিতি । দশকানুকারযাত্রমত্র বিবক্ষিতং, ন তু শুনযিত্তু শব্দে ত্রিঃ, অমাণাত্মাবাদিত্যৰ্থঃ । অকৃতস্থার্থবাদস্ত বিধিপর্যবসায়িত্বং কলিতমাহ—যশ্চাদিতি । উপাসান-অকারযেবাভিনয়তি—প্রজাপতেরিতি । শ্রান্তিসিদ্ধবিধিমুসারেণ তগবন্ধাক্যপ্রবৃত্তিঃ দর্শযতি—তথা চেতি । ২

অস্ত হি বিধেঃ শেষঃ পূর্বঃ । তত্ত্বাপি দেবাদীনুদিশ্ট কিমৰ্থং দকারত্রমুচ্চা-  
রিতবান् প্রজাপতিঃ পৃথগমুশাসনাধিভ্যঃ; তে বা কথং বিবেকেন প্রতিপন্নাঃ  
প্রজাপতের্মনোগতং—সমানেনৈব দকারবর্ণমাত্রেণেতি পরাভিপ্রায়জ্ঞা বিকল্প-  
যন্তি । ৩

তদেতে ত্রয়ং শিক্ষেদিত্যে বিধিক্রে, কৃতং ত্রয়ঃ প্রাজাপত্য়। ইত্যাদিনা গ্রহেনেত্যাশক্য  
ষমাদিত্যাদিনা দৃচিতমাহ—অস্তেতি । সর্বেরেব ত্রয়মনুষ্ঠেয়ং চে, তর্হি দেবাদীনুদিশ্ট দকার-  
অয়োচ্চারণমনুপপন্নমিতি শক্তে—তথেতি । দমাদিতয়স্ত সর্বেরনুষ্ঠেয়ত্বে সমীতি যাবৎ ।  
কিং, পৃথক্পৃথগমুশাসনাধিনো দেবাদিযন্তেভো। দকারমাত্রোচ্চারণেনাপেক্ষিতমনুশাসনং  
সিদ্যতীত্যাহ—পৃথগিতি । কিমৰ্থমিত্যাদিন। পূর্বেণ সংবক্ষঃ । দকারমাত্রমুচ্চারণতোহপি  
প্রজাপতেরিতাগেবামুশাসনসংহিতমিত্যাশক্যাহ—তে বেতি । ত্রয়ং সর্বেরনুষ্ঠেয়মিতি  
গ্রন্থ সিদ্ধান্তিনোহভিপ্রায়স্তদভিজ্ঞাঃ সম্প্রো যথোভূত্যা বিকল্পযন্তীতি যোজনা । পরাভি-  
প্রায়জ্ঞা ইতুপহাসো বা, পরন্ত প্রজাপতের্মনুষ্যাদীনাঃ চাভিপ্রায়জ্ঞা ইতি । ৩

অত্রেক আহঃ—অদান্তস্ত্বাদাত্তস্ত্বাদয়ালুষ্টেঃ অপরাধিভ্য আভ্যন্তো মন্ত্রমানাঃ  
শক্তি এব প্রজাপতো উধৃঃ—কিং নো বক্ষ্যতীতি ; তেবাক্ষ দকারশ্রবণমাত্রাদেব  
আভ্যাশক্ষাবশেন তদর্থপ্রতিপন্নিরভূৎ ; লোকেহপি হি প্রসিদ্ধম—পুত্রাঃ শিষ্যাশ্চা-  
হুশাস্ত্বাঃ সন্তঃ দোষান্বিত্বর্ত্তিত্ব্যা ইতি ; অতো যুক্তঃ প্রজাপতের্দকারমাত্রো-  
চ্চারণম্ ; দমাদিত্যে চ দকারাত্মকাঃ, আভ্যন্তো দোষান্বক্ষণেণ দেবাদীনাঃ বিবে-  
কেন প্রতিপন্নুষ্ঠেতি । কলং তু এতৎ—আভ্যন্তোবজ্ঞানে সতি দোষাঃ নিবর্ত্ত-  
নিত্বং শক্যতে অঘেনাপ্যপদেশেন ; যথা দেবাদরো দকারমাত্রেণেতি । ৪

একীয়ং পরিহারমুখাপয়তি—অত্রেতি । অস্ত ত্বেষেব শক্তা, তথাপি দকারমাত্রাঃ কীদৃশী  
প্রতিপন্নিরিত্যাশক্যাহ—তেষাঃ চেতি । তদর্থো দকারার্থো দমাদিত্যস্ত প্রতিপন্নিত্বারেণা-  
দান্তস্ত্বাদিনিরভিয়াসীদিত্যৰ্থঃ । কিমিতি প্রজাপতির্দোষজ্ঞাপনহারেণ তত্ত্বে দেবাদীনমু-  
শাস্ত্বান् দোষান্বিত্বর্ত্তিত্ব, তত্ত্বাহ—লোকেহপীতি । দকারোচ্চারণস্ত অয়োজনে সিদ্ধে  
কলিতমাহ—অত ইতি । যত্কৃতঃ তে বা কথমিত্যাদি, তত্ত্বাহ—মন্ত্রাভিতি । প্রতিপন্নং চ  
যুক্তঃ মন্ত্রাভিতি শেষঃ । ইতিশক্তঃ ব্যথ্যমৃত-সমাপ্ত্যৰ্থঃ । পরোক্তঃ পরিহারমঙ্গীকৃত্যাখ্যানিক-

তাৎপর্যঃ সিদ্ধান্তী ক্রতে—কলং ষিতি । নিজ'ভদ্রোয়া দেবাদয়ঃ তথা দক্ষারসাত্মেণ ততো  
নিবর্ত্যস্ত ইতি শেষঃ । ইতিশঙ্কো দাষ্ট' অতিক্রমশর্ণবার্থঃ । ৪

নহু এতৎ ক্রয়াণাং দেবাদীনাৰ্ত্তুশাসনং দেবাদিভিরপি একেকমেবোপাদেয়ম্  
অগ্রহেহপি, ন তু অয়ঃ মহুয়েঃ শিক্ষিতব্যম্ ইতি ? অত্রোচ্যতে,—পূর্বের্দেবা-  
দিভির্বিশিষ্টেরহৃষ্টিগেতুব্যম্ ; তস্মাং মহুয়েরেব শিক্ষিতব্যমিতি । তত্ত্ব  
দয়ালুভ্যানহৃষ্টেৱস্তু স্থাং ; কথম্ ? অহুরৈরপ্রশ্নেরহৃষ্টিত্বাদিতি চেৎ ; ন ;  
তুল্যস্থাং ক্রয়াণাম্ ; অতোহগ্নেহত্রাভিপ্রায়ঃ—প্রজাপতেঃ পুত্রা দেবাদয়স্ত্রৱঃ ;  
পুরোভ্যশ্চ হিতমেব পিত্রোপদেষ্টব্যম্ ; প্রজাপতিশ্চ হিতজ্ঞে নাগ্নথোপদিশতি ;  
তস্মাং পুত্রাহুশাসনং প্রজাপতেঃ পরমমেতৎ হিতম্ ; অতো মহুয়েরেব এতত্ত্বৱং  
শিক্ষিতব্যমিতি । ৫

বিশিষ্টান् প্রত্যহুণাসনস্ত প্রবৃত্তহাদস্ত্রাকং তদভাবাদহুপাদেয়ং দৰাদীতি শক্তে—ন ষিতি ।  
কিঞ্চ, দেবাদিভিরপি আতিথিকানুশাসনবশাদেকেকমেব দমাচ্ছন্দেহং, ন তত্ত্বমিত্যাহ—  
দেবাদিভিরিতি । ষথা পূর্বশিল্প কালে দেবাদিভিরেকেকমেবোপাদেয়মিত্বাঙ্গং, তথা  
বর্তমানেহপি কালে মহুয়েরেকেকমেব কর্তব্যঃ পূর্বাচারানুস্মারান্ব তু অয়ঃ শিক্ষিতব্যঃ, তথা চ  
কস্থায়ঃ বিধিরিত্যাহ—অগ্রহেহপি ষিতি । আচারআমাণ্যমাত্র্য—পরিহৰতি অত্রেতি ।  
ইত্যেকেকমেব নোপাদেয়মিতি শেষঃ । দয়ালুভ্যানহৃষ্টেৱমাক্ষিপতি—তত্রেতি । যথো  
দয়াদীনামিতি যাবৎ । অহুরৈরহৃষ্টিতহেহপি দয়ালুভ্যমহৃষ্টেৱং হিতসাধনস্তানাদানাদিবিদিতি  
পরিহৰতি—নেত্যাদিনা । দেবাদিশ্চ প্রজাপতেরবিশেবাত্ত্বেন্ত্যস্তুপদিষ্টমহেহপি সর্বমহৃষ্টেৱ-  
মিত্যব্যাখ্যাঃ । হিতশ্রেবোপদেষ্টব্যহেহপি তদজ্ঞানাং প্রজাপতিৰশ্চতৌত্যাশক্যাহ—প্রজা-  
পতিশ্চেতি । হিতজ্ঞস্ত পিতুরহিতোপদেশিভাবস্তুপ্রাদিত্বাঙ্গমুক্তম্ । বিশিষ্টেরহৃষ্টিত্বান্মদাদিভি-  
রহৃষ্টেয়ে ফলিতমাহ—অত ইতি । প্রাজাপত্যা দেবাদয়ো বিগ্রহবস্তঃ সম্মুক্ত্য-  
বাদস্ত ষথা এন্তেহর্থে আমাণ্যমভূপগম্য দক্ষারয়স্ত তাৎপর্যঃ সিদ্ধমিতি বক্তুমিতি-  
শক্তঃ । ৬

অথবা ন দেবা অসুরা বা অগ্নে কেচন বিদ্যন্তে মহুয়েভ্যঃ ; মহুয়াণামেব  
অদান্তা যে অগ্নেরুক্তমেণ্ড' গৈঃ সম্পন্নাঃ, তে দেবাঃ, লোভপ্রধানা মহুয়াঃ, তথা  
হিংসাপরাঃ ক্রূরা অসুরাঃ । তে এব মহুয়া অদান্তস্তাদিদোধ্যত্বমপেক্ষ্য দেবাদি-  
শক্তভাজো ভবস্তি—ইতরাংশ্চ গুণান্ব সত্ত্বরজস্তমাংসি অপেক্ষ্য । অতো মহুয়েরেব  
শিক্ষিতব্যমেতৎ ত্রয়মিতি, তদপেক্ষয়েব প্রজাপতিনোপদিষ্টস্থাং । তথা হি মহুয়া  
অদান্তা লূকাঃ ক্রূরাশ্চ দৃশ্যন্তে । তথা চ শুভিঃ,—“কামঃ ক্রোধস্তথা লোভস্তম্বা-  
দেতত্ত্বৱং ত্যজেৎ ।” ইতি ॥ ৩০৮ ॥ ৩ ॥

ইতি পঞ্চমাধ্যায়স্ত বিতীয়ং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ২ ॥

সংপত্তি কর্মযৌবাংসকষতমুহুত্যাহ—অথবেতি। কথং মহুঘ্রেবে দেবাহুরভং, তত্ত্বাহ—  
মহুঘ্রাণামিতি। অচ্ছে শুণা জ্ঞানাদবঃ। কিং পুনর্মহুঘ্রেব দেবাদিশকপ্রবৃত্তো বিমিতঃ,  
তত্ত্বাহ—অবস্থান্তুরাদীতি। দেবাদিশকপ্রবৃত্তো নিমিত্তান্তুরমাহ—ইত্তরাংশ্চেতি। মহুঘ্রেবে  
দেবাদিশকপ্রবৃত্তো কলিতমাহ—অত ইতি। ইতিশঙ্কে বিধৃণপত্রিপ্রবর্ণনার্থঃ। মহুঘ্রেবে  
অরং শিক্ষিতব্যমিত্যাত্ম হেতুমাহ—ততপেক্ষরোতি। মহুঘ্রাণামেব দেবাদিভাবে প্রমাণমাহ—  
তথা হীতি। অরং শিক্ষিতব্যমিত্যাত্ম শৃঙ্গমুদাহরতি—তথা চেতি। ইতিশঙ্কে আঙ্গ-  
সমাপ্ত্যৰ্থঃ। ৩৩॥ ৩।

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদ্বাণ্ডাণ্ডীকার্যাং পঞ্চমাখ্যায়স্ত বিভীংশং ব্রাহ্মণম্। ৫। ২।

**তাণ্ডালুবাদ ।**—সেইরূপ [ প্রজাপতির জিজ্ঞাসাস্তে ] অশুরগণ বলিল  
—[ আপনি আমাদিগকে উপদেশ করিয়াছেন যে, ] তোমরা ক্রূরস্বভাব—হিংস-  
পরায়ণ ; অতএব দয়ালু হও, প্রাণিগণের প্রতি দয়া কর। প্রজাপতির এটি উপ-  
দেশ এখন পর্যন্তও নিশ্চয়ই অনুসৃত হইতেছে। প্রজাপতি পুরাকালে দেবতা-  
প্রভুতির প্রতি যে উপদেশ করিয়াছিলেন, আজও স্তনয়িত্ব বা মেঘধ্বনিকৃপ  
দৈবী বাণী সেই উপদেশেরই অন্তবাদ করিতেছে। ।

এই দৈববাণী কি প্রকার শৃঙ্গ হইয়া থাকে ? এবং এই স্তনয়িত্বই বা কি ?  
[ তচ্ছত্বে বলা হইতেছে যে, ] দ—দ—দ ইতি, [ ইহার অর্থ— ] দাস্ত হও,  
দানশীল হও, এবং দয়ালু হও। এই তিনটী বাক্যের ( দাম্যাত, দন্ত ও দয়ধ্বনম्,  
এই তিনটী কথার ) প্রতীতি অন্মাইবার নিমিত্ত অনুকরণকৃপে তিন বাকোট  
'দ'কারের উচ্চারণ করা হইয়াছে, কিন্তু স্তনয়িত্ব ধ্বনি যে, মাত্র তিনবারই হইয়া  
থাকে, তাহা নহে ; কারণ, জগতে স্তনয়িত্ব ধ্বনিতে ত্রিহসৎখ্যার কোনও নিরম  
দেখা বাবে না। বেহেতু প্রজাপতি আজ পর্যন্তও 'দাম্যাত, দন্ত ও দয়ধ্বনম्' এইরূপ  
উপদেশ করিতেছেন, সেই হেতু এই তিনটী,—এই তিনটী যে কি, তাহা কথিত  
হইতেছে—দম, দান ও দয়া এই তিনটী বিদ্য শিক্ষা করিবে অর্থাৎ গ্রহণ করিবে,  
প্রজাপতির অনুশাসন আমাদের প্রতিপালন করা আবশ্যিক, এই প্রকার বৃদ্ধি স্থির  
করিবে। এই প্রকার শৃঙ্গিবাক্য আছে—'আহ্নিক্ষের প্রধান উপায় কাম, //  
ক্রোধ ও লোভ এই তিনটীই নরকের দ্বার ; অতএব এই তিনটী সর্বস্ব পরিত্যাগ //  
করিবে'। ( ১ ) । ২

( ১ ) তাঙ্গৰ্য—সাধারণতঃ শৃঙ্গ অপেক্ষা শৃঙ্গতির প্রামাণ্য অধিক ; শৃঙ্গবাং শৃঙ্গ কথনই  
শৃঙ্গতির অপেক্ষা করে না, কিন্তু বেদালৈ শৃঙ্গতির বধার্থ অর্থ নির্ণয়ে বাধা ঘটে—সংশয় উপস্থিত  
হয়, কেবল সেইখানেই সংশয় নিবারণার্থ শৃঙ্গতির সাহায্য লইতে হয়। মহাভাবতে আছে  
“ইতিহাসপুরাণাভ্যাং বেদার্থমুপুরুংহয়ে” অর্থাৎ ইতিহাস ও পুরাণের সাহায্যে বেদার্থ

গ্রন্থমৌক্ত ‘ত্রয়া হ প্রজাপত্যাঃ’ ইত্যাদি বাক্য এই শিক্ষাবিধিরই অঙ্গ, অর্থাৎ এই প্রকার শিক্ষালাভের উপযুক্ত পাত্রক্রপেই প্রথমে দেবতাপ্রভূতির উল্লেখ করা হইয়াছে; কিন্তু এইরূপে<sup>১</sup> নিযোজ্য-নির্দেশ সম্বন্ধে প্রজাপতির বিচারে পটু পঞ্জিতগণ নানাবিধি বিকল্প বা বিতর্ক উপস্থিতি করিয়া বলেন যে, দেবতাপ্রভূতি শিষ্যগণ যথন বিভিন্নপ্রকার উপদেশের প্রার্থী, তখন প্রজাপতি তাহাদের উদ্দেশে তিনবার একই দক্ষার মাত্র উচ্চারণ করিলেন কেন? এবং প্রজাপতির একই দক্ষার অঙ্গন্তরের উচ্চারণমাত্রে উহারাই বা পৃথক পৃথক ভাবে প্রজাপতির মনো-গত ভাব অবগত হইল কি প্রকারে? ইত্যাদি বিষয় লইয়া পরচিত্তাভিজ্ঞ পঞ্জিতগণ নানাপ্রকার কল্পনা করিয়া থাকেন। ৩

এঙ্গলে কেহ কেহ বলেন, দেবতাপ্রভূতিরা যে সময় প্রজাপতির নিকট অঙ্গচারী রূপে বাস করিতেছিলেন, তখনই তাহারা নিজেদের অদান্তত্ব, অদাতৃত্ব ও অদৃশালুভূত দোষগুলির প্রতি লক্ষ্য রাখিয়া শঙ্খ করিতেছিলেন যে, প্রজাপতি আমাদিগকে কি জানি বলিবেন। অনন্তর প্রজাপতির উপদেশে দক্ষার মাত্র শ্রবণ করিয়া আপনাদের শঙ্খ অহুসারেই তাহার অর্থ প্রতীতি করিয়াছিলেন মাত্র। জগতেও ইহা প্রসিদ্ধ যে, পুত্র ও শিষ্যপ্রভূতি যাহারা শাসনবোগ্য, তাহাদিগকে নিজ নিজ দোষ হইতে নিয়ন্ত্র করানই উচিত; এই কারণে প্রজাপতির এই প্রকার শুধু দক্ষার মাত্রের উচ্চারণ করা সঙ্গতই হইয়াছে; এবং দম, দান ও দয়া, এই ভিন্নেভৈর দক্ষারের সমস্ত থাকার নিজেদের দোষাহুসারে দেবতাপ্রভূতির ও বিভিন্নপ্রকার অর্থ প্রতীতি করা সঙ্গতই হইয়াছে। ইহার উদ্দেশ্য এই যে, আপনার দোষগুলি একবার জ্ঞানগোচর হইলে, অতি অল্প উপদেশেও সেই সমুদয় দোষ হইতে তাহাদিগকে নিয়ন্ত্র করা যাইতে পারে; যেমন একমাত্র ‘দ’কার শ্রবণেই দেবতাপ্রভূতিরা দোষ হইতে নিয়ন্ত্র হইয়াছিলেন।

ভাল কথা, দেবতাপ্রভূতি তিনশ্রেণীর লোকের জন্য যদি এই তিনটী উপদেশ প্রদত্ত হইয়া থাকে, তাহা হইলে দেবতা প্রভূতির পক্ষে ইহার এক একটী মাত্র উপদেশ গ্রহণ করাই উচিত; স্ফুরণাং এখনও মহুষ্যগণের তিনটী উপদেশই প্রতিপালনীয় হইতে পারে না। বিশেধতঃ দয়ালুভূত কথনই শিক্ষণীয় হইতে পারে না; যেহেতু, উহা অপ্রশন্ত বা হীনপ্রকৃতি অঙ্গন্তরের ঘারা অঙ্গুষ্ঠিত। না, এরূপ আপত্তি সঙ্গত হয় না; কারণ? যেহেতু প্রজাপতির অবধারণ ও সমর্থন করিবে। এখানেও প্রতির অঙ্গপ্রায় নির্ণয়ে সংশয় উপস্থিত হইয়াছিল; সেই জন্য ভাস্তুকার স্মৃতিবাক্য উক্ত করিয়া সেই সংশয় নিরসন করিলেন।

নিকট তিনই তুল্য ; অতএব বুঝিতে হইবে যে, এখানে প্রজাপতির অভিপ্রায় অন্তপ্রকার—দেবতা, মনুষ্য ও অশুর, এই তিনই প্রজাপতির পুত্র ; পুত্রগণের উদ্দেশে হিতোপদেশ প্রদানই পিতার কর্তব্য<sup>১</sup>; প্রজাপতিও হিতজ ; তিনি কখনই অহিতের উপদেশ করিতে পারেন না ; অতএব বুঝিতে হইবে যে, পুত্রগণের প্রতি যে, প্রজাপতির এইক্রম উপদেশ, তাহা নিশ্চয়ই পরম হিতকর ; অতএব মনুষ্যগণের পক্ষেও এই তিনটী অবশ্যই শিক্ষণীয় । ৫

অথবা, মনুষ্যের অতিরিক্ত দেবতা বা অশুর বলিয়া কেহ নাই ; পরম্পরা মনুষ্যের মধ্যেই বাহারা মনুষ্যোচিত অন্তর্গত উৎকৃষ্ট গুণসম্পন্ন হইয়াও অদান্তস্বভাব, তাহারা দেবতা, বাহারা লোভপ্রধান, তাহারা মনুষ্য, আর বাহারা হিংসাপৱায়ণ কূরপক্ষতি, তাহারা অশুর শব্দে অভিহিত হইয়া থাকে ; সত্ত্ব, রংজঃ ও তমঃ, এই গুণগুলি অনুসারেই এইপ্রকার বিভাগ করা হইয়া থাকে । অতএব কেবল মনুষ্যগণকেই এই তিনটী বিষয় শিক্ষা করিতে হইবে ; কারণ, তত্ত্বদেশেই প্রজাপতি উপদেশ করিয়াছেন । দেখ, মনুষ্যগণের মধ্যেই অদান্ত, লুক্ষণ ও কূরস্বভাব লোক দৃষ্টি হইয়া থাকে । শুতিশাস্ত্রও সেইক্রম বলিতেছেন—‘অতএব কাম, ক্রোধ ও লোভ এই তিনটী দোষ ত্যাগ করিবে’ ইতি ॥ ৩৩২ ॥ ৩ ॥

ইতি পঞ্চম অধ্যায়ে হিতীয় ব্রাহ্মণের ভাষ্যান্তুর্বাদ ॥ ৫ ॥ ২ ॥

**আত্মাবভাস্ত্বাদ ।**—দ্বাদিসাধনত্রয়ঃ সর্বোপাসনাশেবঃ বিহিতম্ ।  
দান্তোহলুকো দ্বালুঃ সন् ‘সর্বোপাসনমেষধিক্রিয়তে । তত্ত্ব নিরূপাধিকশ্চ ব্রহ্মণে।  
দর্শনগতিক্রান্তম্, অধুনা সোপাধিকশ্চ তচ্ছ্বাভুদগ্নকলানি বক্তব্যানীতোব-  
মর্থেহিন্দ্রমারণ্তঃ—

**আত্মাবভাস্ত্বাদ ।**—সমস্ত উপাসনার অঙ্গকূপে দ্বাদিসাধনত্রয় বিহিত হইয়াছে ; [ অতএব বুঝিতে হইবে যে, ] লোক দান্ত, নির্লোভ ও দ্বাসম্পন্ন হইলে পর, সমস্ত উপাসনার অধিকারী হইয়া থাকে । তন্মধ্যে নিরূপাধিক ব্রহ্মোপাসনার কথা পূর্বে কথিত হইয়াছে ; অতঃপর অভ্যন্তর-ফলসাধক সোপাধিক ব্রহ্মেরই উপাসনাসমূহ বলিতে হইবে ; এই উদ্দেশ্যে পরবর্তী গ্রন্থের আরম্ভ হইতেছে—

এষ প্রজাপতির্যদ্ হৃদয়মেতদ্ব্রাক্ষৈতৎ সর্বম্, তদেতৎ  
ত্র্যক্রমত্ত হৃদয়মিতি, হৃ-ইত্যেকমক্রমম্, অভিহরন্ত্যস্মৈ স্বাম্চাত্মে

চ, য এবং বেদ । দ-ইত্যেকমক্ষরম্, দদত্যশ্চে স্বাশ্চাত্তে চ, য এবং বেদ । যগিত্যেকমক্ষরমেতি স্বর্গং লোকং, য এবং বেদ ॥ ৩৩৯॥১॥

ইতি তৃতীয়ং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ৩ ॥

**সন্নিলার্থঃ ১**—এষঃ প্রজাপতিঃ (প্রজানাং শ্রষ্টা) ; [কোহসৌ ?] যৎ হৃদয়ম্ (হৃদয়স্থা বুদ্ধিঃ) ; এতৎ ব্রহ্ম (বৃহৎ), এতৎ সর্বম্ । তদেতৎ হৃদয়ম্ ইতি (হৃদয়পদম্) অক্ষরম্ (অক্ষরত্রাত্মকম্) । [তত্ত্ব] ‘হ’ ইতি একম্ অক্ষরম্ ; যঃ এবং বেদ, অশ্চে (বিদ্বে) (স্বকীয়াঃ জ্ঞাতয়ঃ) অগ্নে চ (জ্ঞাতিভিন্নাঃ) অভিহ্রন্তি (স্বং স্বং উপচোকযন্তি) ; ‘দ’ ইতি একম্ অক্ষরম্, যঃ এবং বেদ, অশ্চে (বিদ্বে) স্বাঃ চ অগ্নে চ [স্বং স্বং কার্য্যজ্ঞাতম্] দদতি (প্রবচ্ছন্তি) ; তথা ‘যম্’ ইতি একম্ অক্ষরম্, যঃ এবং বেদ, [সঃ বিদ্বান्] স্বর্গং লোকম্ এতি (প্রাপ্নোতি) ॥ ৩৩৯ ॥ ১ ॥

**মূলানুস্মান ১**—পূর্বে যে প্রজাপতির কথা বলা হইয়াছে, এই হৃদয়ই অর্থাত হৃদয়স্থ বুদ্ধিই সেই প্রজাপতি ; এই হৃদয়ই ব্রহ্ম (বৃহৎ) এবং এই হৃদয়ই সর্বাত্মক । এই ‘হৃদয়’ নামটী অক্ষর (তিনটী অক্ষরবৃক্ষ) ; তন্মধ্যে একটী অক্ষর ‘হ’ ; যে লোক এই প্রকার হৃদয়তত্ত্ব জানেন, স্বীয় জ্ঞাতিগণ এবং অপর সকলেও তাহার উদ্দেশে স্ব স্ব বিষয় আহরণ করে অর্থাত তাহার ভোগার্থ উপস্থিত করে । হৃদয়ের আর একটী অক্ষর ‘দ’ ; যে লোক ইহা যথোক্ত প্রকারে জানে, স্বীয় জ্ঞাতিবর্গ ও অপর সকলে তাহার জন্য ভোগ্য বস্ত্র উপহার প্রদান করে ; হৃদয়ের অপর একটী অক্ষর ‘যম্’ ; যিনি এইরূপে ইহা অবগত হন, তিনি স্বর্গলোক লাভ করেন ॥ ৩৩৯ ॥ ১ ॥

ইতি তৃতীয় ব্রাহ্মণ ব্যাখ্যা ॥ ৫ ॥ ৩ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ১**—এষ প্রজাপতিঃ, যৎ হৃদয়ম্ ; প্রজাপতিরহুশাস্তীত্যন্তরমেবাভিহিতম্ । কঃ পুনরসাবহুশাস্তা প্রজাপতিরিত্যচ্যতে—এহ প্রজাপতিঃ ; কোহসৌ ? যৎ হৃদয়ম্ ; হৃদয়মিতি হৃদয়স্থা বুদ্ধিরচ্যতে ; যশ্চিন্শাকল্যব্রাহ্মণাণ্ডে নামক্রপকর্মণামুপসংহার উক্তে দিঘিভাগদ্বারেণ ; তদেতৎ সর্বভূতপ্রতিষ্ঠং সর্বভূতাত্মভূতং হৃদয়ং প্রজাপতিঃ প্রজানাং শ্রষ্টা । এতদ্ব ব্রহ্ম, বৃহস্পতি সর্বাত্মাত্মচ ব্রহ্ম ; এতৎ সর্বম্ ; উক্তং পঞ্চমাধ্যায়ে হৃদয়স্থ সর্বাত্মভূতম্ ; তৎ সর্বং বশ্বাং, তশ্বাত্পাণ্ডং হৃদয়ং ব্রহ্ম । ১

তত্ত্ব হৃদয়নামাক্ষরবিষয়ের তাৎপুর্যসমূচ্যতে। তদেতদ হৃদয়মিতি নাম অক্ষরম্ শ্রীগ্রন্থক্ষরাণ্যস্তেতি অক্ষরম্। কানি পুনস্তানি শ্রীগ্রন্থক্ষরাণি? উচ্যস্তে—হৃ-ইতোকমক্ষরম্। অভিহরন্তি, হৃতেরাহত্তিকর্মণে হৃ-ইত্যেতদ ক্লপম-ইতি যে বেদ, যদ্বাদ সূলযায় অক্ষণে স্বাক্ষ ইঙ্গিয়াণি, অগ্নে চ বিষয়াঃ শব্দাদুরঃ স্ব-স্বৎ কার্য্যমভিহরন্তি; হৃদয়ঃ চ ভোক্তৃ র্থমভিহরতি; অতো হৃদয়নাম্বে হৃ-ইত্যেতদক্ষরমিতি যে বেদ, অস্মৈ বিদ্যমে অভিহরন্তি স্বাক্ষ জ্ঞাতয়ঃ, অগ্নে চাসমুদ্বাঃ; বলিমিতি বাক্যশেবঃ। বিজ্ঞানামুক্তপ্রেণ্যেতৎ ফলম্। ২

তথা দ ইতোতদপি একমক্ষরম্; এতদপি দানার্থস্ত দদাতেঃ দ-ইত্যেতদ ক্লপৎ হৃদয়নামাক্ষরদ্বেন নিবন্ধম্। অত্রাপি হৃদয়ায় অক্ষণে স্বাক্ষ করণানি অগ্নে চ বিষয়াঃ স্ব-স্বৎ কার্য্যাঃ দদতি, হৃদয়ঃ ভোক্তৃ দদাতি স্বৎ বীর্যম্; অতো দকার ইত্যেবঃ যে বেদ, অস্মৈ দদতি স্বাক্ষাগ্নে চ। তথা যম-ইত্যেতদপ্রেকমক্ষরম্; ইগো গতার্থস্ত বিহিত্যেতদ্রূপমশ্চিন্ন নাম্বি নিবন্ধমিতি যে বেদ, স স্বর্গঃ লোকমেতি। এবৎ নামাক্ষরাদপীদৃশঃ বিশিষ্টঃ ফলঃ প্রাপ্নোতি, কিমু বক্তব্যঃ হৃদয়-স্বরূপোপাসনাঃ, ইতি হৃদয়স্তত্ত্বে নামাক্ষরোপন্থাসঃ। ৩৩৯ ॥ ১ ॥

ইতি পঞ্চমস্তু তৃতীয়ঃ ত্রাঙ্গণম্। ৫ ॥ ৩ ॥

টীকা। সার্থবাদেন বিধিনা সিদ্ধযৰ্থস্তুবদতি—দমাদীতি। কথঃ তন্ত্র সর্বোপাসনশেষতঃ, তদাহ—দাস্ত ইতি। অলুক ইতি ছেবঃ। সংপ্রত্যন্তরসংদর্ভস্ত তাৎপর্যঃ বক্তুং ভূমিকাঃ করোতি—গুরোতি। কাঞ্চনয়ঃ সপ্তম্যথঃ। অনন্তরসংদর্ভত তাৎপর্যমাহ—অথেতি। পাপক্ষয়াদিরভূদযন্ত্রকলাম্বুজ্যপাসনানীতি শেবঃ। অনন্তরব্রান্তিমাদায় তন্ত্র সঙ্গতিমাহ—এব ইত্যাদিম। উক্তস্ত হৃদয়শক্তার্থস্ত পাপক্ষয়াদি দর্শযন্ত্র প্রজাপতিহঃ সাধয়তি—যশ্চাদ্বিতি। কথঃ হৃদয়স্ত সর্বতঃ, তদাহ—উক্তমিতি। সর্বতসংকীর্তনফলমাহ—তৎ সর্বমিতি। তত্ত্ব হৃদয়স্তোপাস্তহে সিদ্ধে সতীত্যেতৎ। ফলোভিমুখাপ্য ব্যাকরোতি—অভিহরন্তৌতি। যে বেদাস্মৈ বিদ্যমে অভিহরন্তৌতি সংবক্ষঃ। বেদবন্মেব বিশদয়তি—যশ্চাদিত্যাদিনা। স্বৎ কার্য্যঃ ক্লপদর্শনাদি। হৃদয়স্ত তু কার্য্যাঃ স্থথাদি। অসংবক্ষ জ্ঞাতিব্যতিরিক্তাঃ। ঔচিত্যমুক্তে ফলে কথয়তি—বিজ্ঞানেতি।

অতাপীতি দকারাক্ষরোপাসনেহপি ফলমুচ্যত ইতি শেবঃ। তামেব ফলোভিঃ ব্যবক্তি—হৃদয়ায়েতি। অস্মৈ বিদ্যমে স্বাক্ষাগ্নে চ দদতি, বলিমিতি শেবঃ। নামাক্ষরোপাসনানি শ্রীণি হৃদয়দরূপোপাসনমেকমিতি চতুষ্পাসনাস্তত্ত্ব বিবক্ষিতানীত্যাশক্যাহ—এবমিতি। ৩৩৯ ॥ ১ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদ্বান্তামৃটীকারাঃ পঞ্চমাধ্যায়স্ত তৃতীয়ঃ ত্রাঙ্গণম্। ৫ ॥ ৩ ॥

**তাৰ্ত্ত্বালুৰ্বাদ ।**—‘এব প্রজাপতিঃ যদ হৃদয়ম’ ইত্যাদি। অব্যবহিত পুরোহিত বলা হইয়াছে যে, প্রজাপতি অনুশাসন করিলেন; সেই শাসনকর্তা প্রজা-

পতি ষে, কে, এখন তাহা বলা হইতেছে—ইনিই সেই প্রজাপতি । ইনি কে ? না, যাহা হৃদয় । এখানে হৃদয়-শব্দে হৃদয়স্থ বুদ্ধি অভিহিত হইতেছে ; যাহার সম্বন্ধে অতীত শাকল্যব্রাহ্মণের শেষে দিগ্বিভাগক্রমে নাম ; রূপ ও কর্ণের উপসংহার বা সম্মিলেশ কথিত হইয়াছে । সর্বভূতের আশ্রয় ও সর্বভূতাত্মক সেই এই হৃদয়ই প্রজাপতি—প্রজাবর্গের সৃষ্টিকর্তা ; ইতাই ব্রহ্ম, যেহেতু সর্বাপেক্ষা বৃহৎ ও সর্বাত্মক, সেই হেতু ব্রহ্ম-পদবাচ্য । সেই এই হৃদয়ই আবার সর্বাত্মক ; হৃদয় ষে, সর্বাত্মক কি প্রকারে, তাহা পঞ্চমাধ্যায়ে কণিত হইয়াছে । যেহেতু হৃদয় সর্বাত্মক, সেই হেতু হৃদয়-ব্রহ্মের উপাসনা করিবে । ১

এখন হৃদয়ের নামাক্ষর-বিষয়ক উপাসনার কথাই প্রথমে বলা হইতেছে—সেই এই ‘হৃদয়’ নামটী ত্র্যঙ্গের অর্থাৎ তিনটী অক্ষরবিশিষ্ট । সেই তিনটী অক্ষর কি কি ? তাহা বলা হইতেছে—‘হ’ একটী অক্ষর । ‘অভিহৃত্তি’ অর্থ আহরণ করে ; ‘হ’ অক্ষরটী আহরণার্থক ‘হ’ ধাতু হইতে নিষ্পত্ত ; উহার অর্থ—আহরণ করা ; ইহা যিনি জানেন,—যেহেতু ইঙ্গিগণ ও শব্দাদি বিষয়সমূহ হৃদয়গামীক্ষের উদ্দেশে নিজ নিজ কার্য্য উপহার প্রদান করিয়া থাকে, এবং স্বরং হৃদয়ও ভোক্তা—আত্মার উদ্দেশে বিষয় আহরণ করিয়া থাকে, সেইহেতু ‘হৃদয়’ নামের ‘হ’ অক্ষরটীকে যিনি এইরূপে জানেন, সেই বিষ্঵ানের উদ্দেশে স্ব—জাতিগণ এবং সম্বন্ধিহীন অপর লোকেও বলি বা উপহার আহরণ করিয়া থাকে । ইহা উপাসনারই অনুরূপ ফল, অর্থাৎ যাহাকে যেরূপে উপাসনা করা যায়, তাহা হইতে সেই প্রকার ফলই লাভ করা যায় । ২

এইরূপ আর একটী অক্ষর হইতেছে ‘দ’ । এই ‘দ’ অক্ষরটীও দানার্থক দাধাতু হইতে নিষ্পত্ত হইয়া ‘হৃদয়’ নামের অক্ষররূপে সম্মিলিত হইয়াছে । এখানে বুঝিতে হইবে যে, ইঙ্গিগণ হৃদয়গামী ব্রহ্মের উদ্দেশে নিজ নিজ বীর্য্য বা শক্তি অর্পণ করিয়া থাকে ; হৃদয় আবার আপনার শক্তিকে ভোক্তা—জীবের উদ্দেশে সমর্পণ করে । অতএব এ প্রকারে ‘দ’কারকে যিনি জানেন, নিজের জাতিগণ এবং অপর সকলে তাহার উদ্দেশে স্বীয় শক্তি প্রদান করিয়া থাকে । এইরূপ ‘হৃদয়’ নামের আর একটী অক্ষর ‘য’ ; গমনার্থক ‘ইন্দ্র’ধাতু হইতে নিষ্পত্ত ‘য’ অক্ষরটী ঐ নামের সহিত সংযোজিত হইয়াছে ; যিনি এই তত্ত্ব জানেন, তিনি স্বর্গলোক লাভ করেন । ইহার তৎপর্য এই ষে, যাহার নামের এক একটী অক্ষর হইতেও এইরূপ বিশিষ্ট ফল লাভ করা যায়, সাক্ষাৎ সেই হৃদয়ের উপাসনায় ষে, কৃত ফল হয়, তাহা আর কি বলিব ?

এইরূপে হৃদয়ের প্রশংসনার্থ এখানে হৃদয় নামের অঙ্গুরত্বের উল্লেখ করা  
হইয়াছে ॥ ৩৩৯ ॥ ১ ॥

ইতি পঞ্চমাধ্যায়ে তৃতীয় ব্রাহ্মণের ভাষ্যামূলবাদ ॥ ৫ ॥ ৩ ॥

তবৈ তদেতদেব তদাস, সত্যমেব সঃ, যো হৈতং মহদ্যক্ষং  
প্রথমজং বেদ সত্যং ব্রহ্মেতি, জয়তীমাল্লোকান্ জিত ইন্দ্রসাবসদ্  
য এবমেতমহদ্যক্ষং প্রথমজং বেদ সত্যং ব্রহ্মেতি, সত্য়ঃ হেব  
ব্রহ্ম ॥ ৩৪০ ॥ ১ ॥

ইতি পঞ্চমে চতুর্থং ব্রাহ্মণম् ॥ ৫ ॥ ৪ ॥

**সর্বলার্থঃ ১—** ইদানীং প্রকারান্তরেণ হৃদয়াধ্যাত্ম ব্রহ্মণ উপাসনং বিধিঃসন্তি  
আহ—‘তন্ম’ ইত্যাদি । [ ‘বৈ’ ইতি স্মরণে ] ; তৎ ( পূর্বোক্তং শ্রব্যমাণং যৎ<sup>১</sup>  
হৃদয়ং ব্রহ্ম ), তৎ ( প্রকারান্তরেণ ) এতৎ ( বক্ষমাণং ) সত্যং ( সৎ চ, ত্যৎ চ—  
মূর্ত্তান্তর্দ্বন্দ্বলপম্ ) [ এব ] তৎ ( ব্রহ্ম ) আস ( আসীং ) । সঃ যঃ ( যঃ  
কশ্চিত ) ত ( অবধারণে ) এতৎ ( এতৎ ) মহৎ যক্ষং ( রমণীয়ং পূজ্যং বা )  
প্রথমজং ( সর্বেভ্যঃ জীবেভ্যঃ প্রগমোৎপন্নং ) সত্যং ব্রহ্ম ইতি বেদ ( জানাতি  
উপাসনে ), [ সঃ উপাসকঃ ] ইমান্ত লোকান্ত জয়তি ( বশীকরোতি ) । ইন্দ্ৰ ( ইথং—  
প্রকারেণ ) জিতঃ ( বশীকৃতঃ ) অসৌ ( শক্রঃ ) অসৎ ( অসন্ত এব ) [ ভবেৎ ] ।  
[ উক্তমুমোক্ষ্যার্থং পুনরাহ— ] ‘ব এবমেতৎ’ ইত্যাদিনা ॥ ৩৪০ ॥ ১ ॥

**মূলানুচ্ছান্তঃ ১—** [ এখন প্রকারান্তরে আবার সেই হৃদয়-  
ব্রহ্মেরই অন্তর্কৃপ উপাসনা উপদিষ্ট হইতেছে ] । প্রথম ‘তৎ’ শব্দটী  
দ্বারা পূর্বোক্ত হৃদয়-ব্রহ্মের কথা স্মরণ করিয়া দেওয়া হইতেছে । সেই  
যে, এই হৃদয়-ব্রহ্ম, ইহা সত্য—সৎ ও ত্যৎস্বরূপে অর্থাৎ সৎ মূর্ত্তি—  
যাহার আকৃতি আছে—পরিচ্ছন্ন, আর ত্যৎঅমূর্তি—যাহার আকৃতি  
নাই, এই উভয় রূপেই ছিলেন । যে কেহ সেই এই মহৎ রমণীয় ও  
সর্বাপেক্ষা প্রথমোৎপন্ন এই মূর্ত্তান্তর্দ্বন্দ্ব ব্রহ্মকে জানে, সেই ব্যক্তি এই  
সমস্ত জগৎ জয় করে ( বশীভূত করে ) এবং তাহার বিজিত শক্রর  
অভাব ঘটে । সত্যই ব্রহ্ম ; মহৎ যক্ষ ও প্রথমজ এই সত্য ব্রহ্মকে  
জানে ; ইহা পূর্ব কথারই পুনরুল্লেখমাত্র ॥ ৩৪০ ॥ ১ ॥

ইতি পঞ্চমাধ্যায়ে চতুর্থ ব্রাহ্মণব্যাখ্যা ॥ ৫ ॥ ৪ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।**—তন্মেব হৃদয়াথ্যস্ত ব্রহ্মণঃ সত্যমিত্যুপাসনঃ বিধি-সন্নাহ,—‘তন্ম’ ইতি । তদিতি হৃদয়ব্রহ্ম পরামৃষ্টম্ ; বৈ ইতি স্মরণার্থম্ । তদ্বাহ ব্রহ্ম স্মর্যতে ইত্যেকস্তচ্ছব্দঃ ; তদেতত্ত্বতে প্রকারান্তরেণেতি দ্বিতীয়-স্তচ্ছব্দঃ । কিং পুনস্তৎ প্রকারান্তরম্ ? এতদেব তদিতি এতচ্ছব্দেন সংবধ্যতে তৃতীয়ঃ তচ্ছব্দঃ ; এতদিতি বক্ষ্যমাণঃ বুদ্ধৌ সমিধীকৃত্য আহ—আস বড়ব । কিং পুনরেতদেব আস ? বড়কৃৎ হৃদয়ব্রহ্ম ব্রহ্মেতি, তৎ-ইতি তৃতীয়স্তচ্ছব্দে। বিনিযুক্তঃ । কিং তদিতি বিশেবতো নির্দিষ্টি ;—সত্যমেব, সচ্চ তাচ মুর্দঞ্চামৃতঞ্চ সত্যঃ ব্রহ্ম, পঞ্চতৃতামুকমিত্যেতৎ ।

স যঃ কশ্চিং সত্যাদ্বানমেতৎ মহৎ মহাভাৎ, বচৎ পৃজ্ঞাম্, প্রগমজঃ প্রগম-জাতম্, সর্বস্মাত্ম সংসারিণঃ এতদেবাগ্রে জাতঃ ব্রহ্ম, অতঃ প্রথমজম্ ; বেদ বিজ্ঞানাতি সত্যঃ ব্রহ্মেতি ; তন্মেদঃ ফলমুচ্যতে—যথা সত্যেন ব্রহ্মণঃ ইমে লোকা আদ্বিসাংকুলতাঃ জিতাঃ, এবং সত্যাদ্বানঃ ব্রহ্ম মহাদ্বক্ষঃ প্রগমজঃ বেদ, স জয়তীমান্ম লোকান্ম । কিঞ্চ, জিতো বশীকৃতঃ, ইন্দ্র ইগঃ—যথা ব্রহ্মণঃ অসৌ শক্তরিতি বাকাশেধঃ । অসচ্চ অসন্তব্ধে—অসৌ শক্রঃ জিতো ভবেদিত্যর্থঃ । কষ্টেতৎ কলমিতি পুননিগময়তি—য এবমেতন্মাদ্বক্ষঃ প্রগমজঃ বেদ সত্যঃ ব্রহ্মেতি । অতো বিচ্ছান্নুকৃপঃ কলৎ মুক্তম্ ; সত্যাং হেব বস্ত্বাদ্ব ব্রহ্ম ॥ ৩৪০ ॥ ১ ॥

পঞ্চমাধ্যায়স্ত চতুর্থং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ৪ ॥

টীকা । ব্রাহ্মণাত্মরূপাদ্যাক্ষরাণি ব্যাচষ্টে—তন্মেত্যাদিন্তি । সত্যশক্তার্থঃ সহজানাদি-বাকোগান্তঃ ব্যাবর্ত্যতি—সচেতি । সর্বাদ্বাহ চতুর্থে অস্ততবৎ স্থচন্তি—মৃত্তঃ চেতি । বেদনমনূত্ত ফলোভিমবত্বাবয়তি—স য ইতি । প্রথমজত্বঃ প্রকটৱতি—সর্বস্মাদিতি । স যঃ কশ্চিদ্বদেতি সংবক্ষঃ । কৈমুক্তিকসিদ্ধঃ ফলাত্মরমাহ—বিংচেতি । বশীকৃতস্ত শত্রোঃ দ্বক্ষপেণ সত্তঃ বারযতি—অসচেতি । স যো হৈতমিত্যাদিনা য এবমেতন্মাদেরেকার্থত্বাত্পুনরুক্তি-রিত্যাশক্যাহ—কষ্টেতনিতি । কথমস্ত বিজ্ঞানস্তেদঃ ফলমিত্যাশক্যাহ—অত ইতি । পঞ্চবী-পরামৃষ্টঃ স্পষ্টয়তি—সত্যঃ হীতি ॥ ৩৪০ ॥ ১ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকেোপনিষদ্ভাষ্যটীকায়ঃ পঞ্চমাধ্যায়স্ত চতুর্থং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ৪ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—সেই হৃদয়াথ্য ব্রহ্মেরই সত্যকল্পে উপাসনা বিধানার্থ বলিতেছেন—‘তন্ম’ ইত্যাদি । ‘তৎ’ শব্দে পূর্বোক্ত হৃদয়-ব্রহ্মের উল্লেখ করা হইয়াছে । ‘বৈ’ কথাটী স্মরণার্থক । একটী ‘তৎ’পদের অর্থ—সেই বে হৃদয়াথ্য ব্রহ্ম স্মৃতিগোচর হইতেছেন ; দ্বিতীয় ‘তৎ’পদে তাহারই যে, প্রকারান্তরে উপাসনা, তাহা প্রকাশ করা হইতেছে । উপাসনার সেই ‘প্রকারান্তরটা’ কি ? [ বলা

হইতেছে— ] ইহাই সেই ব্রহ্ম ; এই ‘এতৎ’ শব্দের সহিত তৃতীয় ‘তৎ’ পদের সম্বন্ধ হইয়াছে ; এখানে, পরে যাহা বলা হইবে, বুঝিষ্ঠ তাহাই এতৎ পদের অর্থ। প্রথমে তাহাই ছিল। তাহাই কি? না, যাহা ‘হৃদয়-ব্রহ্ম’ বলিয়া উক্ত হইয়াছে ; তাহার সহিত এইরূপে তৃতীয় ‘তৎ’ পদের সম্বন্ধ করিতে হইবে। সেই তৎপদার্থটী বিশেষভাবে নির্দেশ করিয়া বলিতেছেন ; উহা ‘সত্যই’—‘সৎ’ ও ‘ত্যৎ’ [ সৎ+ত্যৎ=সত্যম् ] অর্থাৎ সত্য ব্রহ্ম মূর্ত্তি ও অমূর্তাঘূর্ক—মূর্ত্তামূর্তি পঞ্চভূতাঘূর্ক।

মহান্নের হেতু বলিয়া মহৎ, যক্ষ—পূজনীয় ও প্রথমজ—বেহেতু সমস্ত সংসারী জীবের জন্মের অগ্রে এই ব্রহ্মের প্রাদুর্ভাব, সেই হেতু ইনি প্রথমজ। যে কেহ এই সত্যরূপী প্রথমজকে জানে—সত্তা ব্রহ্মক্রপে অবগত হয়, তাহার সম্বন্ধে এইরূপ ফল কথিত হইতেছে—সত্যব্রহ্মকর্তৃক যেরূপ এই সমস্ত লোক ( জগৎ ) জিত—নিজের অধীনকৃত রহিয়াছে, সেইরূপ, যে ব্যক্তি এই সত্যাঘূর্ক মহৎ যক্ষ প্রথমজাত ব্রহ্মকে জানে, সে ব্যক্তিও সেই সমুদয় লোককে জয় করে। আরও এক কথা, বশীকৃত উচ্চ অসৎ তটের যাম, অর্থাৎ সমস্ত শক্তি বিজিত হয়। এই ফল কাহার হয়? এই আকাঙ্ক্ষ, নিবৃত্তির জন্য উক্ত কথারই পুনর্বার হেতুসহকারে নির্দেশ করিয়া বলিতেছেন—যে ব্যক্তি এই প্রথমজ মহৎ যক্ষ সত্য ব্রহ্মকে জানে, [ তাহার এই-রূপ ফল, তর ]। বেহেতু ব্রহ্ম সত্যব্রহ্মপ, সেইহেতু তদ্বিষয়ক জ্ঞানের অনুরূপ ফল হওয়াই যুক্তিবৃক্ত ॥ ৩৪০ ॥ ১ ॥

পঞ্চমাধ্যায়ে চতুর্থ ব্রাহ্মণের ভাষ্যাঘূর্বাদ ॥ ৫ ॥ ৪ ॥

আপ এবেদমগ্র আস্ত্রস্তা আপঃ সত্যমস্তজস্ত, সত্যং ব্রহ্ম ;  
ব্রহ্ম প্রজাপতিম্, প্রজাপতির্দেবাত্ম্তে দেবাঃ সত্যমেবো-  
পাসতে। তদেতৎ ত্যক্ষরত্ত সত্যমিতি ; স ইত্যেকমক্ষরম্,  
তৌত্যেকমক্ষরম্, যমিত্যেকমক্ষরম্। প্রথমোভ্যে অক্ষরে  
সত্যম্, মধ্যতোহন্তম্, তদেতদন্তমুভয়তঃ সত্যেন পরিগৃহীতত্ত্ব  
সত্যভূয়মেব ভবতি, নৈবং বিদ্বাত্মসমন্তত্ত্ব হিনস্তি ॥ ৩৪১ ॥ ১ ॥

সর্বলার্থঃ ?—[ ইদানীং সত্যশ্চ ব্রহ্মণঃ স্তুত্যর্থমিদমভিবীয়তে—‘আপঃ’  
ইত্যাদি । ] অগ্রে ( স্মষ্টেঃ প্রাক্ ) ইদং ( জগৎ ) আপঃ ( জ্ঞানি—কর্মসম্বন্ধিত্বা  
আছতরঃ ) এব আস্ত্রঃ ( উৎপত্তেঃ পূর্বং জগদিদম্ আছতিবাপ্নুপেণ আসীদ্ ইতি  
ভাবঃ )। তাঃ ( আছতিক্রম আপঃ ) সত্যং ( হিরণ্যগর্জং ) অস্তজস্ত ( স্তুত্যতঃ ) ;

তৎ সত্যঃ ( হিরণ্যগর্ভঃ ) ব্রহ্ম ( বৃহস্পতি ব্রহ্মপদবাচ্যম্ ) ; তথা ব্রহ্ম প্রজাপতিম् ( বিরাজঃ ) [ অস্তুজত ] ; প্রজাপতিঃ দেবান् [ অস্তুজত ] । তে দেবাঃ সত্যম্ এব ( কারণভূতং হিরণ্যগর্ভম্ এব ) উপাসতে । তৎ এতৎ ( ‘সত্য’ পদং ) ত্র্যঙ্গরং—সত্যম্—ইতি । স-ইতি একম্ অক্ষরম্, ‘তি’ ইতি একম্ অক্ষরম্, ‘যম্’ ইতি একমক্ষরম্ । [ তত্ত্ব ] প্রগমোত্তমে ( প্রথম-তৃতীয়ে সকার-যকারকূপে ) অক্ষরে সত্যম্ ( বিকারাহুক-মৃত্যোরভাবাং সত্যকূপে ), মধ্যতঃ ( মধ্যস্থিতঃ ‘তি’ অক্ষরঃ ) অনুতৎ ( অসত্যঃ—বিকারাহুক-মৃত্যুগ্রাসন্নাং ) । তৎ এতৎ অনুতৎ ( মধ্যমম্ অক্ষরঃ ) উভয়তঃ ( অগ্রে পশ্চাং চ ) সত্যেন ( ‘স’কার-‘য’কারকূপেণ ) পরিগৃহীতঃ ( বেষ্টিতম্ ) । [ এবং বিদ্বান् ] সত্যভূমঃ ( সত্যবচ্ছলঃ ) এব ভবতি ; এবং বিদ্বাংসং ( দ্বিদৃশজ্ঞানসম্পন্নং জনম্ ) অনুতৎ ( অসত্যঃ ) নৈব হিন্দিত ( পাপিষ্ঠং করোতি ইতার্থঃ ) ॥ ৩৪১ ॥ ১ ॥

**অুলোচনুক্ত্বাদ** ।—উৎপত্তির পূর্বে এই জগৎ জলকূপে অর্থাৎ বাস্পাকারে পরিণত খণ্ডাভূতিকূপে বিদ্যমান ছিল । সেই জল হিরণ্য-গর্ভনামক সত্যের স্থষ্টি করিল ; সেই সত্যই মহেন্দ্রনিবন্ধন ব্রহ্ম ; সেই ব্রহ্ম আবার প্রজাপতি বিরাটিপুরুষকে স্থষ্টি করিলেন ; সেই প্রজাপতি আবার দেবতাগণকে স্থষ্টি করিলেন । সেই দেবতাগণ সত্যেরই ( হিরণ্যগর্ভেরই ) উপাসনা করিয়া থাকেন । সেই এই ‘সত্য’ শব্দটী অক্ষর ( তিনটী অক্ষরযুক্ত ), তন্মধ্যে ‘স’ একটী অক্ষর, ‘তি’ একটী অক্ষর এবং ‘য’ একটী অক্ষর । ইহাদের মধ্যে প্রথম ও শেষে অক্ষর দুইটী সত্য ; [ কারণ, উহাদের কোনপ্রকার বিকার ঘটে না ] ; আর মধ্যের ‘তি’ অক্ষরটী অনুতৎ ( অসত্য ) ; সেই এই অসত্য ‘তি’ অক্ষরটী উভয় পার্শ্বে সত্যস্মরূপ ‘স’ ও ‘য’ অক্ষরে পরিবেষ্টিত হইয়া আছে । এইরূপ নাম-রহস্যসম্ভব ব্যক্তি সত্যবচ্ছল হন, কদাপি মিথ্যা দ্বারা অভিভূত হন না ॥ ৩৪১ ॥ ১ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ।**—সত্যস্তু ব্রহ্মণঃ স্তুত্যর্থমিদমাহ । মহদ্যক্ষং প্রথমজ-মিত্যুক্তম্ ; তৎ কথাং প্রথমজস্তুমিত্যচ্যতে—আপ এবেদমগ্র আশ্বঃ । আপ ইতি কর্মসমবায়িত্বেত্তিহোত্রাশ্চাহতস্তাঃ । অগ্নিহোত্রাশ্চাহতের্দ্বাত্মকস্তাঃ অপ্তুম্ । তাম্চাপঃ অগ্নিহোত্রাদিকর্মাপবর্গোন্তরকালং কেনচিদ্দৃষ্টেন স্মৃতেণাজ্ঞনা কর্ম-সমবায়িত্বমপরিত্যজস্তা ইতরভূতসহিতা এব, ন কেবলাঃ, কর্মসমবায়িত্বাত্ম প্রাধান্ত

মপাম্—ইতি সর্বাণ্যেব ভূতানি প্রাণুপত্তেরব্যাকৃতাবস্থানি কর্তৃসহিতানি নিদিশ্বলে আপ ইতি। তা আপো বীজভূতা জগতেহব্যাকৃতাঞ্চাবস্থিতাঃ; তা এবেদং সর্বং নামরূপবিহুতং জগদ্ অগ্রে আস্তঃ, নাগ্নং কিঞ্চিদ্বিকারজাত-মাসীৎ। ১

টিক। ইন্মা ব্রাহ্মণঃ গৃহতে। তত্ত্বান্তরসংগতিমাহ—মহদিতি। আহতীনামেব কর্মসমবাচিত্বং, ন অপার্মিত্যাশক্যাহ—অগ্নিহোত্রাদীতি। যত্প্রাপঃ সোমাচ্চা হুয়মানাঃ কর্মসমবাচিত্বস্তথাপ্যাত্মকালে কথং তানাঃ তথাত্বং—কর্মণোহশ্চায়ত্বাদিত্যাশক্যাহ—তাচেতি। কর্মসমবাচিত্বস্ত্রিমুখপরিত্যজস্ত্রসংবক্ষিতেনাপঃ অথবং প্রবৃত্তাঃ তত্ত্বাশোভ্রকালং সুক্ষ্মেগাদৃষ্টেনাহনা অবস্থিতে ইতি ঘোজন। আপ ইতি বিশেষণঃ ভূতান্তরব্যাসেধার্থমিতি মতিঃ বারযতি—ইত্তরেতি। কথং তহি তানামেব শ্রতাবুপাদানং, তদাহ—কর্মেতি। ইতি তানামেবাত্র গ্রহণমিতি শেষঃ। বিবক্ষিতপদার্থঃ নিগমরতি—সর্বাণ্যেবেতি। ১

তৎ পুনরাপঃ সত্তানশ্চজন্ম ; তত্ত্বাং সত্তাং ব্রহ্ম ওগমজন্ম। তদেতদ্বিরণ্য-গর্ভস্য দৃক্ষান্তেন জন্ম, বদব্যাকৃতস্য জগতে। ব্যাকরণম्, তৎ সত্যং ব্রহ্ম ; কৃতঃ ? মহত্ত্বাং ; কথং, মহত্ত্ব ? ইত্যাহ—বস্ত্বাং সর্বস্য স্মৃতি। কথম ? বৎ সত্যং ব্রহ্ম, তৎ প্রজাপতি, প্রজানাঃ পতিঃ বিরাজঃ, সূর্যাদিকরণম্ অনুজ্ঞতেত্যন্তুখঙ্গঃ। প্রজাপতিঃ স্মৃত্যন্ম, স বিরাটি প্রজাপতিঃ দেবান् অস্তজ্ঞত। বস্ত্বাং সর্বমেবংক্রয়েণ সত্যান্ত ব্রহ্মণ, জাতগ্, তত্ত্বান্তরে সত্যং ব্রহ্ম। কপঃ পুনর্যক্ষিতি ? উচ্যতে—তে এবং স্মৃতি দেবাঃ পিতৃরমপি বিরাজমতীত্য তদেব সত্যং ব্রহ্ম উপাসতে; অতএব এতৎ প্রথমজ্ঞঃ মহত্ত্বস্ত্রস্ত ; তত্ত্বাং সর্বান্তরেনোপাস্ত্বঃ তৎ। ২

পদার্থমুক্তদন্ত বাক্যার্থমাহ—তা ইতি। যাত্তৈ যথোক্তা আপস্তা এবেতি যচ্ছব্দান্তবক্ষেন ঘোজন। সত্তাং জ্ঞানমনস্তং ব্রহ্মেতি শ্রতং সত্যং কথং ভূতান্তরসহিতাত্ত্বেহস্তো জায়তে ? তত্ত্বাহ—তদেতদিতি। তত্ত ব্রহ্মবৎ প্রশ্নপূর্বকং বিশদবৃত্তি—তৎ সত্যমিতি। সত্যস্ত ব্রহ্মণে মহদ্বং প্রশ্নব্বার্তা সাধয়তি—কথমিত্যাদিন। তত্ত সর্বশ্রষ্ট্বং প্রশ্নব্বারেণ স্পষ্টযুক্তি—কথমিতি। বৃহত্ত্বমুপসংহরতি—বস্ত্বাদিতি। বিশেষণত্রয়ে সিঙ্কে ফলিতমাহ—তত্ত্বাদিতি। ২

তত্ত্বাপি সত্যস্ত ব্রহ্মণে নাম—সত্যমিতি ; তদেতৎ ত্র্যফরম্। কানি তাত্ত্বক্রাণি ? ইত্যাহ—স ইত্যেকমক্ষরম্, তৌত্যেকমক্ষরম্, তৌতি ইকারামুবক্ষে নির্দেশ্যার্থঃ ; যমিত্যেকমক্ষরম্। তত্র তেবাঃ প্রথমোন্তমে অক্ষরে সকারযকারে সত্যগ্, মৃত্যুক্রপাভাবাং। মধ্যতঃ মধ্যে অনুত্তম্, অনুত্তং হি মৃত্যুঃ ; মৃত্যুনৃতয়ো-স্তকারসামান্যাং। তদেতদন্তঃ মৃত্যুক্রপমুভুরতঃ সত্যেন সকার-যকারলক্ষণেন পরিগৃহীতঃ ব্যাপ্তমন্তর্ভুবিতঃ সত্যক্রপাভ্যাম্ ; অতোহকিঞ্চিংকরম্ তৎ ; সত্য-ভূরমেব সত্যবাহ্যমেব ভবতি। এবং সত্যবাহ্যং সর্বস্ত মৃত্যোরন্তশ্চাকিঞ্চিং-

করত্বং চ যো বিদ্বান्, তমেবং বিদ্বাংসম্ অনুত্বং কদাচিং প্রাদোথং ন  
হিনস্তি ॥ ৩৪১ ॥ ১ ॥

তত্ত্বাপীত্যপিশকো হস্যত্বক্ষমৃষ্টাস্তার্থঃ । বুদ্ধিপূর্বকমনৃতং বিদ্বৰ্ষোৎপি বাধকমিত্যভিপ্রেত্য  
বিশিনটি—প্রাদোত্তমিতি ॥ ৩৪১ ॥ ১ ॥

**তাৰ্ত্ত্বালুৰাদ** ।—পূৰ্বোক্ত সত্যবন্ধের স্তুতিৰ জন্য এই বাক্য কথিত  
হইতেছে। পূৰ্বে সত্য ব্ৰহ্মকে মহৎ যক্ষ ও প্ৰথমজ বলা হইয়াছে; তাহার  
প্ৰথমজজ্ঞ তয় কিঙ্গপে, এখন তাহা কথিত হইতেছে—“আপ এব ইদম্ অগ্রে  
আশ্চুঃ” ইতি। অপ্ (জল) অর্থ এখানে অগ্নিহোত্ৰপ্ৰতি কৰ্মসম্পর্কিত আহতি-  
সমূহ। অগ্নিহোত্ৰাদি ঘৱেৱ আহতিসমূহ সাধাৰণতঃ দ্রবাদ্বক—জলীয় দ্রব্য-  
প্ৰদান; এইজন্য এই আহতিসমূহে অপ্যনৰ্ম্ম বিদ্যমান আছে। ঘৱাদি কাৰ্য্য-  
স্থলে দ্রব-দ্রবোৱ বাত্তলা নিবন্ধন জলেৱ প্ৰাপ্ত্য; সেই কাৱণে উৎপত্তিৰ পূৰ্বে  
অনভিব্যক্ত অবস্থায় অবস্থিত জীবসহকৃত সমস্ত ভূতই এখানে ‘আপঃ’ বলিয়া  
নিশ্চিন্ত তইতেছে। সেই জলসমূহ অগ্নিহোত্ৰাদি কৰ্মপৰিসমাপ্তিৰ পৱ, কোনও  
এক অনিৰ্দিচনীয় অন্তৰ্মুকুলপে—কৰ্মসম্পক পৱিত্ৰাগ ন। কৱিয়াই অপৱাপৱ  
ভূতগুণৰ সহিত সম্পৰ্কিত হইয়া থাকে। নাম ও কৃপাকাৰে অভিব্যক্ত  
এই জগৎ উৎপত্তিৰ পূৰ্বে অবস্থাকুলে অবস্থিত বীজস্বৰূপ সেই অন্তৰ্মুকুলেই  
ছিল, অর্থাৎ উৎপত্তিৰ পূৰ্বে নামকুপার্ক্ষিযক্ত এই সুল জগৎ ছিল না; ইহারই  
বীজস্বৰূপ সূক্ষ্ম অপ্ বা আহতি ধাৰ ছিল, তাৰে অগ্ন কোনও জন্য পদাৰ্থ  
বিদ্যমান ছিল ন। । ১

সেই অপসমূহই সত্য বন্ধেৰ সৃষ্টি কৱিয়াছিল; এই কাৱণে সত্য ব্ৰহ্ম  
প্ৰথমজ। এই বে, অব্যাকৃত বা অনভিব্যক্ত-নামকুপাদ্বক জগতেৱ ব্যাকৰণ—  
অভিব্যক্তিসাধন, ইহাই হিৱণ্যগৰ্ভনামক সূত্ৰাভ্যার জন্ম। ভাল, সেই সত্য  
পদাৰ্থটাকে ব্ৰহ্ম বলা হয় কি কাৱণে? হাঁ, যেহেতু তাহা মহৎ; তাহার মহৱেৱই  
বা প্ৰমাণ কি? যেহেতু তাহাই সকলেৱ শৃষ্টি—সৃষ্টিকৰ্ত্তা; কি প্ৰকাৰে? যেহেতু  
সেই সত্য ব্ৰহ্মই প্ৰজাপতিকে—সূর্যচন্দ্ৰাদি যাহাৱ চক্ৰঃপ্ৰতি ইঙ্গিয়স্থানীয়,  
সেই বিৱাট্পুৰুষকে সৃষ্টি কৱিয়াছিলেন। সেই প্ৰজাপতি অর্থাৎ সেই বিৱাট্পুৰুষ  
সংজ্ঞক প্ৰজাপতি আবাৰ দেৰতাগণকে সৃষ্টি কৱিয়াছিলেন। যেহেতু সত্য  
ব্ৰহ্ম হইতেই এই প্ৰকাৰে সমস্ত পদাৰ্থ জন্মলাভ কৱিয়াছে, সেই হেতুই  
উক্ত সত্য বস্তুটী মহৎ—ব্ৰহ্ম। ভাল, উহা যক্ষ (পূজনীয়) কেন? তাহা বলা  
ষাইতেছে—যেহেতু যথোক্ত পদ্মতিক্রমে সৃষ্টি দেৱগণ পিতা প্ৰজাপতিকেও

অতিক্রম করিয়া সেই সত্য ব্রহ্মেরই উপাসনা করেন, সেই হেতুই এই প্রথমজ  
মহৎ পদার্থটী ষক্ষ ; সেই কারণে সর্বতোভাবে তাহারই উপাসনা করা  
উচিত । ২

সেই ব্রহ্মের অপর নাম হইতেছে—‘সত্যম্’। এই সত্য নামটী ত্রাক্ষর অর্থাৎ  
তিনটী অক্ষরযুক্ত । সেই তিনটী অক্ষর কি কি ? তাহা বলিতেছেন—‘স’  
একটী অক্ষর, ‘তি’ একটী অক্ষর ; ‘তি’র ইকার কেবল উচ্চারণার্থ ; ‘ষ’ আর  
একটী অক্ষর । এই অক্ষরত্রয়ের মধ্যে প্রথম ও শেষ অক্ষরটী অর্থাৎ স ও ষ  
অক্ষর দুইটী সত্য ; কারণ, উহারা মৃত্যুরহিত ; মধ্যবর্তী ‘তি’ অক্ষরটী অনুত্ত ।  
অনুত্তই মৃত্যু ; কারণ, মৃত্যু ও অনুত্তের মধ্যে ‘ত’কারের সমতা রহিয়াছে ।  
সেই এই অনুত্ত মৃত্যুস্বরূপ ‘তি’ অক্ষরটী সত্যস্বরূপ স ও ষ দ্বারা উভয়দিকে  
পরিগৃহীত—পরিবেষ্টিত বা কবলীকৃত রহিয়াছে ; অতএব সেই ‘তি’ অক্ষরটী  
অকিঞ্চিকর, সতাই প্রধান । যে বাক্তি এইরূপ সত্যের বাহ্যিক্য এবং অনুত্ত  
মৃত্যুর অন্তর্ভুক্ত বা অকিঞ্চিকরত্ব জানে, সেই বিদ্঵ান্কে, সম্মুখিশেবে অনবধানভা  
নিবন্ধন প্রযুক্ত অনুত্তরপী মৃত্যু কথনও হিংসা করিতে পারে না ॥ ৩৪১ ॥ ১ ॥

তদ্যৎ তৎ সত্যমসৌ স আদিত্যো ষ এষ এতশ্চিমাণ্ডলে  
পুরুষঃ, যশ্চাযঃ দক্ষিণেহক্ষন् পুরুষস্তাবেতাবন্তোগ্নশ্চিন্ন  
প্রতিষ্ঠিতো, রশ্মিভিরেমোহশ্চিন্ন প্রতিষ্ঠিতঃ, প্রাণেরযমমুশ্চিন্ন ।  
স যদোৎক্রমিষ্যন্ন ভবতি শুক্রমেবেতন্মণ্ডলং পশ্যতি নৈনমেতে  
রশ্মাযঃ প্রত্যায়স্তি ॥ ৩৪২ ॥ ২ ॥

সর্বলার্থঃ ১—তৎ (পূর্বোক্তম) (ষৎ ব্রহ্ম) সত্যম্; অর্সো সঃ  
(বঙ্গ্যমাণঃ) আদিত্যঃ । [ অর্সো কঃ ? ] ষ এবঃ আদিত্যমণ্ডলে পুরুষঃ, যশ্চ  
(বোহপি) [ অধ্যাত্মঃ ] অব্যং দক্ষিণে অক্ষন্ন (অক্ষিণি চক্ষুবি) পুরুষঃ ; তো  
এতো (অক্ষ্যাদিত্যপুরুষো) অন্তোগ্নশ্চিন্ন (পরম্পরে প্রতিষ্ঠিতো, পরম্পরং  
সম্বন্ধো ) । [ অন্তোগ্নপ্রতিষ্ঠামেবাহ— ] এবঃ (আদিত্যমণ্ডলসঃ পুরুষঃ )  
রশ্মিভিঃ (কিরণেঃ দ্বারা) অশ্চিন্ন (অক্ষিপুরুষে) [ প্রতিষ্ঠিতঃ ], অব্যং (অক্ষি-  
পুরুষঃ চ) প্রাণেঃ (দ্বারা) অমুশ্চিন্ন (আদিত্যপুরুষে) [ প্রতিষ্ঠিতঃ ] । সঃ  
(অক্ষিপুরুষঃ) যদা (যশ্চিন্ন কালে) উৎক্রমিষ্যন্ন (জীবো যদা আসন্নমৃত্যঃ )  
ভবতি, তদা এনং (আদিত্যপুরুষং) শুক্রম (রশ্মিবিষুক্তম) এব পশ্যতি ; এতে  
রশ্মাযঃ এনং (আসন্নমৃত্যঃ পুরুষং) ন প্রত্যায়স্তি (ন প্রাপ্ত্যবস্তি নোপতপস্তীতি

ভাৰঃ)। [এবংবিধৃষ্যমণ্ডল-দর্শনং হি দ্রষ্টঃ আসমমৃত্যুসূচকঃ অরিষ্টবিশেষ ইতি জ্ঞেয়ম্] ॥ ৩৪২ ॥ ২ ॥

**মূলাচুর্বাদ** ।—সেই<sup>১</sup> যে প্রথমজ সত্যাক্ষ, তাহাই এই আদিত্য, যাহা এই মণ্ডলমধ্যস্থ পুরুষ এবং যাহা এই দক্ষিণ চক্ষুৱ মধ্যবর্তী পুরুষ, অর্থাৎ আদিত্য-মণ্ডলাধিষ্ঠিত আধিদৈবিক পুরুষ, আৱ চক্ষুৱ মধ্যগত অধ্যাত্মপুরুষ, এই উভয় পুরুষই পরম্পর পরম্পরেৱ আশ্রয়ে অবস্থিত—আদিত্যপুরুষ রশ্মি দ্বাৱা ইহার সহিত সম্বন্ধ, আৱ চাক্ষুৱ পুরুষ প্রাণ দ্বাৱা আদিত্য পুরুষেৱ সহিত সম্বন্ধ। এই দেহস্বামী পুরুষ যে সময়ে উৎক্রমণ কৱিবে, অর্থাৎ আসমমৃত্যু হইবে, সে সময়ে সে এই আদিত্যমণ্ডলকে শুন্দ অর্থাৎ রশ্মিহীন দেখিতে পায়, অর্থাৎ স্বাভাবিক চক্ষে সূর্যকে দর্শন কৱিতে পারে ; তখন সূর্যোৱ রশ্মিসমূহ আৱ তাহার নিকটে আইসে না, অর্থাৎ তাহার চক্ষুৱ পাড়া জন্মায় না। [একপ ভাবে সূর্যদর্শন আসম মৃত্যুৱ সূচক—অরিষ্ট বিশেষ] ॥ ৩৪২ ॥ ২ ॥

**শাঙ্কন্তাত্ত্বম্** ।—অস্থাধূনঃ সত্যশু ব্রহ্মণঃ সংস্থানবিশেষে উপাসন-মুচাতে—তদ্বৎ ; কিং তৎ ? বৎ সত্যঃ ব্রহ্ম প্রথমজম ; কিম ? অসৌ সঃ ; কোহসৌ ? আদিত্যঃ ; কঃ পুনৰন্বাদিত্যঃ ? য এবং ; ক এবং ? য এতশ্চিন্ন আদিত্যমণ্ডলে পুরুষাভিমানী ; সোহসৌ সত্যং 'ব্রহ্ম। যশ্চায়ম্ অধ্যাত্মং দক্ষিণে অক্ষন্ত অক্ষিণি পুরুষঃ ; চক্ষুৱ স চ সত্যং ব্রহ্মেতি সম্বন্ধঃ। তাবেতাবাদিত্যাক্ষিষ্ঠে পুরুষাবেক্ষ্য সত্যশু ব্রহ্মণঃ সংস্থানবিশেষে যশ্চাত্ম, তস্মাদত্তেষ্টশ্চিন্নিতরেতৰশ্চিন্ন—আদিত্যং চাক্ষুৱে চাক্ষুৰশ্চাদিত্যে প্রতিষ্ঠিতে, অধ্যাত্মাধিদৈবতরোৱত্তোপকার্য্যাপকারকত্বাত। কথং প্রতিষ্ঠিতাবিতি উচ্যতে—রশ্মিভিঃ প্রকাশেন অনুগ্রহঃ কুর্বন্ত এব আদিত্যঃ অশ্চিন্ন চাক্ষুৱে অধ্যাত্মে প্রতিষ্ঠিতঃ ; অয়ঃ চাক্ষুঃ প্রাণেঃ আদিত্যমুগ্গলন্ত অমুশ্চিন্নাদিত্যে অধিদৈবে প্রতিষ্ঠিতঃ।

সঃ অশ্চিন্ন শৰীৱে বিজ্ঞানময়ো ভোক্তা, যদা যশ্চিন্ন কালে উৎক্রমিষ্যন্ত ভবতি, তদা অসৌ চাক্ষুৱ আদিত্যপুরুষো রশ্মীহৃপসংহৃত্য কেবলেন ওদাসীগ্নেন ক্রপেণ ব্যবতৃষ্টিতে ; তদা অয়ঃ বিজ্ঞানময়ঃ পশ্চতি শুন্দেবে কেবলং বিৱশি এতন্মণ্ডলং চক্ষুমণ্ডলমিব। তদেতদরিষ্টদর্শনং 'প্রাসঙ্গিকং প্ৰদৰ্শ্যতে, কথং

নাম পুরুষঃ করণীয়ে ঘৃতবান् স্থাদিতি। ন—এনৎ চাক্ষুঃ পুরুষমূরীকৃত্য তৎ  
প্রত্যনুগ্রহায় এতে রশ্ময়ঃ স্বামিকর্ত্তব্যবশাঃ, পূর্বমাগচ্ছস্তোহপি পুনস্তৎকর্মক্ষয়ম্  
অহুরুধ্যমানা ইব নোপযন্তি ন প্রত্যাগচ্ছস্তি এনম্। অতোহবগম্যতে পরম্পরোপ-  
কার্যোপকারকভাবাঃ সত্যস্ত্রৈবেকস্য আয়ুনঃ অংশাবেতাবিতি ॥ ৩৪২ ॥ ২ ॥

টীকা। ব্রাহ্মণাত্মরম্বতার্য ব্যাকরোতি—অঙ্গেত্যাদিন। তত্ত্বাধিদেবিকং স্থানবিশেষ-  
মুপস্থগ্নতি—তদিত্যাদিন। সংপ্রত্যাধ্যাত্মিকং স্থানবিশেষং দর্শযতি—যশেতি। অদেশভেদ-  
বর্তিনোঃ স্থানভেদেন ভেদঃ শক্তিঃ পরিহরতি—তাবেতাবিতি। অঙ্গেষ্টমুপকার্যোপ-  
কারকভেনাঙ্গেষ্টম্ভিন্ন। প্রতিষ্ঠিত্যঃ প্রশ্নপূর্বকং প্রকটরতি—কথমিত্যাদিন। আণেচক্ষু-  
রাদিভিন্নিয়েরিতি যাবৎ। অমুগ্নহৃদয়ত্যমণ্ডলাদ্বানঃ প্রকাশযন্ত্যর্থঃ। আনঙ্গিকমুপাসনা-  
অসঙ্গাগতমিত্যর্থঃ। তৎপ্রদর্শনস্ত কিং ফলমিত্যাশক্যাত—কথমিতি। পুরুষস্ত্রাঙ্গেষ্ট-  
মুপকার্যোপকারকভুজঃ। নিগমযতি—নেত্যাদিন। পুনঃশক্তেন মৃতেরত্বকালো গৃহতে।  
বশ্মীনামচেতনভাদিবশকঃ। পুনর্কারোচ্চারণমদ্যপ্রদর্শনার্থম্ ॥ ৩৪২ ॥ ২ ॥

**তাত্ত্বানুরাদ ১**—এখন উক্ত স্থানক্ষেত্রে দেহাদি অংশবিশেষে উপাসনা-  
প্রণালী কথিত হইতেছে—সেই যাহা, তাহা কি? যাহা প্রথমজ সত্য ব্রহ্ম,  
তাহা কি? ইহাই তাহা, ইচ্চা কি? না, আদিত্য; এই আদিত্য আবার  
কে? নাহা এই; এই—কি? যাহা এই আদিত্যামণ্ডলে হিত পুরুষ, অর্থাৎ  
আদিত্যমণ্ডলাভিমানী পুরুষ, তাহাই এই সত্তা ব্রহ্ম; এবং দেহমধ্যে এই বে,  
দক্ষিণ চক্ষুতে অবস্থিত অভিমানী পুরুষ, চশন পাকায় দুর্বিতে হইবে বে,  
তাহাও সত্য ব্রহ্ম। দেহেতু আদিত্যাত্ম ও অঙ্গস্ত এই পুরুষদ্বয় সেই সত্তা  
ব্রহ্মেরই অংশবিশেষ মাত্র, সেই দেহে ইহারা পরম্পরে অর্থাৎ আদিত্য পুরুষ অঙ্গ-  
পুরুষে, অঙ্গপুরুষ আবার আদিত্যপুরুষে প্রতিষ্ঠিত—সমন্বয়; কারণ, অধ্যাত্ম  
আবার যে অধিদেবত, ইহাদের মধ্যে পরম্পর উপকার্যোপকারকভাব বিদ্যমান  
রহিলাছে। ইহারা কি প্রকারে প্রতিষ্ঠিত আছেন, তাত্ত্ব কথিত হইতেছে—  
এই আদিত্য রশ্মিসমূহ দ্বারা অর্থাৎ প্রকাশ কার্য্য দ্বারা উপকার সাধন করত  
অধ্যাত্ম চাক্ষুঃ পুরুষে প্রতিষ্ঠিত, এই চাক্ষুঃ পুরুষও আবার প্রাণব্যাপার দ্বারা  
উপকার সম্পাদন করত এই আধিদেবিক আদিত্যপুরুষে প্রতিষ্ঠিত আছেন।

এই দেহমধ্যে অবস্থিত ভোক্তা বিজ্ঞানময় আয়ু (জীব) যে সময়ে উৎ-  
ক্রমণ করিবে অর্থাৎ দেহত্যাগ করিয়া চলিয়া যাইবে, সেই সময়ে অর্থাৎ মৃত্যুর  
আসন্ন পূর্ববর্তী সময়ে এই অঙ্গসমন্বয় আদিত্যপুরুষ রশ্মিসমূহকে প্রত্যাহৃত  
করিয়া কেবল উদাসীনভাবে—নিষ্পত্তভাবে অবস্থান করেন; সেই সময়ে এই  
বিজ্ঞানময় পুরুষ আদিত্যমণ্ডলকে শুন্দ—রশ্মিবিহীন—চক্ষুমণ্ডলের গ্রাম অতীত-

ভাবাপন্ন দর্শন করে। এই অরিষ্টদর্শনের কথা এখানে প্রসঙ্গক্রমে বলা হইল। উদ্দেশ্য—সাধারণ লোক যেন ইহা দ্বারা নিজ নিজ কর্তব্য কর্মে যত্নবান् হয় ( ১ )। উক্ত রশ্মিসমূহ পূর্বে এই চাকুৰ পুরুষের প্রতি অনুগ্রহপ্রকাশার্থ স্বপ্নভূ মণ্ডল-পুরুষের কর্তব্য সম্পাদনোদ্দেশ্যে আগমন করিত, এখন তাহার সেই কর্তব্য পরিসমাপ্ত হইয়া গিয়াছে, এইজন্তই যেন তাহারা আর ইহার দিকে আগমন করে না। অতএব এইরূপ পরম্পর উপকার্য্যাপকারকভাব হইতে বুঝা যাইতেছে যে, এই আদিত্যপুরুষ ও অক্ষিপুরুষ একই সত্তা ব্রহ্মের ঢাঁটী অংশ মাত্র ॥ ৩৬২ ॥ ২ ॥

য এম এতশ্চিন্মণ্ডলে পুরুষস্তু ভূরিতি শিরঃ, একগ্র শিরঃ  
একমেতদক্ষরম্, ভূব ইতি বাহু, দ্বৌ বাহু, দ্বে এতে অক্ষরে ।  
স্বরিতি প্রতিষ্ঠা, দ্বে প্রতিষ্ঠে, দ্বে এতে অক্ষরে । তস্মোপনিষদ-  
হরিতি, হস্তি পাপ্নানং জহাতি চ য এবং বেদ ॥ ৩৪৩ ॥ ৩ ॥

**সম্ভলার্থঃ ।**—য়ঃ এমঃ এতশ্চিন্মণ্ডলে ( সূর্যামণ্ডলে ) পুরুষঃ [ সত্য-  
নামকঃ ], তস্তু ( পুরুষস্তু ) ভূঃ ইতি ( বাহুতাক্ষরং ) শিরঃ ; [ যতঃ ] একং  
শিরঃ ( শিরস একত্বং প্রসিদ্ধম ), এতৎ ( ভূঃ ইতি চ ) একম্ অক্ষরং, [ এতশ্চাং  
সামান্যাং ভূঃ শিরঃ উচ্যতে ইত্যাশয়ঃ । ] তথা ভূব ইতি বাহু ; [ যতঃ ] দ্বৌ বাহু  
[ ভবতঃ ], এতে ( ভূব-রূপে ) অক্ষরে [ অপি ] দ্বে ( দ্বিহসংখ্যকে ), [ অতঃ  
'ভূব' ইত্যেতয়োঃ বাহুত্বম্ ] ; তথা স্বর-ইতি প্রতিষ্ঠা ( প্রতিষ্ঠিতি অনং রা ইতি  
প্রতিষ্ঠা পাদ উচাতে ) ; [ যতঃ ] প্রতিষ্ঠে ( পাদে ) দ্বে, এতে অক্ষরে ( স্ব-ৱ-  
ইত্যেবংরূপে ) [ অপি ] দ্বে, [ তশ্চাং স্বঃপদস্তু প্রতিষ্ঠাত্বম্ ] । তস্তু সত্যপুরুষস্তু  
( উপনিষদ ) শুভ্রঃ নাম—'অহঃ' ইতি ; যঃ এবং ( যথোক্তরূপাং উপনিষদং )

( ১ ) তাৎপর্য—অরিষ্ট অর্থ নিকটবন্তৌ মৃত্যুৱ সূচক ঘটনাবলী। এরূপ কতকগুলি  
আকস্মিক ঘটনা উপস্থিত হয়, যাহা দ্বারা অনায়াসে বুঝিতে পারা যায় যে, অমুক ব্যক্তির  
মৃত্যুকাল নিকটবন্তৌ হইয়াছে। যেমন—“দীপনির্বাপজং গজং, শুহুর্বাক্যমুক্তীম্ । ন গৃহস্তি  
ন শুণ্স্তি ন পশুস্তি গতাযুবঃ ॥” অর্থাৎ যাহাদের আয়ুঃশেষ হইয়াছে, তাহারা দীপনির্বাপে দেখিতে  
গুরু পায় না, বক্ষুর হিতকথা ভাল মনে করে না, অরুদ্ধতৌ নক্ষত্র দেখিতে পায় না ইত্যাদি।  
সূর্যামণ্ডলকে প্রভাবীন—মিষ্টেজ দর্শন করাও একটী অরিষ্ট ; ইহা দর্শন করিলে লোকে বুঝিতে  
পারিবে যে, আমার মৃত্যু আর বিলম্ব নাই। ইহা জানিলে, স্বত্ত্বই লোকের ঐহিক ও  
পারলোকিক আরুহিতকর কর্মে সমধিক যত্ন হইতে পারে ; এইজন্ত এখানে ইহার উল্লেখ  
করা হইয়াছে।

বেদ, [সঃ] পাপ্মানং হস্তি, জহাতি চ (ত্যজতি চ, নিষ্পাপে ভৰ-  
তীত্যর্থঃ) ॥ ৩৪৩ ॥ ৩ ॥

**অুলাচুর্বাদ ১—**এই যে, আদিত্যমণ্ডলস্থ পুরুষ, [ব্যাহুতির  
অবয়ব] ‘ভূ’ অঙ্করটী তাহার শির; কারণ, শিরও এক, এই ‘ভূ’  
অঙ্করটীও এক, [ভূ অঙ্করকে শির বলিয়া চিন্তা করিবে]। ‘ভুব’  
অঙ্কর দুইটী তাহার বাহুবয়; কেন না, বাহুও দুইটী, ‘ভুব’ শব্দের  
অঙ্করও দুইটী; ‘স্বর’ তাহার প্রতিষ্ঠা (পদবয়); কারণ, পদ  
সাধারণতঃ দুইটী, ‘স্বর’ শব্দেতে অঙ্করও দুইটী। তাহার উপনিষদ্  
বা রহস্য নাম হইতেছে—‘অহঃ’। যে ব্যক্তি এইরূপ জানে, সে  
ব্যক্তি সমস্ত পাপ নষ্ট করে এবং পরিত্যাগ করে, অর্থাৎ নিষ্পাপ  
হয় ॥ ৩৪৩ ॥ ৩ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম ১—**তত্ত্ব ধঃ,—অসৌ কঃ? য এধ এতস্মিন্মণ্ডলে পুরুষঃ  
সত্যনামঃ; তস্ম ব্যাহুতয়ঃ অবয়বাঃ। কথম? ভূরিতি যেয়ো ব্যাহুতিঃ, সা তস্ম  
শিরঃ, প্রাণম্যাঃ। তত্ত্ব সামান্তঃ স্বয়মেবাচ শ্রতিঃ—একম একসংখ্যাযুক্তঃ শিরঃ,  
তথা এতদক্ষরমেকঃ ভূরিতি। ভূব ইতি বাহু, দ্বিত্সামান্তাঃ; দ্বো বাহু, দ্বে এতে  
অঙ্করে। তথা স্বরিতি প্রতিষ্ঠা; দ্বে প্রতিষ্ঠে, দ্বে এতে অঙ্করে; প্রতিষ্ঠে পাদৌ,  
প্রতিষ্ঠিত্যাভ্যামিতি। তস্মাত্স ব্যাহুত্যবয়বস্ম সত্যস্ম ব্রহ্মণ উপনিষদ্ব রহস্য-  
মতিধানম,—যেনাভিধানেনাভিধীয়মানঃ তদ্বন্দ্ব অভিমুগ্নৈভবতি, লোকবৎ।  
কাসাবিত্যাহ—অহরিতি। অহরিতি চৈতদ্বন্দ্বঃ হস্তেজ্ঞাতেচেতি যো বেদ, স  
হস্তি জহাতি চ পাপ্মানং, য এবং বেদ ॥ ৩৪৩ ॥ ৩ ॥

টাকা। তত্ত্ব স্থানস্থৱসংবর্কিতঃ সত্যাত্ম ব্রহ্মণো খ্যানে অন্ততে সতীত্যার্থঃ। তত্ত্বেতি  
প্রথমব্যাহুতে শিরোদৃষ্ট্যারোপে বিবরিতে। তস্মোপনিষদিত্যাদি ব্যাচনে—তস্মেত্যাদিন।  
যথা লোকে গবাদিঃ স্থেনাভিধানেনাভিধীয়মানঃ সংমুদ্ধীভবতি, তস্মদিত্যাহ—লোকবদিতি।  
নামোপাণ্ডিকলমাহ—অহরিতি চেতি ॥ ৩৪৩ ॥ ৩ ॥

**ভাষ্যাচুর্বাদ ১—**সেখানে বিনি; এই বৎপদবাচ্য (বিনি) কে? না,  
এই বিনি এই আদিত্যমণ্ডলে অবস্থিত সত্যনামক পুরুষ। ব্যাহুতিসমূহ (‘ভূ’,  
‘ভূব’ ও ‘স্বর’ এই অঙ্করসমূহ) তাহার অবয়ব। কি প্রকারে? এই যে ‘ভূ’  
ব্যাহুতি, তাহা তাহার শিরঃ (মস্তক); কারণ, উহা ব্যাহুতির প্রথম অঙ্কর;  
শ্রতি নিজেই শিরের সহিত ‘ভূ’র সাদৃশ্য প্রদর্শন করিতেছেন—শিরঃ সাধারণতঃ

এক—একসংখ্যক, সেইরূপ এই ‘ভূ’ অক্ষরটীও এক। ‘ভূব’ তাহার বাহুদ্বয় ; কারণ, উভয়েতেই দ্বি সংখ্যা সমান ;—বাহু দুইটী, আর ‘ভূব’ অক্ষরও দুইটী ; [ অতএব উভয়েরই সংখ্যা সমান ] ; সেইরূপ ‘স্বর’ এই অক্ষর দুইটী তাহার প্রতিষ্ঠা ; প্রতিষ্ঠাও দুইটী, এবং এই অক্ষরও দুইটী ; প্রতিষ্ঠা অর্থ—পদব্য ; কারণ, এই দুইটীর সাহায্যে স্থিতি লাভ করা ( দাঢ়ান ) হয়। ব্যাহুতিরূপ অবয়ববিশিষ্ট সেই এই সত্যব্রহ্মের উপনিষদ বা রহস্য অভিধান ( নাম ), যে নামে অভিহিত হইলে ব্রহ্মও সাধারণ লোকের গ্রাব অভিধায়কের অভিযুক্তি হন, সেই নাম ; সেই রহস্য নামটী কি ? না, ‘অহঃ’। ‘অহঃ’ পদটী হিংসার্থক ‘হন্ত’ ধাতু ও ত্যাগার্থক ‘হ’ ধাতু হইতে নিষ্পত্ত ; ইহা যিনি জানেন, তিনি পাপ ধৰ্মস করেন এবং পাপ ত্যাগও করেন, অর্থাৎ নিষ্পাপ হন ॥ ৩৪৩ ॥ ৩ ॥

যোহ্যং দক্ষিণেক্ষন্ত পুরুষস্তস্ত ভূরিতি শিরঃ, একগু শির  
একমেতদক্ষরম্, ভূব ইতি বাহু, দ্বৌ বাহু দ্বে এতে অক্ষরে,  
স্বরিতি প্রতিষ্ঠা, দ্বে প্রতিষ্ঠে দ্বে এতে অক্ষরে । তচ্ছোপনিষদ-  
হমিতি, হস্তি পাপ্যানং জহাতি চ য এবং বেদ ॥ ৩৪৪ ॥ ৪ ॥

ইতি পঞ্চমং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ৫ ॥

**সরলার্থঃ ১—**[ আদিতাপুরুষবৎ অক্ষিপুরুষস্থাপি ব্যাহুত্যবয়বতাঃ দর্শ-  
য়তি—‘যোহ্যম্’ ইতাদিনা ] । যঃ অরং দক্ষিণে অক্ষন् ( অক্ষিণি ) পুরুষঃ,  
তস্য ‘ভূঃ’ ইতি শিরঃ, [ যতঃ ] একং শিরঃ, এতং অংক্ষরমপি একম্ ; তথা ‘ভূবঃ’  
ইতি বাহু ; [ যতঃ ] বাহু দ্বৌ, এতে অক্ষরে অপি দ্বে । তথা ‘স্বর’ ইতি প্রতিষ্ঠা ;  
[ যতঃ ] দ্বে .প্রতিষ্ঠে ( পাদো ), এতে অক্ষরে অপি দ্বে । তস্য ( অক্ষিপুরুষস্ত )  
উপনিষদ্ ( রহস্যং নাম )—‘অহম্’ ইতি । যঃ এবং বেদ ( যথোক্তপ্রকারাঃ  
উপনিষদং জানাতি ), [ সঃ ] পাপ্যানং হস্তি, জহাতি ( ত্যজতি ) চ ॥ ৩৪৪ ॥ ৪ ॥

**মূলাচুল্লাঙ্ক ১—**[ আদিত্য পুরুষের শ্লাঘ অক্ষিপুরুষেরও  
ব্যাহুতি-অবয়ব প্রদর্শন করিতেছেন— ] এই যে, দক্ষিণ অক্ষিমধ্যস্থ  
সত্য পুরুষ, তাহার শির হইতেছে ‘ভূঃ’ ; কারণ, শিরও এক, এই  
অক্ষরটীও এক ; ‘ভূব’ তাহার দুইটী বাহু ; কারণ, বাহু দুইটী, আর এই  
অক্ষরও দুইটী ; ‘স্বর’ তাহার প্রতিষ্ঠা—পদব্য ; কারণ, পদ সাধারণতঃ  
দুইটী, এই অক্ষরও দুইটী । তাহার উপনিষদ হইতেছে—‘অহম্’ ।

যিনি ইহা জানেন, তিনি পাপ নাশ করেন, এবং পাপ পরিত্যাগ করেন ॥ ৩৪৪ ॥ ৪ ॥

ইতি পঞ্চমাধ্যায়ে পঞ্চম ব্রাহ্মণব্যাখ্যা ॥ ৫ ॥ ৫ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।**—এবং বোহুং দক্ষিণেহঙ্কন্ত পুরুষস্তু ভূরিতি শির ইত্যাদি সর্বং সমানম্ । তন্মেপনিষদহমিতি, প্রত্যগাত্মাভূতভাব । পূর্ববদ্ধ ইন্দ্রজ্ঞহাতেচেতি ॥ ৩৪৪ ॥ ৪ ॥

ইতিপঞ্চমাধ্যায়স্তু পঞ্চম-ব্রাহ্মণভাষ্যম্ ॥ ৫ ॥ ৫ ॥

টীকা । ষথা মণ্ডলপুরুষস্তু ব্যাহৃত্যবয়বস্তু সোপনিষৎকল্পাধিবৈবত্তমুপাসনমুক্তঃ, তথাধ্যায়ঃ চাকুষপুরুষস্তোক্তবিশেষগ্নেপাসনমুচাতে ইত্যাহ—এবমিতি । চাকুষস্তু পুরুষস্তু কথমহমিত্যুপনিষদিযুক্তে ? তত্ত্বাহ—অত্যগিতি । ইন্দ্রজ্ঞহাতেশ্চাহমিত্যেন্দ্রজপমিতি যো বেদ, সহস্তি পাপমানং তহাতি চেতি পূর্ববৎ ফলবাকঃ ঘোজ্যমিত্যাহ—পূর্ববদ্ধিতি ॥ ৩৪৪ ॥ ৪ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদ্বাটুটীকারাঃ পঞ্চমাধ্যায়স্তু পঞ্চমং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ৫ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—পূর্বের ত্তায় এই যে, দক্ষিণ অক্ষিগত পুরুষ, তাহার ‘ভূ’ হইতেছে শির, ইত্যাদির ব্যাখ্যা সমস্তই পূর্বব্রতির অনুরূপ । তাহার উপনিষদ্ধি ‘অহম্’; যেহেতু উহা জীবাত্মস্তুরূপ । পূর্বের ত্তায় ‘অহম্’ পদটীও ‘হন্’ ও ‘হা’ ধাতু হইতে নিষ্পন্ন ॥ ৩৪৪ ॥ ৪ ॥

পঞ্চম অধ্যায়ে পঞ্চমব্রাহ্মণের ভাষ্যানুবাদ ॥ ৫ ॥ ৫ ॥

**আভাসভাষ্যম্ ।**—উপাধিনামনেকহাদ্য অনেকবিশেষণহাচ তন্মেব প্রকৃতস্তু ব্রহ্মণে মনউপাধিবিশিষ্টস্তোপাসনং বিধিঃসম্মাহ—

**আভাসভাষ্যানুবাদ ।**—ব্রহ্মের উপাধি অনেক ও অনেকপ্রকার ; এই কারণে এখন মন-উপাধিবিশিষ্ট সেই ব্রহ্মের উপাসনা বিধানার্থ বলিতেছেন—

মনোময়োহুঃ পুরুষো ভাঃসত্যস্তস্ত্বন্তস্তহুদয়ে যথা ব্রীহির্বাযবো বা, স এষ সর্বস্ত্রেশানঃ সর্বস্ত্রাধিপতিঃ সর্বমিদং প্রশাস্তি, যদিদং কিঞ্চ ॥ ৩৪৫ ॥ ১ ॥

ইতি ষষ্ঠং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ৬ ॥

**সরলার্থঃ ।**—মনোময়ঃ ( মনঃপ্রায়ঃ মনসি উপজ্যোত্তম ইত্যর্থঃ ), ভাঃসত্যঃ ( ভাঃ দীপ্তিঃ এব সত্যং প্রকৃতং স্তুরূপং যস্তু, স ভাঃসত্যঃ ) ; অহুং ( পূর্বোক্তঃ সত্যাধ্যঃ ) পুরুষঃ তত্ত্বিন् ( প্রসিদ্ধে ) অস্তহুদয়ে ( হৃদয়স্তু মধ্যে ) যথা ব্রীহিঃ বা, যবঃ বা, [ তথা সুস্তুরূপতয়া অবস্থিতঃ অস্তি ] ; সঃ এবং

(অন্তর্দয়ে স্থিতোহপি পুরুষঃ) সর্বস্তু (বন্ধুত্বাত্মক) জ্ঞানঃ, সর্বস্তু অধিপতিঃ (অধিষ্ঠায় অধ্যক্ষরূপেণ পাতি), ইদং সুর্বং (জগৎ) প্রশাস্তি (নিয়ন্ত্রিতি), যৎ ইদং (অনুভূয়মানং কিঞ্চ) [তৎ সর্বং ইতি সম্বন্ধঃ] ॥ ৩৪৫ ॥ ১ ॥

**মূলাচুল্লাঙ্গ ১**—পূর্বে যে সত্যব্রহ্মের কথা বলা হইয়াছে, সেই পুরুষ মনোময় অর্থাৎ মনোমধ্যে দৃষ্ট হয় বলিয়া প্রায় মনেরই মত, এবং ভাঃ—দীপ্তিই তাহার যথার্থ স্বরূপ, এই জন্য ভাঃসত্য; সেই পুরুষ ত্রীহি (হৈমন্তিক ধাত্য) ও যবের শ্যায় সূক্ষ্মরূপে হৃদয়ের মধ্যে অবস্থিত আছেন। সেই এই পুরুষই আবার সকলের অধিপতি ও সকলের পালনকর্তা এবং জগতে যাহা কিছু আছে, তৎসমস্তের শাসনকর্তা ॥ ৩৪৫ ॥ ১ ॥

**শাস্ত্রব্রাহ্মণম্ ।**—মনোময়ঃ মনঃপ্রায়ঃ, মনস্ত্ব্যপলভ্যমানত্বাত্ম ; মনসা চ উপলভ্যত ইতি মনোময়োহয়ঃ পুরুষঃ, ভাঃ-সত্যঃ ভা এব সত্যং—সত্ত্বাবঃ স্বরূপং দ্বষ্ট, সোহয়ং ভাঃসত্যঃ, ভাস্ত্ররইত্যেতৎ ; মনসঃ সর্বার্থীবভাসকত্বান্মনো-ময়ত্বাচ অস্ত্র ভাস্ত্ররত্বম্। তশ্চিন্ন অন্তর্দয়ে হৃদয়স্থান্তঃ, তশ্চিন্নিত্যেতৎ ; যথা ত্রীহির্বা যবো বা পরিমাণতঃ, এবংপরিমাণঃ, তশ্চিন্নিত্যেতৎ ঘোগিত্বদ্বৃত্ত-ইত্যর্থঃ।

স এষ সর্বস্ত্রেশানঃ সর্বস্তু স্বভেদজ্ঞাতস্তু জ্ঞানঃ স্বামী ; স্বামিত্বেহপি সতি, কশ্চিদমাতাদিতস্তঃ ; অযন্ত ন তথা ; কিং তর্হি ? অধিপতিঃ অধিষ্ঠায় পালয়িতা ; সর্বমিদং প্রশাস্তি, যদিদং কিঞ্চ যৎ কিঞ্চিং সর্বং জগৎ, তৎ সর্বং প্রশাস্তি। এবং মনোময়স্থোপাসনাত্ম তথাকূপত্তিরেব ফলম্ ; “তং যথা যথোপাসতে, তদেব ভবতি” ইতি ব্রাহ্মণম্ ॥ ৩৪৫ ॥ ১ ॥

পঞ্চমাধ্যায়স্তু ষষ্ঠং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ৬ ॥

টীকা । ব্রাহ্মণান্তরমুখাপয়তি—উপাধীনামিতি । অনেকবিশেষণত্বাচ প্রত্যেকং ত্বেষামিতি শেবঃ । তৎপ্রায়ত্বে হেতুযাহ—যবসৌতি । অকারান্তরেণ তৎপ্রায়স্ত্বযাহ—মনসা চেতি । তন্তু ভাস্ত্ররূপত্বং সাধয়তি—মনস ইতি । তন্তু ধ্যানার্থঃ স্থানঃ দর্শয়তি—তশ্চিন্নিতি । উপাধিকমিদং পরিমাণঃ, স্বাভাবিকং স্থানস্ত্ব্যমিত্যভিপ্রেক্ষ্যাহ—স এষ ইতি । যদৃষ্টং সর্বস্ত্রেশান ইতি, তশ্চিন্নিতি—সর্বমিতি । যথাস্ত্র তথাকূপত্তেরফলমিদমুপাসনমুক্ত্যমিতি চেতেক্ষ্যাহ—এবমিতি ॥ ৩৪৫ ॥ ১ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষত্কাণ্ডটীকার্বাং পঞ্চমাধ্যায়স্তু ষষ্ঠং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ৬ ॥

**ভাষ্যারূপাদ ১—**মনোঘৰ অর্থ মনঃপ্রায়ঃ অর্থাৎ এই পুরুষকে মনো-  
মধ্যেই উপলক্ষি করিতে হয়, এবং মনের স্বারাই উপলক্ষি করা হয়, এই কারণে  
এই পুরুষ মনোঘৰ অর্থাৎ একপ্রকার মনেরই মত ; এবং ভাঃসত্য, অর্থাৎ ভা-  
দীশ্চিহ্ন তাহার সত্য—সন্তাব—ব্যাখ্যা স্বরূপ, এই জন্ত তিনি ভাঃসত্য অর্থাৎ  
তিনি ভাস্ত্র বা সমুজ্জ্বল ; যোগিগণ এই পুরুষকে অনুর্ধ্বদয়ে অর্থাৎ হৃদয়ের  
অভ্যন্তরে—ত্রীহি কিংবা যব ধেমন [ শুঙ্গ ], সেই পরিমাণ সূক্ষ্মাকার দর্শন  
করিয়া থাকেন ।

সেই পুরুষই আবার সকলের অর্থাৎ আপনারই বিবর্ণকৃপ বিভিন্ন পদার্থ-  
নিচয়ের উপর অর্থাৎ স্বামী বা প্রভু । স্বামী হইয়াও কেহ কেহ গন্ত্বপ্রভৃতির  
অধীন থাকেন, কিন্তু এই পুরুষ কথনই সেৱক নহে ; তবে কি প্রকার ? না,  
তিনি অধিপতি, স্বরংই অধ্যক্ষরূপে পালন করেন ; জগতে যাহা কিছু আছে  
অর্থাৎ সমস্ত জগৎই তিনি সম্যক্রূপে শাসন করেন । মনোঘৰ পুরুষের এবং বিধি  
উপাসনা হইতে তদনুরূপ ফলই সিদ্ধ হইয়া থাকে ; কারণ, অন্ত ব্রাহ্মণোপনিষদে  
কথিত আছে যে, ‘তাহাকে বে ভাবে বে ভাবে উপাসনা করে, উপাসক সেই  
সেই ভাবেই কল প্রাপ্ত হয়’ ইতি ॥ ৩৪৫ ॥ ১ ॥

ইতি পঞ্চমাধ্যায়ে মুষ্ট ব্রাহ্মণের ভাষ্যারূপাদ ॥ ৫ ॥ ৬ ॥

বিদ্যুদ্ব্রক্ষেত্যাহঃ, বিদানাৰ্বিদ্যৈ, বিদ্যত্যেনং পাপ্মনো ষ  
এবং বেদ বিদ্যুদ্ব্রক্ষেতি বিদ্যুক্ষেব ব্রহ্ম ॥ ৩৪৬ ॥ ১ ॥

ইতি সপ্তমং ব্রাহ্মণম् ॥ ৫ ॥ ৭ ॥

**সরলার্থ ১—**[ তন্ত্রে সত্যব্রক্ষণঃ প্রকারান্তরেণোপাসনমুচ্যতে—‘বিদ্যু-  
ব্রহ্ম’ ইত্যদিনা ] । বিদ্যৈ ( তড়িৎ ) [ এব ] ব্রহ্ম—ইতি আহঃ ( কণঘন্তি )  
[ কেচিং ইতি শেষঃ ] । ( কথং বিদ্যৈ ব্রহ্ম ? ইত্যাহ— ) বিদানাং ( মেঘাঙ্ককারস্ত  
গুণাং বিদারণাং ) বিদ্যৈ । যঃ এবং বিদ্যুদ্ব্রক্ষ-ইত্যেবং বেদ, [ সঃ ] এনং  
( আহ্বানং ) [ প্রতি, প্রতিক্লিন্তান্ম ] পাপ্মনঃ ( পাপানি ) বিদ্যতি ( অবথগ্ন্যতি  
নাশন্তীত্যর্থঃ ) । [ কৃত এবং ফলম্ ? ] হি ( বতঃ ) বিদ্যুদ্ব্র এব ( নিষ্ঠয়ে ) ব্রহ্ম ;  
[ উপাসনানুরূপং ফলং হি ষুক্রগিত্যাশৱঃ ] ॥ ৩৪৬ ॥ ১ ॥

**মূলারূপাদ ১—**[ সেই সত্য-ব্রক্ষেতেই অন্ত প্রকারে উপাসনা  
কথিত হইতেছে—] বিদ্যৈই ব্রহ্ম, কেহ কেহ এইরূপ বলিয়া থাকেন,  
অর্থাৎ কেহ কেহ ব্রহ্মকে বিদ্যৈ-গুণযোগে উপাসনা করিয়া থাকেন ।

যেহেতু মেষান্তকারের স্থায় পাপান্তকার খণ্ডন করিয়া—অপনীত করিয়া আবিভূত হয়, সেই হেতু ব্রহ্মকে বিদ্যুৎ বলিয়া জানেন। তিনি আজ্ঞালাভের প্রতিকূল যে সমুদয় পাপ আছে, সে সমুদয় পাপ খণ্ডন করেন। যেহেতু বিদ্যুৎই ব্রহ্ম, ( সেই হেতু ঐরূপ ফললাভ সমুচ্চিতই হয় ) ॥ ৩৪৬ ॥ ১ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।**—তঁগেবোপাসনান্তরং সত্যস্ত ব্রহ্মগো বিশিষ্টফলমার্ভ্যতে—বিদ্যুদ্বৃক্ষেত্যাহঃ । বিদ্যতো ব্রহ্মগো নির্বচনমুচ্যতে—বিদানাদিবথগুনাত্তমসঃ, মেষান্তকারং বিদ্যার্থ্য হি অবতাসতে বিদ্যৎ, এবং গুণং বিদ্যুৎব্রহ্মেতি ষে বেদ, অন্দে বিদ্যুতি অবথগুরতি শিনাশরতি পাপ্যানঃ ; এনমাত্মানং প্রতি প্রতিকূলভূতাঃ পাপ্যানো ষে, তান্ন সর্বান্ন পাপ্যমনোহবথগুরতীত্যর্থঃ । য এবং বেদ বিদ্যুদ্বৃক্ষেতি, তস্মাত্মুক্তপঃ ফলম্, বিদ্যুৎ হি যশ্চাদ্ব্রহ্ম ॥ ৩৪৬ ॥ ১ ॥

ইতি পঞ্চমস্তু সপ্তমং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ১ ॥

টীকা । ব্রাহ্মণান্তরমুদ্রাব্য বিভজতে—ত্বধৈবেত্যাদিন। তমসো বিদানাদিদ্যুদ্বিতি সংবক্ষঃ । তদেব শূটয়তি—মেষেতি । উক্তমেব ফলঃ প্রকটয়তি—এনমিতি ॥ ৩৪৬ ॥ ১ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদ্বাণ্ডাটীকাঃহাঃ পঞ্চমাধ্যাদ্যস্ত সপ্তমং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ১ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—পূর্বের স্থায় পুনশ্চ সত্য-ব্রহ্মের বিশিষ্ট ফলজনক অন্তপ্রকার উপাসনা বলিতেছেন—“বিদ্যুৎ-ব্রহ্ম ইত্যাদি” ইত্যাদি । কিন্তু অর্থ-যোগে বিদ্যাকে ব্রহ্ম বলা হইল, তাহা বলিতেছেন, বিদ্যুৎ যেহেতু অন্তকারের অবথগন বা বিদারণ করে, বাস্তবিকই মেষান্তকার বিদীর্ণ করিয়া বিদ্যুৎ প্রকাশ পাইয়া থাকে ; এই কারণে তাহার নাম বিদ্যুৎ । যে ব্যক্তি এবংবিধ শুণ্যুক্ত বিদ্যুৎ-ব্রহ্ম জানেন, তিনিও পাপসমূহ বিদীর্ণ করেন, অর্থাৎ বিনষ্ট করেন, এবং এই আত্মার সম্বন্ধে প্রতিকূলভূত যে সমুদয় পাপ, সেই সমস্ত—অবথগন করেন, পাপ নিবারণ করেন ( বিনষ্ট করেন ) । যেহেতু বিদ্যুৎই ব্রহ্ম, সেই হেতু, যে লোক বিদ্যুৎব্রহ্ম জানে, তাহার এইরূপে যে পাপ খণ্ডন করা, তাহা ( উপাসনার ) অনুক্রম ফলই বটে ॥ ৩৪৬ ॥ ১ ॥

ইতি পঞ্চমাধ্যায়ে সপ্তম ব্রাহ্মণের ভাষ্যানুবাদ ॥ ৫ ॥ ১ ॥

বাচং ধেনুমুপাসীত, তস্মাচ্ছত্বারঃ স্তনাঃ, স্বাহাকারো বষট-কারো হস্তকারঃ স্বধাকারঃ, তষ্ঠে র্ষোঁ স্তর্নোঁ দেবা উপজীবন্তি

স্বাহাকারং চ বষ্টিকারঞ্চ, হস্তকারং মনুষ্যাঃ, স্বধাকারং পিতৃরং,  
তস্যাঃ প্রাণ ঋষভঃ, মনো বৎসঃ ॥ ৩৪৭ ॥ ১ ॥

**সম্বলার্থঃ ১—**পুনরপি তথেব সত্য-ব্রহ্মণ উপাসনাস্ত্রযুচ্যতে—‘বাচং  
ধেনুম্’ ইত্যাদিনা । বাচং ( বাতুমুরং বেদং ) ধেনুং ( ধেনুমিব সর্কার্থদ্বাং মত্তা )  
উপাসীত ; তস্যাঃ ( বাগ্মুপায়াঃ ধেনোঃ ) চতুরং স্তনাঃ ( স্তনা ইব আজ্যরূপ-  
পৱংক্ষরণাং )—স্বাহাকারং চ বষ্টিকারং চ দেবা উপজীবন্তি ( উপভৃত্যতে ), হস্ত-  
কারং মনুষ্যাঃ, স্বধাকারং চ পিতৃরং [ উপজীবন্তি ] । প্রাণঃ তস্যাঃ ( বাগ্মুধেনোঃ )  
ঋষভঃ ( বৃষভস্থানীয়ঃ, প্রাণসহযোগেনৈব বাচঃ ফলপ্রসবাং ), মনঃ বৎসঃ ( বৎস-  
স্থানীয়ং, বতঃ মনঃসঃ মনোগেনৈব বাচঃ রসস্ত্রাবো ভবতি, তস্মাং মনঃ বৎস-  
ইত্যর্থঃ ) ॥ ৩৪৭ ॥ ১ ॥

**মূলচুল্লাঙ্ক ১—**বাক্যকে ধেনুকূপে উপাসনা করিবে । সেই  
বাক্যরূপা ধেনুর স্বাহাকার, বষ্টিকার, হস্তকার ও স্বধাকারনামক  
চারিটী স্তন আছে ; তন্মধ্যে স্বাহাকার ও বষ্টিকারনামক স্তন দুইটী  
দেবগণ উপভোগ করেন, এবং হস্তকার স্তনটী মনুষ্যগণ ও স্বধাকার  
স্তনটী পিতৃগণ উপভোগ করিয়া থাকেন । প্রাণ তাহার বৃষভস্থানীয় এবং  
মন তাহার বৎসস্থানীয় ; ( কারণ, প্রাণের সাহায্যেই বাক্য প্রকাশে  
যোগ্যতা লাভ করে, এবং মনের সহযোগেই বক্তব্য বিষয় প্রকাশ  
করিয়া থাকে ) ॥ ৩৪৭ ॥ ১ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।—**পুনরূপাসনাস্ত্রযুচ্যতে তন্মধ্যে ব্রহ্মণঃ,—বাচৈব ব্রহ্মেতি ।  
বাগিতি শব্দঃ অরী ; তাং বাচং ধেনুম্, ধেনুরিব ধেনুঃ, যথা ধেনুশ্চতুর্ভিস্তনেঃ  
স্তনুং পয়ঃ ক্ষরতি বৎসায়, এবং বাঞ্ছেন্তুরক্ষ্যমাণেঃ স্তনেঃ পয় ইবান্নং ক্ষরতি  
দেবাদিভ্যঃ । কে পুনস্তে স্তনাঃ ? কে বা তে, যেভ্যঃ ক্ষরতি ? তস্যা এতস্যা  
বাচো ধেনু দ্বৌ স্তনো দেবা উপজীবন্তি বৎসস্থানীয়াঃ । কো তো ? স্বাহাকারং  
চ বষ্টিকারঞ্চ ; আভ্যাং হি হবিদীয়তে দেবেভ্যঃ । হস্তকারং মনুষ্যাঃ ; হস্তেতি  
মনুষ্যেভ্যোহন্নং প্রযচ্ছন্তি । স্বধাকারং পিতৃরং ; স্বধাকারেণ হি পিতৃভ্যঃ  
স্বধাৎ প্রযচ্ছন্তি । তস্যা ধেনু বাচঃ প্রাণ ঋষভঃ, প্রাণেন হি বাক্য প্রস্তুতে ।  
মনো বৎসঃ ; মনসা হি প্রস্ত্রাব্যতে, মনসা হি আলোচিতে বিষয়ে বাক্য

প্রবর্ততে ; তথাঃ মনঃ বৎসহানীয়ম् । এবং বাঞ্ছেন্পাসকঃ তাঙ্গাব্যমেব প্রতি-  
পন্থতে ॥ ৩৪৭ ॥ ১ ॥

ইতি পঞ্চমাধ্যায়স্থাষ্টিমং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ৮ ॥

টীকা । ব্রাহ্মণান্তরমবত্তারযতি—পুনরিতি । তাঃ ধেনুমুপাসীতেতি সংবলঃ । বাচে  
ধেনুশ সাদৃশং বিশদযতি—যথেত্যাদিনা । স্তনচতুষ্টোঁ তোক্তুত্রয়ঁ চ প্রশ্পূর্বকং একটযতি—  
কে পুনরিত্যাদিনা । কথং দেবা যথোক্তো স্তনাবৃপজীবস্তি ? তত্ত্বাহ—আভ্যাঃ হীতি । হস্ত  
যত্পেক্ষিতমিত্যর্থঃ । স্বধামস্তুম্ । অস্ত্রাব্যতে প্রক্রতী ক্ররণোচ্চতা ক্রিয়তে । মনসা ইত্যাদি-  
নোক্তঃ বিশ্লেষণতি—মনসেতি । ফলাশ্রবণাদেত্তুপাসনমকিঞ্চকুরমিত্যাশক্যাহ—এবমিতি ।  
তাঙ্গাব্যঃ যথোক্ত-বাঞ্ছপাধিকব্রহ্মকুপত্তমিত্যর্থঃ ॥ ৩৪৭ ॥ ১ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদ্বাণীটীকায়ঃ পঞ্চমাধ্যায়স্থাষ্টিমং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ৮ ॥

**তাণ্ড্যানুবাদ ।**—“বাগ্ বৈ ব্রহ্ম” ইত্যাদি বাক্যে সেই সত্য ব্রহ্মেরই  
অন্তর্প্রকার উপাসনা কথিত হইতেছে । বাক্ অর্থ—শব্দ—অর্থাৎ শব্দময় বেদ ;  
সেই বেদকে ধেনুকুপে উপাসনা করিবে । এখানে ‘ধেনু’ অর্থ ধেনুর ঘত ; ধেনু বেদন  
চারিটী স্তন দ্বারা বৎসের উদ্দেশে স্তুত্য ( তুঞ্চ ) ক্ররণ করিয়া থাকে, তেমনি এই  
বাক্যক্রম ধেনুও বক্ষ্যমাণ চারিটী স্তন দ্বারা দেবতা প্রত্যঙ্গির উদ্দেশে তুঞ্চের ঘত  
অন্ন ( ভোগ্য বস্তু ) ক্ররণ করে । এই বাগ্ধেনুর সেই চারিটী স্তন কি কি ? এবং  
বাহাদের নিমিত্ত ক্ররণ করে—অন্ন প্রদান করে, তাহারাই বা কাহারা ? [উত্তর—]  
সেই বাক্যক্রম ধেনুর তুইটী স্তন বৎসহানীয় দেবগণ উপভোগ করিয়া থাকেন ;  
সেই তুইটা স্তন কি কি ? না, স্বাহা ও বদ্টকার ; কেননা, এই স্বাহা ও বদ্টশব্দ-  
যোগেই দেবতাগণের উদ্দেশে হৃব্য ( ঘৃত প্রত্যঙ্গি জ্বলা ) প্রদত্ত হইয়া থাকে ।  
মনুষ্যগণ হস্তকুরনামক স্তনটী ( উপজীব্য করিয়া থাকে ) ; কেননা, ‘হস্ত’-শব্দ  
উচ্চারণপূর্বক মনুষ্যগণকে অন্ন প্রদান করা হইয়া থাকে । পিতৃগণ স্বধানামক  
স্তনটী [ ভোগ করিয়া থাকেন ] ; কেননা, পিতৃগণের উদ্দেশে যাহা দিতে হয়, তাহা  
স্বধা শব্দ দ্বারাই প্রদত্ত হয় । সেই বাক্যক্রম ধেনুর ধ্বনি ( বৃহস্থানীয় ) হইতেছে  
প্রাণ ; কারণ, বাক্য যাহা প্রসব করে—অর্থ প্রকাশ করে, প্রাণের সাহায্যেই [তাহা  
প্রকাশ করিয়া থাকে] । মন তাহার বৎসহানীয় ; কেননা, মনের সাহায্যেই  
তাহার শ্রাব ( ভাবপ্রকাশন ) হইয়া থাকে ; কারণ, মনে মনে আলোচিত বিষয়েই  
বাক্যের প্রবৃত্তি হইয়া থাকে ; এই কারণে মন তাহার বৎসহানীয় । এইকুপে  
বাগ-ধেনুর উপাসক ব্যক্তি উপাস্ত্রের স্বভাবই প্রাপ্ত হন ॥ ৩৪৭ ॥ ১ ॥

ইতি পঞ্চমাধ্যায়ে অষ্টম ব্রাহ্মণের ভাণ্ডানুবাদ ॥ ৫ ॥ ৮ ॥

ଅସମ୍ପିରେଶ୍ୱାନରୋ ଯୋହ୍ୟମ୍ଭୁତ୍ତଃପୁରୁଷେ, ଯେନେଦମଳଂ ପଚ୍ୟତେ  
ସଦିଦମଞ୍ଜତେ, ତୈତ୍ତିଷ୍ଠ ଘୋଷେ ଭବତି, ଧ୍ୟେତେ କର୍ଣ୍ଣବପିଧାୟ ଶୁଣୋତି,  
ସ ସଦୋଽକ୍ରମିଷ୍ୟନ୍ ଭବତି, ନୈନଂ ଘୋଷିତ୍ ଶୁଣୋତି ॥ ୩୪୮ ॥ ୧ ॥

ଇତି ନବମଂ ବ୍ରାହ୍ମଣମ୍ ॥ ୫ ॥ ୧ ॥

**ସର୍ବଲାର୍ଥଃ ।**—[ଆପି ଉପାସନାତ୍ମରଂ ବିଧିଃସନ୍ ଆହ—‘ଅସମ୍ପି’ ଇତ୍ୟାଦି] ।  
ଅସମ୍ ଅସିଃ ବୈଶାନରଃ ; [ ଅସଂ କଃ ? ଇତ୍ୟାହ—] ସଃ ଅସଂ ପୁରୁଷେ ଅସ୍ତଃ ( ପୁରୁଷଶ୍ଵ  
ଅସ୍ତର୍ବର୍ତ୍ତୀ—ଜାଠରଃ ଅସିଃ ), ସେନ ( ଜାଠରେଣ ଅସିନା ) ଇଦଃ ଅସଂ ପଚ୍ୟତେ ; [ କିଂ  
ନାମ ତଦନ୍ତମ୍ ? ] ସଂ ଇଦଃ ( ଅସଂ ) ପୁରୁଷେଣ ଅଞ୍ଜତେ ( ଭକ୍ଷ୍ୟତେ ), [ ତଃ ] । ତତ୍ତ୍ଵ  
( ବୈଶାନରଶ୍ଵ ) ଏବଃ ଘୋଷଃ ( ଧବନିଃ ) ଭବତି ; [ କୋହ୍ସୌ ଘୋଷଃ ? ] [ ଜନଃ ]  
କର୍ଣ୍ଣୀ ଅପିଧାୟ ( ଆଚ୍ଛାନ୍ତ ) ସଂ ( ଘୋଷଃ ) ଏତେ ( ସଥା ସ୍ଥାଂ ତଥା ) ଶୁଣୋତି, [ ଏବ  
ଏବ ସ ଘୋଷଃ ] । ସଃ ( ପୁରୁଷଃ ) ସଦା ଉଽକ୍ରମିଷ୍ୟନ୍ ( ମୁମ୍ବୁଃ ) ଭବତି, [ ତଦୀ ]  
ଏବଂ ଘୋଷଃ ନ ଶୁଣୋତି ; [ ଅରିଷ୍ଟବିଶେଷୋହରମିତି ଭାବଃ ] ॥ ୩୪୮ ॥ ୧ ॥

**ଶୂଳୋଚୁବ୍ରାନ୍ ।**—ଏଥନ ଅନ୍ୟ ପ୍ରକାରେ ଉପାସନା କଥିତ ହି-  
ତେହେ—ଏହି ଅଗ୍ନି ହିତେହେ ବୈଶାନର, ଯାହା ଏହି ପୁରୁଷେର ଅଭ୍ୟନ୍ତରେ  
[ ଦେହମଧ୍ୟେ ] ଅବସ୍ଥିତ ଏବଂ ଯାହା ଦ୍ୱାରା ଏହି ଅନ୍ନ—ଯାହା ପୁରୁଷ ଭକ୍ଷଣ  
କରେ, ସେହି ଅନ୍ନ ପରିପାକ ପ୍ରାପ୍ତ ହଇୟା ଥାକେ । ସେହି ବୈଶାନର  
ଜାଠରାଗିର ଇହାଇ ଘୋଷ ( ଧବନି ), ଲୋକେ କର୍ଣ୍ଣଦୟ ଆଚ୍ଛାଦନ କରିଯା  
ଯେ ଧବନି ଶୁଣିତେ ପାଇଁ । ଏହି ପୁରୁଷ ଯେ ସମୟ ଆସନ୍ତରୁତ୍ୟ ହୁଏ, ତଥନ  
ସେହି ଧବନି ଶୁଣିତେ ପାଇଁ ନା । ( ଇହା ଏକ ପ୍ରକାର ଅରିଷ୍ଟ ବା  
ମୃତ୍ୟୁଚିହ୍ନ ) ॥ ୩୪୮ ॥ ୧ ॥

ଇତି ପଞ୍ଚମାଧ୍ୟାରେ ନବମ ବ୍ରାହ୍ମଣ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ॥ ୫ ॥ ୮ ॥

**ଶାଙ୍କରଭାଷ୍ୟମ୍ ।**—ଅସମ୍ପିରେଶ୍ୱାନରଃ । ପୂର୍ବବତ୍ପାସନାତ୍ମରମ୍ । ଅସ-  
ମପିରେଶ୍ୱାନରଃ ; କୋହ୍ୟମ୍ଭିରିତ୍ୟାହ—ଯୋହ୍ୟମ୍ଭୁତ୍ତଃ ପୁରୁଷେ । କିଂ ଶରୀରାରାତ୍ମକଃ ?  
ନେତ୍ୟୁଚ୍ୟତେ—ସେନାଗିନା ବୈଶାନରାଥ୍ୟେନ ଇଦମଳଂ ପଚ୍ୟତେ । କିଂ ତଦନ୍ତମ୍ ? ସଦିଦମ୍  
ଅଞ୍ଜତେ ଭୁଜ୍ୟତେ ଅସଂ ପ୍ରଜାଭିଃ, ଜାଠରୋହିଗିରିତ୍ୟର୍ଥଃ । ତତ୍ତ୍ଵ ସାଙ୍କାତ୍ପଲକ୍ଷଣାର୍ଥ-  
ମିଦମାହ—ତଥାପେରାଳଂ ପଚତୋ ଜାଠରଶ୍ଵ ଏବ ଘୋଷେ ଭବତି । କୋହ୍ସୌ ? ସଂ  
ଘୋଷମ୍, ଏତଦିତି କ୍ରିୟାବିଶେଷଗମ୍, କର୍ଣ୍ଣବପିଧାୟ ଅଞ୍ଚୁଲୀଭ୍ୟାମପିଧାନଂ କୁଞ୍ଚା  
ଶୁଣୋତି ; ତଃ ପ୍ରଜାପତିମୁପାସୀତ ବୈଶାନରମପିମ୍ । ଅତାପି ତାଙ୍ଗାବ୍ୟଂ ଫଳମ୍ । ତତ୍ର

প্রাসঙ্গিকমিদমরিষ্টলক্ষণযুচ্যতে—সোহত্র শরীরে ভোজন যদা উৎক্রমিষ্যন् ভবতি,  
নৈনৎ ঘোবং শৃণোতি ॥ ৩৪৮ ॥ ১ ॥ ,

ইতি পঞ্চমাধ্যায়স্থ নিবমং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ৯ ॥

টীকা । ব্রাহ্মণস্তুরমনুভ তন্ত তাংপর্যমাহ—অয়মিতি । অনুপানস্তু পক্ষা । তৎসন্দাবে  
মানমাহ—তস্তেতি । ক্রিয়ার্থঃ অবগৃহ্ণেতদিতি বিশেষণঃ, তদ্বথা ভবতি তথেত্যর্থঃ । কৌক্ষে-  
যাগ্ন্যপাধিকস্তু পরস্তোপাসনে প্রস্তুতে সতীত্যাহ—তত্ত্বেতি ॥ ৩৪৮ ॥ ১ ॥

ইতি বৃহদারণাকোপনিষদ্বাচটীকার্যাঃ পঞ্চমাধ্যায়স্থ নিবমং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ৯ ॥

**তাত্ত্বালুকাদ** ।—‘অয়ম্ অগ্নিঃ বৈশ্বানরঃ’ ইত্যাদি বাক্যও উপাসনাস্তুর-  
বিধারক । এই অগ্নি বৈশ্বানর ; এই অগ্নি কে ? তত্ত্বে বলিতেছেন, এই  
বাহা পুরুষের অভ্যন্তরে [ অবস্থিত ] । ভাল, ইচ্ছা কি তবে শরীরারস্তক, ( যাহা  
দ্বারা এই শরীর নির্ভিত হইয়াছে, সেই অগ্নি ) ? বলিতেছেন—না—তাহা নহে ;  
পরস্ত বৈশ্বানরনামক বে অগ্নি দ্বারা এই অন্ন পরিপাক পাইয়া থাকে । কোন্  
অন্ন ? লোকে এই বাহা ভক্ষণ করে, অর্থাৎ যে অন্ন ভোজন করিয়া থাকে ; ( অত-  
এব, এই বৈশ্বানর হইতেছে ) জাঠরাগ্নি । তাহার সাক্ষাং সম্বন্ধে প্রতীতির জগ্ন  
বলা হইতেছে যে, ভূক্তান্নের পরিপাককারী সেই জাঠরাগ্নির ইহা হইতেছে—  
ঘোষ—ধ্বনি ; কর্ণদ্বয় আবৃত করিলে—তই অঙ্গুলী দ্বারা আচ্ছাদন করিলে, লোকে  
বে ধ্বনি শুনিতে পায়, তাহাই সেই ঘোষ । সেই বে বৈশ্বানরনামক প্রজাপতি  
অগ্নি, তাহার উপাসনা করিবে । পূর্বের গ্রাম ইহারও ফল—তন্ত্বাব প্রাপ্তি ।  
এখানে প্রসঙ্গক্রমে এইরূপ একটী অরিষ্টলক্ষণ কথিত হইতেছে যে, এই শরীরস্তিত  
ভোগকর্তা পুরুষ যে সময় উৎক্রমণ করিবে অর্থাৎ আসন্নমৃত্যু হইয়া থাকে, তখন সে  
ই শব্দ শুনিতে পায় না ॥ ৩৪৮ ॥ ১ ॥

যদা বৈ পুরুষোহস্মাল্লোকাং প্রেতি স বাযুমাগচ্ছতি, তস্মৈ  
স তত্র বিজিহীতে যথা রথচক্রস্তু খম্, তেন স উর্ধ্ব আক্রমতে, স  
আদিত্যমাগচ্ছতি, তস্মৈ স তত্র বিজিহীতে যথা লম্বরস্তু খম্,  
তেন স উর্ধ্ব আক্রমতে, স চন্দ্রমসমাগচ্ছতি, তস্মৈ স তত্র  
বিজিহীতে যথা দুন্দুভেঃ খম্, তেন স উর্ধ্ব আক্রমতে, স লোক-  
মাগচ্ছত্যশোকমহিমম্, তস্মিন্ব বসতি শাশ্঵তীঃ সমাঃ ॥ ৩৪৯ ॥ ১ ॥

ইতি দশমং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ১০ ॥

**সর্বলার্থঃ ১—**[ ইদানীং সর্বেষামেবোপাসনানাং গতিপ্রকারঃ ফলঃ উচ্যতে—'যদা বৈ' ইত্যাদিন। ] পুরুষঃ ( উপাসকঃ ) যদা বৈ অম্বাৎ লোকাং প্রেতি ( প্রয়াতি—দেহং ত্যক্তা গচ্ছতি ), [ তলা ] সঃ ( প্রয়াতা পুরুষঃ ) [ প্রথমঃ ] বাযুঃ ( বাযুমণ্ডলঃ ) আগচ্ছতি ( প্রাপ্নোতি ); সঃ বাযুঃ তন্মে ( উপাসকায় ) তত্ত্ব ( স্বশরীরে ) যথা রথচক্রস্থ থঃ ( ছিদ্রঃ, তথা ) বিজিহীতে ( ছিদ্রঃ—গমনস্থারঃ করোতি )। সঃ ( পুরুষঃ ) তেন ( ছিদ্রেণ ) উর্কঃ সন্ত আক্রমতে ( গচ্ছতি ), সঃ ( উর্কগামী পুরুষঃ ) আদিত্যম্ আগচ্ছতি ; সঃ ( আদিত্যঃ ) তন্মে যথা লম্বরস্থ ( বাঞ্ছযন্ত্রবিশেষস্থ ) থঃ ( ছিদ্রঃ ), [ তথা ] বিজিহীতে ; সঃ তেন উর্কঃ সন্ত আক্রমতে, সঃ চন্দ্রমসম্ ( চন্দ্রম ) আগচ্ছতি ; ( সঃ চন্দ্ৰঃ ) তন্মে ( পুরুষায় ) তত্ত্ব ( দেশে ) যথা দুন্দুভেঃ ( পটহস্ত ) থঃ ( ছিদ্রঃ ), [ তথা ] বিজিহীতে ( ছিদ্রঃ করোতি ); সঃ ( উপাসকঃ ) তেন ( ছিদ্রপথেন ) উর্ক আক্রমতে ( গচ্ছতি ); [ তত্ত্ব ] সঃ ( উর্কগামী পুরুষঃ ) অর্শোকম্ ( মানসেন দুঃখেন বর্জিতম্ ), অহিমঃ ( হিমরহিতঃ শারীরদুঃখরহিতঃ চ ) লোকঃ ( প্রজাপতি-লোকম্ ) আগচ্ছতি ; তন্মিন् ( প্রজাপতিলোকে ) শাশ্঵তীঃ সমাঃ ( বৎসরান্ব্যাপ্য ) বসতি ( তিষ্ঠতি ) ॥৩৪৯॥১॥

**অুলোচন্নাদ্য ১—**উপাসক পুরুষ যখন ইহলোক হইতে প্রস্থান করে—দেহ ত্যাগ করিতে উচ্ছত হয়, তখন প্রথমে বাযুমণ্ডলে উপস্থিত হয় ; বাযু তাহার জন্য স্বদেহে রথচক্রের ছিদ্রের ঘায় একটী সূক্ষ্ম ছিদ্রপথ করিয়া দেন ; উপস্থিত পুরুষ সেই ছিদ্রপথে উর্কে গমন করেন ; তিনি যাইয়া আদিত্যমণ্ডলে উপস্থিত হন ; আদিত্য তাহার জন্য স্বশরীরে লম্বরনামক বাঞ্ছযন্ত্রের ছিদ্রের ঘায় একটী সূক্ষ্ম ছিদ্রপথ করিয়া দেন ; সেই পুরুষ তাহার সাহায্যে পুনশ্চ উর্কে গমন করেন ; এবং তিনি চন্দ্রমণ্ডলে যাইয়া উপস্থিত হন ; চন্দ্ৰও সেখানে তাহার নিমিত্ত দুন্দুভি বাঢ়ের ছিদ্রের ঘায় একটী সূক্ষ্ম ছিদ্রপথ প্রস্তুত করিয়া দেন ; উপাসক তাহা দ্বারা উর্কে গমন করেন ; তিনি ক্রমে শোক ও হিমবর্জিত অর্থাৎ মানসিক ও শারীরিক দুঃখরহিত লোকে—অঙ্গলোকে গমন করেন, এবং সেখানে বহু ক঳কাল বাস করিয়া থাকেন ॥ ৩৪৯ ॥ ১ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।**—সর্বেষামশ্চিন্ প্রকরণে উপাসনানাং গতিরিম্ব  
ফলঝোচ্যতে—যদা বৈ পুরুষঃ বিদ্঵ান् অস্মাং লোকাং প্রেতি শরীরং পরি-  
ত্যজতি, স তদা বাযুমাগচ্ছতি, অস্তুরিক্ষে তির্যগ্ভূতো বাযুঃ স্থিতিঃ অভেদ-  
স্থিতিঃ ; স বাযুঃ তত্ত্ব স্বাত্মনি তন্মে সম্প্রাপ্তার বিজিহীতে স্বাত্মাবরবান्  
বিগময়তি, ছিদ্রীকরোত্যাহানমিত্যর্থঃ । কিংপরিমাণং ছিদ্রম—ইত্যচ্যতে, যথা  
রথচক্রম্ব থং ছিদ্রং প্রসিদ্ধ-পরিমাণম্ব ; তেন ছিদ্রেণ স বিদ্঵ান् উর্কঃ আক্রমতে  
উর্কঃ সন্ত গচ্ছতি ; স আদিত্যমাগচ্ছতি । আদিত্যঃ ব্রহ্মলোকং জিগমিবোর্ধার্গ-  
নিরোধং কৃত্বা স্থিতঃ, সোহপ্যেবংবিদে উপাসকায় দ্বারং প্রযচ্ছতি ; তন্মে স তত্ত্ব  
বিজিহীতে ; যদা লম্পরস্ত গং বাদিত্রবিশেবস্ত ছিদ্রপরিমাণম্ব, তেন স উর্ক আক্র-  
মতে, স চন্দ্রমসমাগচ্ছতি । সোহপি তন্মে তত্ত্ব বিজিহীতে ; যথা দুন্দুভেং থং  
প্রসিদ্ধম্ব ; স তেন উর্ক আক্রমতে । স লোকং প্রজাপতিলোকম্ব আগচ্ছতি ।  
কিংবিশিষ্টম্ব ? অশোকং মানসেন তৎখেন বিবজ্জিতমিত্যেতৎ ; অহিমং হিম-  
বজ্জিতং শারীরদুঃখবজ্জিতমিত্যর্থঃ । তৎ প্রাপ্তা তশ্চিন্ব বসতি শাশ্বতীঃ নিত্যাঃ  
সমাঃ সংবৎসরানিত্যর্থঃ ; ব্রহ্মণে বহুন্ম কল্পান্ব বসতীত্যেতৎ ॥ ৩৪৯ ॥ ১ ॥

পঞ্চমাধ্যায়স্ত দশমং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ১০ ॥

টীকা । ব্রাহ্মণাস্তুরস্ত ত্বাংপর্যামাহ—সর্বেষামিতি । ফলং চাত্রস্তুরানামিতি শেষঃ । কিমিতি  
বিদ্঵ান্ বাযুমাগচ্ছতি, তমুপেক্ষ্যেব ব্রহ্মলোকং কুতো ন গচ্ছতীত্যাশক্যাহ—অস্তুরিক্ষ ইতি ।  
আদিত্যং প্রত্যাগমনে হেতুমাহ—আদিত্য ইতি । উজ্জেহর্থে বাক্যং পাত্রত্বতি—তস্মা ইতি ।  
বহুন্ম কল্পানিত্যবাস্তুরকল্পোজ্জিঃ ॥ ৩৪৯ ॥ ১ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদ্ভাষ্যটীকায়ঃ পঞ্চমাধ্যায়স্ত দশমং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ১০ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—এই প্রকরণে সাধারণতঃ সমস্ত উপাসনারই গতি-  
প্রণালী ও ফল বলা হইতেছে,—যে সময় বিদ্঵ান् পুরুষ (উপাসক) বর্তমান  
লোক হইতে প্রস্থান করেন, অর্থাৎ শরীর পরিত্যাগ করিয়া চলিয়া দান, সে  
সময় তিনি প্রথমে বাযুমণ্ডলে উপস্থিত হন ; নভোমণ্ডলে যে বক্রভাবাপন্ন বাযু  
স্থিতি (হির) ও অভেদভাবে অবস্থিত আছে, সেই বাযু সেই পুরুষের  
জন্য সেখানে—স্বশরীরে অবয়বগুলি বিশ্লেষণ করে অর্থাৎ দেহাবরবগুলিকে  
বিশ্লিষ্ট করিয়া আপনার মধ্যেই একটী ছিদ্র উৎপাদন করে ; সেই ছিদ্রটী কত  
বড়, তাহা বলা হইতেছে—রথচক্রের ছিদ্রের পরিমাণ যত বড় প্রসিদ্ধ, ঠিক  
সেই পরিমাণে বড় । সেই ছিদ্রপথে উপস্থিত বিদ্঵ান् উর্কাভিমুখী হইয়া গমন  
করেন, তিনি আদিত্যমণ্ডলে উপস্থিত হন । আদিত্যও ব্রহ্মলোকে গমনেচ্ছ

সেই পুরুষের গমন-পথ অবরুদ্ধ করিয়া রাখিয়াছেন ; এই কারণে তিনিও এই বিদ্বান् উপাসকের জন্য প্রবেশের স্বার (পথ) প্রদান করেন ; তিনিও সেই উপাসকের জন্য লম্বরনামক বাস্তুবস্ত্রের ছিদ্রের ঘায় একটী সূক্ষ্ম ছিদ্র করিয়া দেন ; উপাসক সেই ছিদ্রপথে উর্কে যাইতে থাকেন ; তিনি ক্রমে চক্রলোকে উপস্থিত হন । সেই চক্রও আবার সেখানে তাহার জন্য দুল্ভিনামক বাস্তুবস্ত্রের —চাকের ছিদ্রের ঘায় একটী ছিদ্রপথ করিয়া দেন ; তিনি সেই ছিদ্রপথে উর্কে গমন করেন ; তিনি যাইয়া প্রজাপতি-লোকে (ব্রহ্মলোকে) উপস্থিত হন । সেই প্রজাপতি-লোকের বিশেষত্ব কি ? না, উহা অশোক—মানসিক দৃঃখ্যবজ্জিত, এবং অহিম—হিমশূল্প অর্থাৎ শারীরিক দৃঃখ্যরহিত ; উপাসক সেই লোকে উপস্থিত হইয়া শাশ্঵ত সংবৎসরকাল বাস করেন, অর্থাৎ ব্রহ্মার বহু কল্পপর্যাস্ত সেখানে অবস্থান করেন ॥ ৩৪৯ ॥ ১ ॥

ইতি পঞ্চমাধ্যায়ে দশম ব্রাহ্মণের ভাষ্যানুবাদ ॥ ৫ ॥ ১০ ॥

এতদ্বৈ পরমং তপো যদ্ব ব্যাহিতস্তপ্যতে, পরমত্ব হৈব লোকং জয়তি য এবং বেদ, এতদ্বৈ পরমং তপো যং প্রেতমরণ্যত্ব হরন্তি, পরমত্ব হৈব লোকং জয়তি য এবং বেদ, এতদ্বৈ পরমং তপো যং প্রেতমগ্নাবভ্যাদধতি, পরমত্ব হৈব লোকং জয়তি য এবং বেদ ॥ ৩৫০ ॥ ১ ॥

ইত্যেকাদশং ব্রাহ্মণম् ॥ ৫ ॥ ১১ ॥

**সর্বলার্থঃ ১**—এতৎ বৈ পরমং (উৎকৃষ্টং) তপঃ, যৎ ব্যাতিঃ (ব্যাধিঃ পীড়িতঃ সন্ত্বার্থঃ সন্ত্বার্থঃ সন্ত্বার্থঃ) তপ্যতে (তাপং অন্তুভবতি); এতৎ পরমং তপ ইতি চিন্তয়ে-দিত্যাশৱঃ । যঃ এবং বেদ, [সঃ] পরমম্ এব লোকং জয়তি হ । এতৎ বৈ পরমং তপঃ, যৎ প্রেতগ্ অরণ্যত্ব হরন্তি (অন্ত্যুষ্টিকর্মণে অরণ্যং নম্বন্তি); যঃ এবং বেদ, [সঃ] পরমম্ এব লোকং জয়তি হ । তপা এতৎ বৈ পরমং তপঃ, যৎ প্রেতম্ অগ্নৌ অভ্যাদধতি (আরোপয়ন্তি); যঃ এবং বেদ, [সঃ] পরমম্ এব লোকং জয়তি হ ॥ ৩৫০ ॥ ১ ॥

**মূলাচুল্লাঙ্ক ১**—ইহাই একটী পরম তপস্তা যে, লোকে ব্যাধিগ্রস্ত হইয়া সন্তাপ ভোগ করে । যিনি এইরূপ জানেন, তিনি উৎকৃষ্ট লোকই জয় করেন (প্রাপ্ত হন) । ইহাই একটী পরম

তপস্তা যে, লোকে অন্ত্যষ্টিক্রিয়ার জন্য প্রেতকে (মৃতব্যক্রিকে) অরণ্যে লইয়া যায়। যিনি ইহা জানেন, তিনি নিশ্চয়ই উৎকৃষ্ট লোক লাভ করেন। ইহাই আর একটা পরম তপস্তা যে, লোকে প্রেতব্যক্রিকে অগ্নিতে স্থাপন করে; যিনি ইহা জানেন, তিনি অবশ্যই পরম লোক লাভ করেন ॥ ৩৫০ ॥ ১ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।**—এতদৈ পরমং তপঃ। কি? তৎ? ব্যাহিতঃ ব্যাধিতঃ জ্বরাদিপরিগৃহীতঃ সন্ধং বৎ তপ্যতে, তদেতৎ পরমং তপহৃত্যেবৎ চিন্তয়ে, দৃঃখসামান্তাং। তন্মৈবৎ চিন্তয়তো বিদ্যঃ কর্মক্ষয়হেতুঃ তদেব তপো ভবতি অনিন্দতঃ অবিষীদতঃ। স এব চ তেন বিজ্ঞান-তপসা দঞ্চকিলিদঃ পরমং হৈব লোকং জয়তি, য এবৎ বেদ। তথা মুমুক্ষুঃ আদাবেব কল্পয়তি; কিম্? এতদৈ পরমং তপঃ, বৎ প্রেতং মাং গ্রামাদরণ্যং হরন্তি খড়জঃ অন্ত্যকর্মণে; তদ্গ্রামা-দরণ্যগমনসামান্তাং পরমং মম তৎ তপো ভবিষ্যতি; গ্রামাদরণ্যগমনং পরমং তপ ইতি তি প্রসিদ্ধম্। পরমং হৈব লোকং জয়তি, য এবৎ বেদ। তথা এতদৈ পরমং তপঃ, মৎ প্রেতম্ অগ্নিবভ্যাদধতি, অগ্নিপ্রবেশসামান্তাং। পরমং হৈব লোকং জয়তি, য এবৎ বেদ ॥ ৩৫০ ॥ ১ ॥

ইতি পঞ্চমাধ্যায়স্মৈকাদশ-ব্রাহ্মণভাষ্যম্ ॥ ৫ ॥ ১১ ॥

টিক। ব্রহ্মোপাসনসঙ্গেন ফলবদ্ব্রহ্মোপাসনমুপস্থিতি—এতদিতি। যদ্যাহিত ইতি প্রতীকমাদার ব্যাচন্তে—জ্বরাদীতি। কর্মক্ষয়হেতুরিত্যত্র কর্মশক্তেন পাপমুচ্যতে। পরমং হৈব লোকমিত্যত্র তপসোহনুকূলং ফলং লোকশক্তার্থঃ। অন্ত গ্রামাদরণ্যগমনং, ভথাপি কথং তপস্ত্রমিত্যাশক্তাহ—গ্রামাদিতি ॥ ৩৫০ ॥ ১ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদ্ভাষ্যটিকায়ঃ পঞ্চমাধ্যায়স্মৈকাদশং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ১১ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—ইহাই উৎকৃষ্ট তপস্তা। সেই তপস্তাটা কি? না, ব্যাহিত—ব্যাধিত অর্থাং লোক যে জ্বরাদিরোগগ্রস্ত হইয়া তাপ ভোগ করে; সেই এই সন্তাপকে তপস্তা বলিয়া চিন্তা করিবে; কারণ, রোগবাতনা ও তপস্তা, উভয়েতেই দৃঃখ বা ক্লেশভোগ সমান। এইক্রমে চিন্তাশীল বিদ্বান् পুরুষ যদি রোগ-ভোগের নিম্না না করে এবং বিষম না হুৱ, তাহা হইলে, এইক্রমে সন্তাপই তাহার কর্মক্ষয়ের নিরানন্দভূত তপস্তাস্বরূপ হইয়া থাকে। সেই ব্যক্তিই এইক্রমে জ্ঞানময় তপস্তা প্রভাবে পাপরাশি দঞ্চ করিয়া উত্তম লোক (স্঵র্গাদি স্থান) অন্ন করেন অর্থাং নিজে প্রাপ্ত হন। সেইক্রমে, মুমুক্ষু পুরুষ প্রথমেই মনোমধ্যে কল্পনা করিয়া থাকেন; কিরূপ? না, ইহাই পরম তপস্তা হইবে যে, খর্ত্তিক্রগণ আমাকে

মৃতাবস্থায় অন্ত্যেষ্টিক্রিয়ার ( দাহের ) অঙ্গ গ্রাম হইতে অরণ্যে লইয়া ষাইবে । 'সেই যে, আমার গ্রাম হইতে অরণ্যে গমন, তাহাই আমার পরম তপস্তা হইবে ; কেন না, উভয়স্থলেই অরণ্যে গমন তুল্য । গ্রাম হইতে যে, অরণ্যে গমন অর্থাৎ বানপ্রস্থ্য অবলম্বন, তাহা পরম তপস্তা বলিয়া জগতে প্রসিদ্ধ । যিনি এইরূপ জানেন, তিনি পরম লোকই লাভ করেন । সেইরূপ ইহাও আর একটী পরম তপস্তা ; [ তাহা কি ? ] প্রেত বাক্তিকে যে, অগ্নিতে স্থাপন করিয়া থাকে, ইহাও একটী পরম তপস্তা ; কারণ, উভয়েতেই অগ্নিপ্রবেশের সাম্য রহিয়াছে । যিনি এই প্রকার জানেন, তিনি নিশ্চয়ই পরম লোক লাভ করিয়া থাকেন ॥৩৫০॥১॥

অন্নং ব্রহ্মেত্যেক আহুস্তু তথা, পূর্যতি বা অন্নমৃতে প্রাণাং, প্রাণে ব্রহ্মেত্যেক আহুস্তু তথা, শুষ্যতি বৈ প্রাণ ঋতেহ্নাং, এতে হ স্বেব দেবতে একধাতৃয়ং ভূত্বা পরমতাং গচ্ছতঃ, তদ্ব স্মাহ প্রাতৃদঃ পিতরং কিঞ্চিদ্বিদেবৈবং বিদুষে সাধু কুর্য্যাম্য, কিমেবাস্মা অসাধু কুর্য্যামিতি । সহ স্মাহ পাণিনা, মা প্রাতৃদ, কল্লেনয়োরেকধাতৃয়ং ভূত্বা পরমতাং গচ্ছতীতি, তম্বা উহৈতছবাচ বীতি, অন্নং বৈ বি, অন্নে হীমানি সর্বাণি ভূতানি বিষ্টানি ; রমিতি, প্রাণে বৈ রম্য, প্রাণে হীমানি সর্বাণি ভূতানি রমন্তে । সর্বাণি হ বা অশ্মিন্ম ভূতানি বিশ্বিতি, সর্বাণি ভূতানি রমন্তে য এবং বেদ ॥৩৫১॥১॥

ইতি দ্বাদশং ব্রাহ্মণম্ ॥৫॥১২॥

**সর্বলার্থঃ ১—**[ পুনশ্চ উপাসনান্তরমাহ—অন্নমিত্যাদি । ] একে আহঃ—  
অন্নং ব্রহ্মেতি ; [ অন্নমত্র ভক্ষ্যমাত্রমুচ্যতে ] ; তৎ তথা ন ( অন্নং ব্রহ্মেতি যৎ আহঃ, তৎ ন সম্ভূতমিত্যর্থঃ ) ; বৈ ( যতঃ ), প্রাণাং ঋতে ( প্রাণং বিনা ) অন্নং ( ভক্ষ্যং, অন্নপরিণামঃ দেহে বা ) পূর্যতি ( পূর্তিভাবং প্রাপ্নোতি ) । [ অতঃ ] প্রাণঃ ব্রহ্ম-ইতি একে আহঃ, তৎ তথা ন ( প্রাণঃ ব্রহ্ম ইত্যেবমপি নৈব গ্রহণীয়ম্ ) ; বৈ ( যতঃ ) অন্নাদ ঋতে ( অন্নং বিনা ) প্রাণঃ শুষ্যতি ( দেহাং নির্গচ্ছতীতি ভাবঃ ) ; এতে এব ( নিশ্চয়ে ) তৃ ( পুনঃ ) দেবতে ( অন্ন-প্রাণক্রপে ) একধাতৃয়ং ভূত্বা ( একার্থপরে ভূত্বা ) পরমতাং ( শ্রেষ্ঠতাং ) গচ্ছতঃ ।

প্রাতৃদঃ ( তন্মামকঃ কশ্চিং ), তৎ ( যথোক্তং তত্ত্বং ) পিতরম্ আহ শ্চ—এবং

বিহুষে ( প্রাণান্নযোঃ সম্ভূতকারিত্ব জানতে ) কিঃ শ্বিঃ ( বিতর্কে ) সাধু ( হিতৎ কর্ম ) কুর্যাম্, কিম্ অশ্বে ( বিহুষে ), অসাধু এব কুর্যাম্? ( কৃতকৃত্যত্বা তন্ত্র সাধিসাধু-কর্মাপেক্ষা নাস্তীতি ভাবঃ ) ইতি । সঃ ( পিতা ) হ পাণিনা [ বারঘন ] আহ শ্ব [ পুল্ম ],—হে প্রাতৃদ, মা [ এবং ন জাহি ] ; কঃ তু ( পুনঃ ) এনযোঃ ( অন্ন-প্রাণযোঃ ) একধাতুরং ভূত্বা ( তদ্বিদিত্বা ) পরমতাং ( ব্রহ্মতাবং ) গচ্ছতি? ( ন কোহপীতি ভাবঃ ) ইতি । তশ্মে ( প্রাতৃদায় ) এতৎ ( বক্ষ্যমাণং বচনং ) উবাচ হ—বি-ইতি ; অন্নং বৈ বি ; হি ( যত্নাং ) ইমানি সর্বাণি ভূতানি ( চৱাচরায়কানি ) অন্নে বিষ্টানি ( প্রবিষ্টানি—আশ্রিতানীত্যর্থঃ ) ; [ অতঃ অন্নং বীতি বিজ্ঞানীয়াৎ ] ; তথা রম-ইতি [ উবাচ ] । প্রাণঃ বৈ রম ; হি ( যতঃ ) ইমানি সর্বাণি ভূতানি প্রাণে রমন্তে ( প্রাণমাশ্রিত্য রমন্তে, অত্থাৎ বিবীদস্তীতি ভাবঃ ) । যঃ এবং ( বগোক্তুণং প্রাণান্নভাবং ) বেদ, সর্বাণি ভূতানি বৈ অশ্বিন् ( বিদ্বি ) বিশ্বতি, তথা সর্বাণি ভূতানি রমন্তে চ [ ইতি বিজ্ঞানফল-মেতৎ ] ॥ ৩৫১ ॥ ১ ॥

**অুলাচুন্দ ।**—কেহ কেহ বলেন—অন্ন—ভক্ষ্যবস্তুই ব্রহ্ম ; অপর আচার্যগণ বলেন—না, এরূপ হইতে পারে না—অন্নকে ব্রহ্ম-বুদ্ধিতে গ্রহণ করা উচিত নহে ; কারণ, প্রাণ ব্যতিরেকে অন্নমাত্রই পূতিভাব প্রাপ্ত হয় ( পঁচিয়া যায় ) ; অতএব প্রাণই ব্রহ্ম । বস্তুতঃ এ কথাও এইরূপে গ্রহণ করা উচিত হয় না ; কারণ, অন্নের অভাবে প্রাণও শুক হইয়া যায়, অর্থাৎ প্রাণও বহির্গত হইয়া যায় ; পরম্পরা এই উভয় দেবতাই ( অন্ন ও প্রাণই ) একত্রিত হইয়া পরমত্ব—ব্রহ্মভাব লাভ করিয়া থাকে ।

প্রাতৃদনামক ঋষি তাহার পিতাকে এই কথা জিজ্ঞাসা করিয়া-ছিলেন যে, যে বাস্তু এই প্রকারে অন্ন ও প্রাণের সহস্রত্বামূলক ব্রহ্মভাব অবগত হন ; [ তিনি নিশ্চয়ই কৃতার্থ হন ] ; অতএব তাহার উদ্দেশে কেনই বা অসাধু কর্ম করিব, অথবা তাহার উদ্দেশে কিসের জন্মই বা সাধু কর্ম করিব ? একথা শুনিয়া তাহার পিতা হস্ত দ্বারা বারণপূর্বক পুত্রকে বলিয়াছিলেন—না—এরূপ বলিও না ; এই প্রাণ ও অন্নের যথোক্তপ্রকার একধাতাবং প্রশংস্ত হইয়া কোন ব্যক্তি

পরমত্ব লাভ করিয়াছে ? অর্থাৎ কেহই নহে। অনন্তর তিনি ‘বি’ শব্দ উচ্চারণ করিয়া প্রাতৃদকে বলিলেন—অম হইতেছে বি ; কেননা, চরাচর এই সমস্ত জগৎই এই অন্নে প্রতিষ্ঠিত, অর্থাৎ অন্নের অধীন ; তাহার পর তিনি ‘রম্ম’ শব্দ উচ্চারণ করিয়া উপদেশ করিলেন যে, প্রাণ হইতেছে—‘রম্ম’ ; কারণ, চরাচরাত্মক এই জগৎই এই প্রাণে রমণ করে, অর্থাৎ প্রাণের অধীন থাকিয়া তৃপ্তি ভোগ করে ; [ প্রাণহীনের রূতি হয় না,—মৃত্যু হয় ]। যে ব্যক্তি এই প্রকার জানে, সমস্ত জগৎই তাহাতে প্রবেশ করে, এবং তাহার আশ্রয়ে থাকিয়া রমণ করে ॥ ৩৫১ ॥ ১ ॥

ইতি পঞ্চমাখ্যায়ে দ্বাদশ আঙ্গণব্যাখ্যা ॥ ৫ ॥ ১২ ॥

**শাঙ্করভাস্তুম্ ।**—অন্নঃ ব্রহ্মেতি । তথেতত্পাসনান্তরঃ বিদ্বিসন্নাহ—অন্নঃ ব্রহ্ম । অন্নম्—অন্তর্ভুত বৎ, তৎ ব্রহ্মেতি একে আচার্যা আহঃ ; তৎ ন তথা গ্রহীতব্যম্—অন্নঃ ব্রহ্মেতি । অগ্নে চাহঃ, প্রাণে ব্রহ্মেতি । তচ তথা ন গ্রহীতব্যম্ । কির্তনঃ পুনরান্নঃ ব্রহ্মেতি ন গ্রাহম্ ? যদ্যাং পূর্ণতি ক্লিততে পৃতিভাবমাপন্ততে ঋতে প্রাণাং, তৎ কথঃ ব্রহ্ম ভবিতুমর্ত্তিতি ? ব্রহ্ম তি নাম তৎ, বদবিনাশি । অষ্ট তর্হি প্রাণে ব্রহ্ম ; নৈবম্, যদ্যাং শুণ্যতি বৈ প্রাণঃ শোধিমুপৈতি ঋতে অন্নাং ; অত্তা হি প্রাণঃ ; অতোহন্নেনাত্মেন বিনা ন শক্রাত্যাহ্নানঃ ধারয়িতুম্ ; তদ্যাং শুণ্যতি বৈ প্রাণঃ ঋতেহন্নাং ; অত একেকম্য ব্রহ্মতা নেপপন্ততে যদ্যাং, তদ্যাদেতে হ তু এব অন্ন-প্রাণদেবতে একধাতুম্ একধাত্রাবঃ তৃত্বা গত্বা পরমতাং পরমত্বঃ গচ্ছতঃ প্রাপ্তুতঃ । ১

তদেতদ্ব এবমধ্যবস্থ হ আহ স্ম—প্রাতৃদো নাম পিতৃবাহ্নঃ । কিঞ্চিদিতি বিতর্কে । যথা মরা ব্রহ্ম পরিকল্পিতম্, এবং বিতর্কে কিঞ্চিদিতি সাধু কুর্যাঃ—সাধু শোভনঃ পূজ্ঞাঃ কাম্ অশ্চে পূজ্ঞাঃ কুর্যামিত্যভিপ্রাযঃ । কিমেব বাস্তু বিতর্কে অসাধু কুর্যাম্ ? কৃতকৃত্যেহসাবিত্যভিপ্রাযঃ । অন্নপ্রাণে সহভূতে ব্রহ্মেতি বিদ্বান্মাসৌ অসাধুকরণেন থগিতে। ভবতি, নাপি সাধুকরণেন মহীকৃতঃ । তমেবংবাদিনঃ স পিতা হ স্ম আহ—পাণিনা হস্তেন নিবারয়ন্ম, মা প্রাতৃদ মৈবং বোচঃ । কস্ত—এনযোঃ অন্ন-প্রাণযোরেকধাতুরঃ তৃত্বা পরমতাং কস্ত গচ্ছতি ?—ন কশ্চিদিপি বিদ্বান্ম অনেন ব্রহ্মদর্শনেন পরমতাং গচ্ছতি । তদ্যাস্তৈবং বক্তুমর্হসি—কৃতকৃত্যেহসাবিতি । যদ্যেবম্, ব্রবীতু ভবান্ম, কথং পরমতাং গচ্ছতীতি ? ২

তন্মে উহ এতৰক্ষয়মাণং বচ উবাচ । কিং তৎ ? বীতি । কিং তৎ বি-ইতি ? উচ্যতে, অন্নং বৈ বি ; অন্নে হি বস্ত্রাং ইমানি সর্বাণি ভূতানি বিষ্টানি ; আশ্রিতানি ; অতঃ অন্নং বীভূত্যাচ্যতে । কিঞ্চ, রমিতি, রম ইতি চোক্তবান্ম পিতা । কিং পুনস্তৎ রম ? প্রাণে বৈ রম ; কৃতঃ ? ইত্যাহ—প্রাণে হি বস্ত্রাদ্ব বলাশ্রয়ে সতি সর্বাণি ভূতানি রমস্তে ; অতো রং প্রাণঃ । সর্বভূতাশ্রয়গুণমন্ম, সর্বভূতরত্িগুণশ্চ প্রাণঃ ; ন হি কশ্চিদনায়তনে নিরাশ্রয়ে রমতে, নাপি সত্যপ্যায়তনে প্রাণী দুর্বলো রমতে ; যদ। তু আরতনবান্ম প্রাণী বলবৎশ্চ, তদ। কৃতার্থমাঘানং মত্তমানে রমতে লোকঃ ; “যুবা স্থাং সাধু যুবাধ্যায়কঃ” ইত্যাদিশ্রব্দঃ । ইদানীমেবংবিদঃ ফলমাহ—সর্বাণি হ বা অশ্রিন্ম ভূতানি বিশন্তি অন্নগুণজ্ঞানাং, সর্বাণি ভূতানি রমস্তে প্রাণ গুণজ্ঞানাং, য এবং বেদ ॥ ৩৫১ ॥ ১ ॥

ইতি পঞ্চমাধ্যায়ে স্বাদশং ত্রাঙ্কণম্ ॥ ৫ ॥ ১২ ॥

টীকা । ত্রাঙ্কণান্তরং গৃহীত্বা তাংপর্যামাহ—অন্নমিতি । যথা পূর্বশ্চিন্ম ত্রাঙ্কণে ফলবদ্ধকোপা-সনমুক্তং তত্ত্বান্ত্যাহ—তথেতি । এতদিতি ব্রহ্মবিষয়োজ্ঞিঃ । উপাস্তং ব্রহ্ম নির্ধারয়িতুং বিচারয়তি—অন্নমিত্যাদিনা । অন্নস্ত বিনাশিতেহপি ব্রহ্মতঃ কিং ন স্থানত আহ—ব্রহ্ম হীতি । কথমন্নং বিনা প্রাণস্ত শোষপ্রাণিস্তত্ত্বাহ—অতো হীতি । অত্যোকং নাশিত্বমতঃশব্দার্থঃ । ১

কিংবিদিত্যাদিবাক্যস্থার্থং বিবৃণোতি—অন্নপ্রাণাবিতি । কহিতি প্রতীকমাদায় ব্যাকরোতি—এবযোরিতি । যদ্যেবমুক্তরীত্যা পরমস্তং যদি নাস্তীত্যর্থঃ । উক্তমসংকীর্ণ-গুণস্তয়ং সংক্ষিপ্যাহ—সর্বভূতেতি । অন্নগুণং বিনা প্রাণগুণাদেত্তত্ত্বানং সিধ্যত্তীত্যাশক্যাহ—ন হীতি । প্রাণগুণস্থাপ্যান্ন-গুণসংভবাদনং প্রাণেনেত্যাশক্যাহ—নাপীতি । গুণস্ত প্রস্তুত প্রস্তুত প্রস্তুত প্রস্তুত প্রস্তুত—যদ। জ্ঞতি । আরতনবতো বলবৎশ্চ কৃতার্থত্তেত্তো তৈত্তিরীয়শ্চতিঃ সংবাদযুতি—যুবা স্থানিতি । আশিষ্ঠে। জড়িষ্ঠে। বলিষ্ঠস্ত্রেয়ং পৃথিবী সর্বা বিস্তু পূর্ণা স্থানিষ্ঠেত্তদ্ব আদিশকেন গৃহতে ॥ ৩৫১ ॥ ১০ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষত্কাণ্ডটীকায়ঃ পঞ্চমাধ্যায়স্ত স্বাদশং ত্রাঙ্কণম্ ॥ ৫ ॥ ১২ ॥

**ত্বাঙ্গ্যানুবাদ ।**—“অন্নং ব্রহ্মতি” । পূর্বের ত্বাঙ্গ এইরূপ আর একটী উপাসন। বিধানার্থ বলিতেছেন—কোন কোন আচার্য বলেন যে, অন্নই ব্রহ্ম ; যাহা কিছু ভোজন করা যায়, তাহাই অন্ন, এবং তাহা ব্রহ্মস্বরূপ । অন্ত আচার্যগণ বলেন—ইহা সত্য নহে—অন্নকে ব্রহ্মস্বরূপে গ্রহণ করা উচিত হয় না ; প্রাণ হইতেছে ব্রহ্মস্বরূপ ; এই জন্তই অন্নকে ব্রহ্মস্বরূপে গ্রহণ করিতে নাই । তাল, কি কারণে অন্নকে ব্রহ্মস্বরূপে গ্রহণ করিতে নাই ? যেহেতু প্রাণের অভাবে অন্ন পৃতিভাব প্রাপ্ত হয়—পচিষ্ঠা যায়, সেই হেতু উহু কিরূপে ব্রহ্মস্বরূপ হইতে পারে ? কারণ, সেই বস্তই ব্রহ্ম, যাহার কথনও বিনাশ হয় না । তবে প্রাণই

ব্রহ্ম হউক ? না, তাহা ও হইতে পারে না ; কারণ, অন্নের অভাবে প্রাণ ও শোষপ্রাপ্তি হয়—সুক্ষ হইয়া যায় ; কেননা, প্রাণই ভোজনের কর্তা—ভোক্তা ; (১) এই জন্য ভক্ষ্য অন্নের অভাবে প্রাণ কখনই আপনাকে রক্ষা করিতে পারে না ; সেই কারণেই অন্নের অভাবে প্রাণ সুক্ষ হইয়া পড়ে । অতএব, যেহেতু এক একটীর (কেবল অন্নের, কিংবা কেবল প্রাণের ) ব্রহ্মভাব কখনই উপপন্ন হয় না, সেই ত্রুটি এই অন্ন ও প্রাণকূপী দেবতাদ্বয় একথা হইয়া—একত্রিত হইয়া পরমতা—পরমত্ব অর্থাৎ ব্রহ্মভাব লাভ করিয়া থাকে । ১

প্রাতৃদনামক ঋষি এইরূপ নিশ্চয় করিয়া নিজের পিতাকে বলিয়াছিলেন,—  
 ‘কিঃ স্বিৎ’ কথাটী বিতর্ক-জ্ঞাপক ; অর্থাৎ আমি যেরূপ ব্রহ্ম কল্পনা করিলাম,  
 এই প্রকার ব্রহ্মকে যিনি অবগত হন, তাহার উদ্দেশে আমি আর কি শোভন  
 কর্ম—পূজা করিব ? অর্থাৎ তাহার আবার পূজা কি ? এবং তাঙ্গার উদ্দেশে  
 অসাধু কর্মই বা কি করিব ? অর্থাৎ সেরূপ বিদ্বান् পুরুষ ত কৃতকৃত্য হইয়া  
 গিয়াছেন ; সুতরাং তাহার উদ্দেশে তাল মন্ত্র কোন অনুষ্ঠানেরই প্রয়োজন  
 হয় না । কেননা, যিনি সহভূত (সহযোগে স্থিতিশীল ) অন্ন ও প্রাণকে  
 ব্রহ্ম বলিয়া জানিয়াছেন, সেই বিদ্বান্ ত কোন অসাধু কার্যা দ্বারা ও  
 হীনতা প্রাপ্ত হন না, আর উত্তম কর্ম দ্বারা ও অভিনন্দিত হন না ;  
 [সুতরাং তাঙ্গার সম্বন্ধে সাধু বা অসাধু কর্মের কোনই প্রয়োজনীয়তা  
 নাই ] । পুরু এইরূপ অভিপ্রায় ব্যক্ত করিলে পর, পিতা তাঙ্গাকে হস্তান্তরা  
 নিবারণপূর্বক বলিলেন—হে প্রাতৃ, তুমি এক্ষণ কথা বলিও না । এই  
 অন্ন ও প্রাণের উভয়প্রকার একমাত্রাব অবগত হইয়া কোন লোক পরমতা  
 প্রাপ্ত হয় ? এরূপ ব্রহ্মদর্শনের ফলে কোন বিদ্বান্হই পরমত বা ব্রহ্মভাব লাভ

(১) তাংপর্য—প্রশ্নোপনিষদে প্রাণকে স্পষ্টাকরে ‘অতা’ (ভোক্তা) বলিয়া নির্দেশ করা হইয়াছে । যথা—“ব্রাত্তাত্তঃ প্রাণেকঘব্যিত্বা বিষ্ণু সৎপতিঃ । বয়মাদ্বন্দ্ব ধাতারঃ পিতা ইং ঘাতরিষ্য নঃ ।” (২৮১১) । ইহার অর্থ এই যে, হে প্রাণ, তুমি ব্রাত্য ; কেননা, তুমি সকলের প্রথমে উৎপন্ন এবং তোমাদ্বারাই অপরের সংস্কার সম্পন্ন হইয়া থাকে, কিন্তু তোমার সংস্কার-সাধক কেহ নাই । তুমিই একবি নামে প্রসিদ্ধ অগ্নিস্তুপ ; তুমিই সমস্ত ভোগা বন্ধুর অদ্বন্দ্বকর্তা—ভোক্তা এবং জগতের সৎপতি ; আমরা তোমার উদ্দেশেই অন্নদান করিয়া থাকি । হে বাযুকূপী প্রাণ, তুমিই আধাদের পিতা । অস্ত্র আরও স্পষ্ট করিয়া বলিয়াছেন, “ক্ষুৎপিপাসে প্রাণবশ্রেণী স্বপ্ননির্ব্বে তু মানসে”, অর্থাৎ শুধু ও পিপাসা এই দ্বইটী প্রাণের ধর্ম, আর  
 ব্রহ্ম ও নিদ্রা হইত্বে থনের ধর্ম ।

করিতে পারে না ; অতএব, ঐরূপ বিদ্বান् যে, কৃতকৃত্য, একথা কথনই বলিতে পার না । ভাল, ইহা যদি এইরূপই হ'ল, তবে আপনিই বলুন, কি প্রকারে লোক পরমতা জাত করিতে সমর্থ হয় । ২ ।

পিতা তছন্তরে এই কথা বলিয়াছিলেন । সেই কথাটী কি ? [ সেই কথাটী হইতেছে— ] ‘বি’ । এই ‘বি’ পদের অর্থ যে কি, তাহা বলা হইতেছে—অন্নই ‘বি’ ; কেননা, চরাচরাদ্বয়ক সমস্ত ভূতই এই অন্নে বিষ্ট—আশ্রিত রহিয়াছে ; এই জন্য অন্নকে ‘বি’ বলা হইতেছে । ইহার পর পিতা আবার বলিলেন, ‘রম’ ইতি ; সেই ‘রম’ অর্থ কি ?—প্রাণই ‘রম’ ; কেন ? তাহা বলিতেছেন—যেহেতু বলের আশ্রয়ভূত প্রাণে সমস্ত ভূতবর্গ রমণ করে ; এই জন্য প্রাণ হইতেছে ‘রম’ । যেহেতু অন্ন সমস্ত ভূতের আশ্রয়ভূত এবং প্রাণ সর্বভূতের রতি বা আনন্দদায়ক শুণ্যকৃত ; [ সেই হেতুই প্রাণ ‘রম’ ; ] কেননা, কেহই দেহবিষ্ণুক নিরাশ্রয়ভাবে রতি অনুভব করিতে সমর্থ হয় না ; অথবা আশ্রয়ভূত দেহসংস্কৃত প্রাণ না থাকিলে দুর্বল অবস্থার রতি অনুভব করিতে পারে না । লোক যখনই দেহ ও প্রাণের সংযোগে সবল হয়, তখনই আপনাকে কৃতার্থ মনে করিয়া আনন্দ অনুভব করিতে থাকে ; কারণ, শ্রতিও বলিয়াছেন—‘সংস্কারাবাপন্ন প্রথমবয়স্ক যুবা হইবে এবং বেদাধ্যায়ী হইবে’ ইত্যাদি । অতঃপর, যথোচ্চ বিজ্ঞানের ফল বলা হইতেছে—যিনি এইরূপ জানেন, অন্নগুণ-জ্ঞানের দরূণ সমস্ত ভূত তাহাতে প্রবেশ করে, এবং প্রাণ-বিজ্ঞানের দরূণ সমস্ত ভূত ইহাতে রমণ করে ॥ ৩৫১ ॥ ১ ॥

•

ইতি পঞ্চমাধ্যায়ে দ্বাদশ ব্রাহ্মণের ভাষ্যানুবাদ ॥ ৫ ॥ ১২ ॥

উক্থম্, প্রাণে বা উক্থম্, প্রাণে হৈদৃসর্বমুখাপয়-  
তুযুক্তাস্মাদুক্থবিদ্ বৌরস্তিষ্ঠতুযুক্থস্য সাযুজ্যৎ সলোকতাং জয়তি  
য এবং বেদ ॥ ৩৫২ ॥ ১ ॥

সর্বলার্থঃ ।—[ ইদানীমপরম্পরাগতে ‘উক্তোপাসনম্’ উচ্যতে—‘উক্থম্’ ইতি ] ।  
প্রাণঃ বৈ উক্থম্ ; হি ( যথাৎ ) প্রাণঃ ইদং সর্বং ( জগৎ ) উপাপ্যতি, [ জগত্থা-  
পনাং প্রাণস্ত উক্থম্ভিতি ভাবঃ ] । যঃ এবং বেদ ; অস্মাং ( এবংবিধজ্ঞান-  
সম্পন্নাং ) হ ( নিশ্চরে ) উক্থবিদ্ বৌরঃ [ চ পুত্রঃ ] তিষ্ঠতি ( উৎপন্নতে ) ;  
[ স্বর্বং চ ] উক্থস্ত সাযুজ্যং সলোকতাং ( সমানলোকবর্ত্তিঃ ) জয়তি ( অধি-  
করোতি ) ॥ ৩৫২ ॥ ১ ॥

•

অনুলোচন ।—অতঃপর উক্থ-রূপে আর একটী উপাসনা

কথিত হইতেছে—প্রাণ হইতেছে উক্থ ; কারণ, প্রাণই এই সমস্ত  
জগৎ উৎপাদিত করে। যে লোকঁ এই প্রকার জ্ঞান লাভ করে,  
সেই লোকের উক্থবিদ্ বীর পুত্র উৎপন্ন হয় ; এবং সে নিজেও  
উক্থের সামুজ্য ও সালোক্য লাভ করে ॥ ৩৫২ ॥ ১ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।**—উক্থম—তথা উপাসনাস্তরম্ ; উক্থং শন্ত্রম্ ; তদ্বি  
প্রধানং মহাব্রতে ক্রতো । কিং পুনস্তত্ত্বক্থম্ ? প্রাণে বৈ উক্থম্ ; প্রাণশ  
প্রধান ইক্ষিণাগাম , উক্থং শন্ত্রাগাম ; অত উক্থমিতুপাসীত । কথং প্রাণ উক্থ-  
ম ? ইত্যাচ—প্রাণঃ হি বশ্বাঃ ইদং সর্বম् উৎপাদয়তি ; উৎপন্নাত্ত্বক্থং প্রাণঃ ;  
ন হি অপ্রাণঃ কশ্চিত্তুত্তিষ্ঠতি । ততুপাসনকলমাহ—উৎ হ অশ্বাঃ এবংবিদঃ উক্থ-  
বিঃ প্রাণবিদ্ বীরঃ পুল উত্তিষ্ঠতি হ । দৃষ্টমেতৎ ফলম্ ; অদৃষ্টম্ত উক্থশু  
সামুজ্যঃ সলোকতাঃ জয়তি, য এবং বেদ ॥ ৩৫২ ॥ ১ ॥

টীকা । অন্নপ্রাণযোগ্যবিশিষ্টযোর্ধ্বিলিতযোরূপাসনমূলকম্, ইদানীঃ ব্রাহ্মণাস্তরমাদায়  
তাংপর্যমাহ—উক্থমিতি । সৎসু শাস্ত্রাস্ত্রেবু কিমিতুক্থমুপাসনেোপস্থিতে ? তত্ত্বাহ—  
তত্ত্বাতি । কন্দিন কিমাবোপ্য কস্তোপাস্তুমিতি প্রশ়াস্তাৱা বিৰুণোত্তি—কিং পুনৰিতি ।  
তশ্চিন্নুক্থদৃষ্টে হেতুমাহ—প্রাণশ্চেতি । তশ্চিন্নুক্থশক্ত্ব সমবেতার্থজং প্রশ্নপূর্বকমাহ—  
কথমিত্যাদিনা । উৎপন্ন ব্রতোহপি সংভবান্ন প্রাণকৃতত্ত্বমিত্যাশক্ত্যাহ—ন হীতি । উক্থশু  
প্রাণশ্চেতিত্বিজ্ঞানতারত্ম্যমপেক্ষ্য সামুজ্যঃ সালোক্যঃ চ ব্যাখ্যোয়ম্ ॥ ৩৫২ ॥ ১ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—‘উক্থ’ পূর্বের ঘার ইহাও একটা উপাসনা । উক্থ  
অর্থ সামবেদোভু শন্ত্রবিশেব অর্থাঃ একপ্রকার গাণ্য বা স্তোত্র ; মহাব্রতনামক  
ক্রতুতে এই উক্থই প্রধান অঙ্গ । এখানে সেই উক্থ কি ? প্রাণই উক্থ ;  
কেননা, প্রাণই ইক্ষিগবর্গের মধ্যে প্রধান ; আর উক্থও সমস্ত ‘শন্ত্রের’ মধ্যে  
প্রধান ; অতএব প্রাণকে উক্থ বলিবা উপাসনা করিবে । প্রাণ যে, কি কারণে  
উক্থ, তাতা বলা হইতেছে,—যেতেহু প্রাণই সমস্ত বস্তুকে উৎপাদিত করে, সেই  
হেতু—উৎপন্ন করে বলিবাহি প্রাণ উক্থ-পদবাচ্য ; কেননা, প্রাণহীন কেহই  
উথিত হয় না । এট উপাসনার ফল বলিতেছেন—বিনি এইজন জানেন, সেই  
বিদ্঵ান् পুরুষ হইতে উক্থবিদ্ অর্থাঃ প্রাণবিদ্ ও বীর পুত্র উথিত হয় ( অম্ব  
লাভ করে ) ; ইহা হইতেছে উপাসনার দৃষ্ট ফল অর্থাঃ উক্থ-বিদ্বার ঐহিক ফল ;  
কিন্তু অদৃষ্ট বা পারলোকিক ফল হইতেছে—তিনি উক্থের সালোক্য ও সামুজ্য  
লাভ করেন ॥ ৩৫২ ॥ ১ ॥

যজুঃ, প্রাণে বৈ যজুঃ, প্রাণে হীমানি সর্বাণি ভূতানি

যুজ্যস্তে, যুজ্যস্তে হাস্যে সর্বাণি ভূতানি শ্রেষ্ঠ্যায়, যজুষঃ  
সাযুজ্যৎ সলোকতাং জয়তি, যঁ এবং বেদ ॥ ৩৫৩ ॥ ২ ॥

**সর্বলাৰ্থঃ ১—**[ অতঃপৱ যজুঃস্বরূপে উপাসনাস্তরমুচ্যতে—“যজুঃ” ইত্যাদিনা ] । প্রাণঃ বৈ ( এব ) যজুঃ ; হি ( যথাৎ ) ইমানি সর্বাণি ভূতানি ( প্রাণিনঃ )  
প্রাণে যুজ্যস্তে ( সংবধ্যস্তে ) । যঃ এবং বেদ, অশ্বে ( বিজ্ঞে ) ইমানি সর্বাণি  
ভূতানি শ্রেষ্ঠ্যায় ( এবংবিদঃ শ্রেষ্ঠত্বসাধনায় ) যুজ্যস্তে ( উত্তমং কুর্বন্তি ) । [ স  
চ ] যজুষঃ সাযুজ্যৎ সলোকতাং জয়তি ॥ ৩৫৩ ॥ ২ ॥

**অুলোচনাদ্য ১—**অতঃপৱ যজুঃস্বরূপে প্রাণোপাসনা কথিত  
হইতেছে । প্রাণই যজুঃ ; কাৰণ, এই সমস্ত ভূতই প্রাণের সহিত  
সংযুক্ত থাকে ; যে লোক এই বিষ্ণা জানে, তাহার শ্রেষ্ঠতা-সাধনার্থ  
দৃশ্যমান সমস্ত ভূতই উত্তম কৰিয়া থাকে, এবং তিনি নিজেও যজুর  
সাযুজ্য ও সালোক্য প্রাপ্ত হইয়া থাকেন ॥ ৩৫৩ ॥ ২ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ১—**যজুরিতি চোপাসীতি প্রাণম্ ; প্রাণে বৈ যজুঃ ।  
কথং যজুঃ প্রাণঃ ? প্রাণে হি যথাৎ সর্বাণি ভূতানি যুজ্যস্তে ; ন হস্তি প্রাণে  
কেনচিং কস্তুচিদ্বোগসামর্থ্যম্ ; অতো ঘূনক্তীতি প্রাণে। যজুঃ । এবংবিদঃ ফলমাহ,  
যুজ্যস্তে উন্দ্যচ্ছস্ত ইত্যার্থঃ, ত অশ্বে এবংবিদে, সর্বাণি ভূতানি, শ্রেষ্ঠঃ শ্রেষ্ঠভাবঃ,  
তষ্ঠে শ্রেষ্ঠায়—অবুং নঃ শ্রেষ্ঠো ভবেদিতি । যজুষঃ প্রাণস্ত সাযুজ্যমিত্যাদি  
সর্বং সমানম্ ॥ ৩৫৩ ॥ ২ ॥

টীকা । যজুঃশক্তাস্তত্ত্ব ক্লিত্বাদযুক্তং প্রাণবিষয়স্ত্বমিতি শঙ্খিতা পরিহৃতি—কথ-  
মিত্যাদিনাঃ । অসত্ত্বপি আণে যোগঃ সংভবত্তীত্যাশক্ত্যাহ—ন হীতি । অকরণানুগৃহীত-  
প্রাণশক্ত্যায় যজুঃশক্ত্ব ক্লিচং ত্যজ্ঞু। যোগোহঙ্গীক্রিয়ত ইত্যাহ—অত ইতি ॥ ৩৫৩ ॥ ২ ॥

**তাৰ্ত্ত্যানুবাদ ।—**যজুঃস্বরূপে প্রাণের উপাসনা কৰিবে । প্রাণই যজুঃ ।  
প্রাণ যজুঃস্বরূপ কেন ? যেহেতু এই সমস্ত ভূতই এই প্রাণে সংযুক্ত থাকে ;  
কেননা, প্রাণ না থাকিলে কেহ কোন বস্তুৰ সহিত যোগ লাভ কৰিতে সমর্থ হয় না ;  
অতএব যোগসাধন কৰে বলিয়াই প্রাণ যজুঃস্বরূপ । এবংবিধি জ্ঞানীৰ ফল  
বলিতেছেন—[ যে লোক এইস্তুপ উপাসনা কৰে, ] তাহার শ্রেষ্ঠ্যের ( শ্রেষ্ঠতাৰ )  
অন্ত, সমস্ত ভূত উত্তম কৰিয়া থাকে । ‘যজুঃস্বরূপ প্রাণের’ ইত্যাদিৰ অর্থ  
পূৰ্বৰূপতিৰ অর্থেৰ অনুস্তুপ ॥ ৩৫৩ ॥ ২ ॥

সাম, প্রাণে বৈ সাম, প্রাণে হীমানি সর্বাণি ভূতানি

সম্যক্ষি, সম্যক্ষি হাত্মে সর্বাণি ভূতানি শ্রেষ্ঠায় কল্পন্তে, সাম্রঃ  
সাযুজ্যঃসলোকতাং জয়তি য এবং বেদ ॥ ৩৫৪ ॥ ৩ ॥

**সর্বলার্থঃ ১—**[ ইদানীং সামবিষয়কমুপাসনমুচ্ছতে সামেত্যাদিন। ] প্রাণঃ  
বৈ ( এব ) সাম ; হি ( ষতঃ ) ইমানি সর্বাণি ভূতানি প্রাণে সম্যক্ষি ( সংগতানি  
ভবন্তি ), যঃ এবং বেদ, অশ্মে ( বিদ্বে ) শ্রেষ্ঠায় ( শ্রেষ্ঠহার ) সর্বাণি ভূতানি  
সম্যক্ষি ( সংগতানি ভবন্তি ) ; [ স্বযং চ ] সাম্রঃ সাযুজ্যঃ সলোকতাং চ  
জয়তি ॥ ৩৫৪ ॥ ৩ ॥

**অুলোচনাদ্বাদশ ১—**এখানে সামবিষয়ক উপাসনা কথিত  
হইতেছে—প্রাণই সামস্বরূপ ; কারণ, এই সমস্ত ভূতই সামে সঙ্গত  
আছে। যে কোন লোক এইরূপে ইহা জানে, সমস্ত ভূত তাহার  
শ্রেষ্ঠতা-সাধনের জন্য উদ্ঘোগী হয় ; এবং সে নিজেও সামের  
সাযুজ্য ও সলোকতা লাভ করে ॥ ৩৫৪ ॥ ৩ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ১—**সামেতি চোপাসীত প্রাণম্। প্রাণে বৈ সাম ; কৎঃ  
প্রাণঃ সাম। প্রাণে হি ষস্ত্রাং সর্বাণি ভূতানি সম্যক্ষি সঙ্গচ্ছন্তে, সঙ্গমনাং  
সাম্যাপত্তিহেতুহাং সাম প্রাণঃ। সম্যক্ষি সঙ্গচ্ছন্তে হ অশ্মে সর্বাণি ভূতানি। ন  
কেবলঃ সঙ্গচ্ছন্ত এব, শ্রেষ্ঠতাবায় চাতুর্মুখ কল্পন্তে সমর্থ্যন্তে। সাম্রঃ সাযুজ্যমিত্যাদি  
পূর্ববৎ ॥ ৩৫৪ ॥ ৩ ॥

টীকা । সংগমনাদিত্যেতদেব ব্যাচন্তে—সামোতি ॥ ৩৫৪ ॥ ৩ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ১—**প্রাণকে সাম বলিয়া উপাসনা করিবে। প্রাণই সাম ;  
প্রাণ সামস্বরূপ কিপ্রকারে ? বেহেতু সমস্ত ভূতই প্রাণেতে সম্যক্ত অনুগত  
থাকে ; সেই হেতু—সাম্যপ্রাপ্তির তেতু বলিয়াই প্রাণ সামস্বরূপ। বে ব্যক্তি  
এইরূপে উপাসনা করে, সমস্ত ভূত তাহার জন্য সঞ্চিলিত হয় ; কেবল বে,  
সঞ্চিলিতই হয়, তাহা নহে, পরম্পর তাহার শ্রেষ্ঠতা-সম্পাদনের নিষিদ্ধ সামর্থ্যও  
প্রাপ্ত হয়, এবং সে ব্যক্তি সামের সাযুজ্য ও সলোকতা অধিকার করে ॥ ৩৫৪ ॥ ৩ ॥

ক্ষত্রম্, প্রাণে বৈ ক্ষত্রম্, প্রাণে হি বৈ ক্ষত্রম্, ত্রায়তে  
হেনঃ প্রাণঃ ক্ষণিতোঃ, প্র ক্ষত্রমত্রমাপ্নোতি, ক্ষত্রস্ত সাযুজ্যঃ  
সলোকতাং জয়তি য এবং বেদ ॥ ৩৫৫ ॥ ৪ ॥

ইতি ত্রয়োদশং ত্রাঙ্গণম্ ॥ ৫ ॥ ১৩ ।

**সন্তুষ্টার্থঃ ১—**[ অথ ক্ষত্রিয়করূপাসনমুচ্যতে ক্ষত্রিয়াদিন। ] । প্রাণঃ বৈ ক্ষত্রম् ; হি (ষষ্ঠাৎ) প্রাণঃ ক্ষত্রং বৈ (প্রসিদ্ধম), [তস্মাত] প্রাণঃ হ এবং (দেহং) ক্ষণিতোঃ (হিংসনাত) ত্রায়তে (রক্ষণ্যতা)। যঃ এবং বেদ, [সঃ] অত্রং (অগ্নেন ন ত্রায়তে ইতি অত্রম্, তাদৃশং) ক্ষত্রং প্রাণং প্রাপ্নোতি, ক্ষত্রস্ত্র সাযুজ্যং সলোকতাং জয়তি ॥ ৩৫৫ ॥ ৪ ॥

**অুলোকন্ত্রাদ ১—**এখন ক্ষত্রিয়ক অন্তরকম উপাসনা বর্ণিত হইতেছে—প্রাণই ক্ষত্র। প্রাণ হইতেছে ক্ষত্র—যেহেতু হিংসা হইতে সে এই দেহকে রক্ষা করে, সেই হেতু প্রাণের ক্ষত্রত্ব স্মৃতিপ্রসিদ্ধ। যে ব্যক্তি প্রাণের ক্ষত্রত্ব জানে, প্রাণসমূহ তাহাকে ক্ষয় বা হিংসা হইতে রক্ষা করিয়া থাকে ; এবং সে নিজেও অন্তরক্ষিত ক্ষত্র প্রাণকে প্রাপ্ত হইয়া থাকে ; অধিকস্তু ক্ষত্র প্রাণের সাযুজ্য ও সলোকতা লাভ করে ॥ ৩৫৫ ॥ ৪ ॥

ইতি পঞ্চমাধ্যায়ে ত্রয়োদশ ব্রাহ্মণব্যাখ্যা ॥ ৫ ॥ ১৩ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ।—**তৎ প্রাণঃ ক্ষত্রমিত্বাপদীতি । প্রাণে বৈ ক্ষত্রম্ ; প্রসিদ্ধমেতৎ প্রাণে হি বৈ ক্ষত্রম্ । কথং প্রসিদ্ধত্যোহ—ত্রায়তে পালয়ত্যেনং পিণ্ডং দেহং প্রাণঃ ক্ষণিতোঃ শস্ত্রাদি-হিংসিতাং পুনর্বাংসেনাপূরণাতি ষষ্ঠাৎ, তস্মাত ক্ষত্রাণাং প্রসিদ্ধং ক্ষত্রত্বং প্রাণস্ত্র । বিদ্঵কলমাহ—প্র ক্ষত্রমত্রম্, ন ত্রায়তেহণেন কেনচিদিত্যাত্ম—ক্ষত্রঃ প্রাণঃ, তমত্র ক্ষত্রং প্রাণং প্রাপ্নোতৌত্যর্থঃ । শাখাস্ত্রে বা-পাঠ্যাং ক্ষত্রমাত্রং প্রাপ্নোতি প্রাণে ভবতৌত্যর্থঃ । ক্ষত্রস্ত্র সাযুজ্যং সলোকতাৎ জয়তি য এবং বেদ ॥ ৩৫৫ ॥ ৪ ॥

ইতি পঞ্চমাধ্যায়স্ত্র ত্রয়োদশং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ১৩ ॥

টীকা । শাখাস্ত্ররশ্মেন মাধ্যমিনশাখাচ্যতে ॥ ৩৫৫ ॥ ৩ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদ্বায়টীকায়ং পঞ্চমাধ্যায়স্ত্র ত্রয়োদশং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ১৩ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।—**সেই প্রাণকে ক্ষত্র বলিয়া উপাসনা করিবে । প্রাণই ক্ষত্র ; প্রাণ যে, ক্ষত্র, ইহা প্রসিদ্ধও বটে । কি রকমে প্রসিদ্ধ, তাহা কথিত হইতেছে—যেহেতু প্রাণ এই দেহ-পিণ্ডকে শস্ত্রাদিজনিত ক্ষয় হইতে ত্রাণ করে—রক্ষা করে অর্থাৎ মাংস দ্বারা পুনর্বার ক্ষত্রান পূরণ করে, সেই হেতু—ক্ষত-ত্রাণ হেতু প্রাণের ক্ষত্রত্ব প্রসিদ্ধ । বিদ্যার ফল বলিতেছেন—যাহা আত্মরক্ষার জন্য অন্ত কাহারো অপেক্ষা করে না, তাহার নাম—অত্র ; উক্ত ক্ষত্র প্রাণই অত্র ;

বিদ্বান् পুরুষ সেই অত্র ক্ষত্র প্রাণকে প্রাপ্ত হয়। অত্য শাথাৱ এখানে ‘বা’ শব্দ থাকাৱ বুঝিতে হইবে যে, সে কেবলই ক্ষত্রস্তুপ—প্রাণস্তুপ প্রাপ্ত হয়। যে লোক এইস্তুপ উপাসনা কৱে, সে লোক ক্ষত্রের সাধ্যজ্য ও সমান লোক জাত করিয়া থাকে ॥ ৩৫৫ ॥ ৪ ॥

ইতি পঞ্চমাখ্যায়ে অয়োদশ ব্রাহ্মণের ভাষ্যাভূবাদ ॥ ৫ ॥ ১৩ ॥

— ভূমিৱন্তিৱিক্ষং ত্রৌরিত্যক্ষটাবক্ষরাণ্যস্তাক্ষরঃ হ বা একং গায়ত্রৈ পদমেতদু হৈবাস্ত্বা এতৎ, স যাবদেবু ত্রিযু তাবন্ধ জয়তি, যোহস্ত্বা এতদেবং পদং বেদ ॥ ৩৫৬ ॥ ১ ॥

**সত্ত্বলাৰ্থঃ ১**—[ ইদানীং গায়ত্রীচ্ছলোকারেণ প্রাণোপাসনমুচ্যতে—“ভূমিঃ” ইত্যাদিনঃ ]। ভূমিঃ ( পৃথিবী ), অন্তরিক্ষং ( আকাশং ), ত্রৌঃ ( দ্যালোকঃ স্বর্গঃ ) ইতি ( এতানি ) অষ্টৌ অক্ষরাণি : ( ত্রৌঃ ইত্যত্র দ-কার-ব-কারযোর্বিশ্লেষণাং অষ্টভ্য শন্তব্যান্, অন্তঃস্থা সপ্তভ্য স্থান )। গায়ত্রৈ ( গায়ত্র্যাঃ ) একং পদং ( প্রথমঃ পাদঃ ) অষ্টাক্ষরম্চ, হৈব ( ইতি প্রদিকিত্বাতকো )। অস্ত্ব এতৎ ( অক্ষরাষ্ট্রাদ্যকং ) ( গায়ত্র্যাঃ ) এতৎ ( প্রথমঃ পদঃ ) উ হ এব ( নিশ্চয়ে )। সঃ ( উপাসকঃ ) এবু ত্রিযু লোকেবু যাবৎ, তাবৎ হ জয়তি ; [ কঃ ? ] যঃ অস্ত্বাঃ ( গায়ত্র্যাঃ ) এতৎ ( পদঃ ) এবং ( যথোক্তেন ক্লাপণ ) বেদ ( জানাতি, সঃ ) ॥ ৩৫৬ ॥ ১ ॥

**মূলাচুলাঙ্ক ১**—প্রকারান্তরে উপাসনা কথিত হইতেছে—  
ভূমি, অন্তরিক্ষ ও ত্রৌ “[ দ ও য ], এই তিনটা শব্দে আটটী অক্ষর আছে ; আট অক্ষরে গায়ত্রীর একটী পদ বা চরণ হয় ; উক্ত আটটী অক্ষরই গায়ত্রীর সেই পদ বলিয়া প্রসিদ্ধ । (১) যিনি এই গায়ত্রীর এই পদটী জানেন, তিনি ত্রিলোকের মধ্যে যাহা কিছু আছে, সে সমস্তই জয় ( অধিকার ) কৱেন ॥ ৩৫৬ ॥ ১ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ১**—ব্রহ্মণে হৃদয়নেকোপাধিবিশ্লেষণমুক্তম্ ;  
অথেদানীং গায়ত্র্যপাধিবিশ্লেষণমং বক্তব্যমিত্যারভ্যতে । ১

সর্বচ্ছলসাং হি গায়ত্রী চ্ছলঃ প্রধানভূতম্ ; তৎপ্রয়োক্তৃ-গৱ-ত্রাণাদ গায়-  
ত্রীতি বক্ষ্যতি । ন চাত্যেষাং ছলসাং প্রয়োক্তৃ-প্রাণত্রাণসামর্থ্যম্ । প্রাণাত্মকাং  
চ সা ; সর্বচ্ছলসাক্ষাত্ত্বা প্রাণঃ । প্রাণশ ক্ষত্রত্রাণাং ক্ষত্রমিতুজ্ঞতম্ ; প্রাণশ-  
গায়ত্রী ; তত্ত্বাত্ত্বপাসনমেব বিধিষ্ঠতে ; বিজ্ঞাত্বমজন্মহেতুজ্ঞাত—“গায়ত্র্যা

ব্রাহ্মণসহজত, ত্রিষ্ঠুতা রাজগুরুম, জগত্যা বৈশ্বম্” ইতি দ্বিজোভ্যন্ত দ্বিতীয়ং জন্ম গায়ত্রীনিমিত্তম্; তস্মাং প্রধানা গায়ত্রী; “ব্রাহ্মণা বৃথায়, ব্রাহ্মণা অভিবদন্তি, স ব্রাহ্মণে বিপাপ্তে বিজরোহিচিকিৎসো ব্রাহ্মণে ভবতি” ইত্যুভূমপূরুষার্থসম্বন্ধং দর্শয়তি। তচ্চ ব্রাহ্মণস্তং গায়ত্রীজন্মমূলম্, অতো বক্তব্যং গায়ত্র্যাঃ সততম্।

গায়ত্র্যা হি যঃ স্মৃতৌ দ্বিজোভ্যন্ত নিরক্ষুশ এবোভূমপূরুষার্থসাধনেহধিক্রিয়তে; অতস্মালঃ পরমপূরুষার্থসম্বন্ধঃ। তস্মাভূতপাসনবিধানায়াহ—ভূমিরস্তরিক্ষঃ দ্বোঃ ইত্যেতাত্ত্বাবক্ষরাণি; অষ্টাক্ষরম্ অষ্টাবক্ষরাণি বস্তু, তদিদমষ্টাক্ষরম্; হ বৈ প্রসিদ্ধ্যবংশোতকো। একঃ প্রগমম্, গায়ত্রো গায়ত্র্যাঃ, পদম্; যকারেণেবষ্টু-পূরণম্। এতত্ত হ এব এতদেবাস্যা গায়ত্র্যাঃ পদঃ পাদঃ প্রথমঃ ভূম্যাদিলক্ষণস্ত্রে-লোক্যায়া, অষ্টাক্ষরসমামগ্নাঃ; এবমেতৎ ত্রেলোক্যায়ুকঃ গায়ত্র্যাঃ প্রথমঃ পদঃ যো বেদ, তত্ত্বেতৎ ফলঃ—বিদ্বান्—যাবৎ কিঞ্চিং ত্রিষ্মু লোকেষু জ্ঞেতব্যম্, তাৎ সর্বং হ জয়তি, যোহস্যা এতদেবঃ পদঃ বেদ ॥ ৩৫৬ ॥ ১ ॥

টীকা। বৃক্ষমনুষ্য গায়ত্রীব্রাহ্মণস্তু তৎপথামাহ—ব্রহ্মণ ইত্যাদিন। ছলোহন্তরেষ্টপি বিদ্যমানেষু কিমিতি গায়ত্র্যপাদিকমেব ব্রহ্মোপাস্তমিত্যৈ? উত্তোহ—সর্বচ্ছলসামিতি। তৎপ্রাধান্তে হেতুমাহ—তৎপ্রয়োক্তিতি। তুল্যং অযোহৃপ্রাণত্রাণসামর্থ্যং ছলোহন্তরাণামপীতি চেষ্ট্যাহ—ন চেতি। অমাণাঙ্গাবাদিতি ভাৰঃ। কিংচ, আণাঙ্গাবৈ গায়ত্র্যা বিবক্ষ্যতে, আণশ সর্বেষাঃ ছলসাং নির্বর্তকত্বাদাজ্ঞা, তথা চ সর্বচ্ছলোব্যাপকগায়ত্র্যপাদিকব্রহ্মো-পাসনমেবাত্র বিবক্ষিতমিতাহ—আণাঙ্গতি। তদাজ্ঞাতা গায়ত্রীতুজ্ঞং বাহীকরোতি—আণশেতি। তৎপ্রয়োক্তুগত্বাঙ্গাকি গায়ত্রী। আণশ বাগাদীনাং আত। তৎশৈক-লক্ষণস্তোৎ তয়োন্তাদাজ্ঞামিত্যৰ্থঃ। আণগায়ত্র্যোন্তাদাজ্ঞ্যে ফলিতমাহ—তস্মাদিতি। গায়ত্রী-আধান্তে হেতুত্বমাহ—দ্বিজোভ্যন্তে। তদেব শূলোতি—গায়ত্রেতি। তৎপ্রাধান্তে হেতুত্ব-মাহ—ব্রাহ্মণা ইতি। কথমেতাবতা গায়ত্রীআধান্তঃ? উত্তোহ—তত্ত্বেতি। সতো বক্তব্য-মিত্যাত্মাতঃশক্তার্থমাহ—গায়ত্র্যা হীতি। অধিকারিত্বকৃতঃ কার্যমাহ—অত ইতি। তচ্ছদো গায়ত্রীবিষয়ঃ। গায়ত্রীবৈশিষ্ট্যঃ পরামৃশ ফলিতমূপসংহৃতি—তস্মাদিতি। গায়ত্রীপ্রথমপাদস্তু সপ্তাক্ষরস্তং প্রতীয়তে, ন ষষ্ঠাক্ষরস্তমিত্যাশক্যাহ—যকারেণেতি। গায়ত্রীপ্রথমপাদস্তু ত্রেলোক্য-নায়শ সংখ্যাসামাজ্ঞপ্রযুক্তঃ কার্যমাহ—এতদিতি। গায়ত্রীপ্রথমপাদস্তু ত্রেলোক্যদৃষ্ট্যারোপন্ত অযোজনং দর্শয়তি—এবমিতি। প্রথমপাদজ্ঞানে বিরাড়াস্তুকস্তং ফলতীত্যৰ্থঃ ॥ ৩৫৬ ॥ ১ ॥

তাৰ্যালুবাদ!—ইতঃপূৰ্বে হৃদয়প্রভৃতি নানাবিধ উপাধিসংবোগে ব্রহ্মের উপাসনা অভিহিত হইয়াছে; অতঃপর এখন গায়ত্রীরূপ উপাধিবিশিষ্ট ব্রহ্মের উপাসনা বলিতে হইবে; এইজন্ত পরবর্তী প্রকরণ আৱক হইতেছে। ১

যতৱৰকম ছল্দ আছে, তন্মধ্যে গায়ত্রী ছল্দই সর্বাপেক্ষা প্রধান; যাহারা

উহার প্রয়োগ বা গান করে, তাহাদিগকে আণ করে বলিয়া ঐ ছন্দের নাম ‘গায়ত্রী’, একথা নিজেই পরে বলিবেন। অপরাপর ছন্দের যে, প্রয়োগকর্তা প্রাণকে পরিত্রাণ করিবার ক্ষমতা আছে, তাহাও নহে। গায়ত্রী হইতেছে প্রাণের আদ্যস্বরূপ; প্রাণ আবার সমস্ত ছন্দের আত্মা; এবং ক্ষত্রাণ হেতু প্রাণই ক্ষত্রাণ, একথাও বলা হইয়াছে। সেই প্রাণই আবার গায়ত্রী; এইজন্য সেই প্রাণের উপাসনা-বিধান করা অভিপ্রেত হইতেছে। বিশেষতঃ উক্তম দ্বিজস্থির হেতুভূত বলিয়াও গায়ত্রীর উপাসনা বিধান করা আবশ্যক হইতেছে; ‘বিধাতা গায়ত্রী ছন্দোযোগে ব্রাহ্মণ সৃষ্টি করিয়াছেন, ত্রিষ্টুত্বছন্দে ক্ষত্রিয়, আর জগতীছন্দে বৈশ্য সৃষ্টি করিয়াছেন’, এই শ্রতি দৃষ্টে জানা যাব যে, গায়ত্রী ছন্দটী দ্বিজোক্তম ব্রাহ্মণের দ্বিতীয় জন্মের হেতুভূত; এই কারণে গায়ত্রী হইতেছে ছন্দসমূহের মধ্যে প্রধানভূত। তাঙ্গার পর, ‘ব্রাহ্মণগণ গায়ত্রী দ্বারা এখণ্টাত্ম তইতে বৃথিত হইয়া অভিবাদন করিয়া পাকেন; সেই ব্রাহ্মণই পাপ-বিনিশ্চুত রজঃসম্পর্কশূন্য ও সন্দেহবর্জিত ব্রাহ্মণ হন’। এখানে আবার যে ব্রাহ্মণের পক্ষে উক্তম পুরুষার্থ-লাভের ঘোগ্যতা প্রদর্শিত হইতেছে, সেই ব্রাহ্মণের মূল কারণ হইতেছে গায়ত্রীর জন্ম; এই কারণে গায়ত্রীর তত্ত্ব-নির্দেশ করা আবশ্যক। ২

গায়ত্রী দ্বারা যে দ্বিজোক্তম ব্রাহ্মণ সৃষ্টি হন, তিনিই উক্তম পুরুষার্থ—মোক্ষ-সাধনে অব্যাহতভাবে অধিকার প্রাপ্ত হন; কাজেই গায়ত্রীকে পরম পুরুষার্থ-সিদ্ধির মূল বলিতে হয়। এই কারণেই সেই গায়ত্রীর উপাসনা বিধানার্থ বলিতেছেন ‘ভূমি’, ‘অন্তরিক্ষ’ ও ‘ঢো’ [ এই শব্দত্বে ] আটটী অঙ্গর আছে; গায়ত্রীর একটা ( প্রথম ) পাদ ও অষ্টাঙ্গরযুক্ত, অর্থাৎ আটটী অঙ্গের যাহাতে আছে, এইরূপ অষ্টাঙ্গরযুক্ত বলিয়া প্রসিদ্ধ। এখানে [ ঢো, শব্দের ] ‘য’ অঙ্গরটী পৃথক্ করিয়া অষ্টাঙ্গের পূরণ করিতে হয় ( ১ )। ইহাই উক্ত গায়ত্রীর ভূমি, অন্তরিক্ষ ও ঢোকাপী ত্রেলোক্যায়ুক প্রথম পদ ( পাদ ) অর্থাৎ চারিভাগের প্রথমভাগ; কেননা, আট অঙ্গের গায়ত্রীর একটা পাদ হয়, আর ‘ভূমি, অন্তরিক্ষ

( ১ ) ভাগপর্য—যদিও ‘ভূমি, অন্তরিক্ষ ও ঢো’ এই তিনটী শব্দে সাতটীয় অধিক অঙ্গের দেখা যাব না সত্তা, তথাপি ‘ঢো’ শব্দের দ ও য, অঙ্গের দ্বাইটিকে পৃথক্ করিয়া গণনা করিলে নিশ্চয়ই আট সংখ্যা পূর্ণ হয়। এইরূপ অঙ্গ-বিশেষণ করিয়া সংখ্যা পূরণ করিবার পক্ষতি বেদে বহুগানে দৃষ্ট হয়; প্রসিদ্ধ বৈদিক গায়ত্রীর ‘বর্ণণ’ শুল্কটীর ‘ষ’ ও ‘ঘ’ অঙ্গের দ্বাইটিকে পৃথক্ব্যাবে পাঠ করিয়া, অষ্টাঙ্গের পূরণের ব্যবস্থা রহিয়াছে।

ও ষ্টো' এই শব্দত্রয়েও আট অঙ্কুর রয়িয়াছে ; এই সাম্যনিবন্ধন এই অষ্টাঙ্কুরকে গায়ত্রীর প্রথম পাদ বলা হইয়াছে । যে ব্যক্তি গায়ত্রীর উক্ত প্রকারে ত্রেলো-ক্যান্থুক প্রথম পাদ জানে, তাহার ফুল এইরূপ—ভূমি, অন্তরিক্ষ ও দ্যুলোক—এই লোকত্রয়ে যাহা কিছু জ্ঞেতব্য ( অধিকার করিবার বিষয় ) আছে ; যিনি এইরূপে গায়ত্রীর প্রথম পাদ জানেন, তিনি সে সমস্ত বিষয় জয় করেন, অর্থাৎ ত্রিলোকে তাহার অনধিকৃত কোন বিষয় থাকে না ॥ ৩৫৬ ॥ ১ ॥

ধাচো যজ্ঞং ধি সামানীত্যষ্টাক্ষরাণ্যষ্টাক্ষরঃ হ বা একং গায়ত্রৈ পদমেতদু হৈবাস্ত্বা এতৎ, স যাবতীয়ং ত্রয়ী বিদ্যা, তাবৎ জয়তি যোহস্ত্বা এতদেবং পদং বেদ ॥ ৩৫৭ ॥ ২ ॥

**সরলাৰ্থঃ ১—**‘ধাচঃ যজ্ঞং ধি সামানি’ ইতি অষ্টো অঙ্কুরাণি ; গায়ত্রৈ ( গায়ত্রাঃ ) একং পদং ( চরণঃ ) অষ্টাঙ্কুরঃ হ বৈ ( অষ্টাঙ্কুরত্বেন প্রসিদ্ধম् ) ; এতৎ ( পাগ্যজ্ঞঃসামলক্ষণম্ ) উ হ এব অস্ত্বাঃ ( গায়ত্রাঃ ) এতৎ ( দ্বিতীয়ং পদম্ ) । যঃ ( জনঃ ) অস্ত্বাঃ ( গায়ত্রাঃ ) এতৎ পদং এবং ( বথোক্তপ্রকারঃ ) বেদ, সঃ ( বিদ্বান् ), ইয়ং ত্রয়ী বিদ্যা ( বেদবিদ্যা ) যাবতী [ যাবৎপরিমাণঃ—যাবৎকলঃ ], তাবৎ ( তাবৎ কলম্ ) জয়তি ( লভতে ) হ ॥ ৩৫৭ ॥ ২ ॥

**মূলানুলিপি ১—**ধাচঃ ( ধৃক্সমূহ ) ‘যজ্ঞং ধি’ ( যজ্ঞঃসমূহ ) ও ‘সামানি’ ( সামসমূহ ) এই আটটী অঙ্কুর ; গায়ত্রীর একটী ( দ্বিতীয় ) পদও অষ্টাঙ্কুরবুক্ত বলিয়া প্রসিদ্ধ । উক্ত বেদত্রয়ের আটটী নামাঙ্কুরই গায়ত্রীর সেই দ্বিতীয় পাদ । যে লোক এইরূপে গায়ত্রীর এই পাদটী জানেন, তিনি বেদত্রয়ে যে সমস্ত ফল অভিহিত আছে, সে সমস্ত ফল প্রাপ্ত হন ॥ ৩৫৭ ॥ ২ ॥

**শাঙ্কুরভাষ্যম্ ।**—তথা ধাচো যজ্ঞং ধি সামানীতি । ত্রয়ীবিদ্যানামাঙ্কুরাণি এতান্তপাষ্ঠাবেব ; তথেবাষ্ঠাঙ্কুরঃ হ বা একং গায়ত্রৈ পদং দ্বিতীয়ম্ । এতদু হৈবাস্ত্বা এতৎ পাগ্যজ্ঞঃসামলক্ষণম্, অষ্টাঙ্কুরত্বসামগ্নাদেব । স যাবতীয়ং ত্রয়ী বিদ্যা, ত্রয়ী বিদ্যা যাবৎ ফলজ্ঞাতমাপ্যতে, তাবৎ জয়তি, যোহস্ত্বা এতদগায়ত্র্যান্তেবিদ্যালক্ষণঃ পদং বেদ ॥ ৩৫৭ ॥ ২ ॥

টিকা । প্রথমে পাদে ত্রেলোকানুষ্ঠিবৎ দ্বিতীয়ে পাদে কর্তব্যা ত্রৈবিষ্টুষ্টিরিভ্যাহ—তথেতি । দৃষ্টিবিধৃপণোগ্নেন সংখ্যাসামান্যং কথয়তি—ধৃচ ইতি । সংখ্যাসামান্যফলমাহ—এতদিতি । বিদ্যাফলং দর্শয়তি—স যাবতীতি । ৩৫৭ ॥ ২ ॥

**তাৰ্য্যালুৰ্বাদ ১**—পূৰ্বের গায় ত্ৰয়ীবিশ্বার (বেদবিশ্বার) বে, ‘ঝক্’, ‘ঝজুৎৰি’ ও ‘সামানি’ এই নামাক্ষর, ইহাও আটটী; ‘গায়ত্ৰী’ ছন্দের একটী পদও (দ্বিতীয় পাদও) সেইৱপই অষ্টাক্ষর বলিয়া প্রসিদ্ধ। এইৱাপে অক্ষরগত অষ্টভ্রাম্যনিবন্ধন ঝক্ ঝজুৎ সামই গায়ত্ৰীছন্দের দ্বিতীয় পদ। এই ত্ৰয়ী বিশ্বা বে পরিমাণ অৰ্থাৎ ত্ৰয়ী বিশ্বা দ্বাৰা যে পরিমাণ ফল লাভ কৰা যায়, সেই ব্যক্তি সেই সমষ্ট ফল প্ৰাপ্ত হন, বিনি গায়ত্ৰীৰ উক্তপ্ৰকাৰ বেদত্রয়স্বক্ষেত্ৰে গায়ত্ৰীৰ দ্বিতীয় পাদ অবগত হন ॥ ৩৫৭ ॥ ২ ॥

প্ৰাণেহপানো ব্যান ইত্যাষ্টাবক্ষরাণ্যস্তাক্ষরঞ্চ হ বা একং  
গায়ত্ৰৈ পদমেতছু হৈবাস্তা এতৎ, স যাবদিদং প্ৰাণি তাৰক  
জযুতি, যোহস্তা এতদেবং পদং বেদ, অথাস্তা এতদেব তুৱীয়ং  
দৰ্শতং পদং পরোৱজা য এৰ তপতি, যদৈ চতুৰ্থং তত্ত্বুৱীয়ং  
দৰ্শতং পদমিতি—দদৃশ ইব হেম পরোৱজা ইতি সৰ্বমুহৈবেষ  
ৱজ উপর্যুপৱি তপত্যেবত্ত হৈব শ্ৰিয়া বশসা তপতি যোহস্তা  
এতদেবং পদং বেদ ॥ ৩৫৮ ॥ ৩ ॥

**সৰ্বলার্থং ১**—তথা, ‘প্ৰাণঃ অপানঃ বানঃ’ ইতি অষ্টৌ অক্ষরাদি; গায়ত্ৰৈ (গায়ত্ৰ্যাঃ) একং পদং (তৃতীয়ং পদং) অষ্টাক্ষরং হ বৈ (প্ৰসিদ্ধম্); এতৎ উহ এব অস্তাৎ (গায়ত্ৰ্যাঃ) এতৎ (তৃতীয়ং পদম্)। যঃ (জনঃ) অস্তাৎ এতৎ (তৃতীয়ং পদং) এবং (বৎগোক্তৰেণ প্ৰকাৰেণ) বেদ, সঃ (বিদ্বান्) ইদঃ প্ৰাণি (প্ৰাণবদ্বন্ধন) বাৰৎ (বাৰংপৱিমাণঃ), তাৰৎ হ (তাৰদেব—সৰ্ব প্ৰাণিজাতং) জযুতি।

অথ (অনন্তরম্) [চতুৰ্থং পদমুচ্যতে—] অস্তাৎ (গায়ত্ৰ্যাঃ) এতদ্ এব তুৱীয়ং (চতুৰ্থং) দৰ্শতং (দৃশ্যমানমিব) পদম্। [কিং তৎ?] যঃ এবং পরোৱজাঃ (ৱজসঃ পৱঃ ৱজঃসম্বন্ধুত্বঃ সৰ্ব্যঃ) তপতি; যৎ বৈ চতুৰ্থং (পদং), তৎ তুৱীয়ং দৰ্শতং পদম্—ইতি। [কৃতঃ দৰ্শতম্?] হি (যতঃ) এবং (মণ্ডলমধ্যস্থঃ পুৱ্যঃ) দদৃশে ইব দৃশ্যতে ইব। [কৃতশ্চ] পরোৱজা ইতি? হি (যত্নাং) সৰ্বম্ ৱজঃ (ৱজোগুণাত্মকং জগৎ) উপর্যুপৱি (অধিপতি-ক্ষেত্ৰেণ) এবং তপতি, [অতঃ পরোৱজাঃ]। যঃ অস্তাৎ (গায়ত্ৰ্যাঃ) এতৎ (তুৱীয়ং) পদং এবং বেদ, (স বিদ্বান্) এবং হ (এবমেব) শ্ৰিয়া বশসা তপতি ॥ ৩৫৮ ॥ ৩ ॥

**শুল্লাঙ্গনাম ।**—পূর্বের শায় প্রাণ, অপান ও ব্যান, এই শব্দগ্রয়ে আটটী অঙ্কর আছে, গায়ত্রীর তৃতীয় পদেও আটটী অঙ্কর আছে; এইরূপ সংখ্যা-সাম্যবিকল্প প্রাণাদি আট অঙ্করই গায়ত্রীর তৃতীয় পাদস্মরূপ। যে লোক এইপ্রকার গায়ত্রীর তৃতীয় পাদ জানেন, তিনি জগতে যত প্রাণী আছে, সে সমুদয়কে জয় করেন।

অতঃপর গায়ত্রীর চতুর্থ পাদ কথিত হইতেছে—ইহাই গায়ত্রীর দর্শত ও পরোরজা চতুর্থ পাদ—এই যিনি তাপ দিতেছেন। যাহা চতুর্থ, তাহাই তুরীয় দর্শত; যেহেতু যেন দ্রষ্টই হইতেছেন, [বাস্তবিক-পক্ষে কিন্তু মণ্ডলমধ্যবর্তী পুরুষ দ্রষ্ট হন না; এই কারণে তাহা দর্শত]; এবং যেহেতু রংজোগুণময় এই সমস্ত জগতের উপরে উপরে অর্থাৎ অধিপতিরূপে অবস্থান করেন, সেইহেতু তিনি পরোরজাঃ। যে লোক এই প্রকারে গায়ত্রীর চতুর্থ পাদ অবগত হন, তিনিও শ্রী ও যশের দ্বারা সমস্ত জগৎকে তাপ দিয়া থাকেন ॥ ৩৫৮ ॥ ৩ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম ।**—তথা প্রাণঃ অপানঃ ব্যানঃ, এতাত্পরি প্রাণান্তভি-ধানাঙ্করাণ্যষ্টে, তচ গায়ত্র্যাত্তৃতীয়ং পদম্; যাবদিদং প্রাণিজাতম্, তাবৎ জয়তি, যোহস্য। এতদেবং গায়ত্র্যাত্তৃতীয়ং পদং বেদ। অথ অনন্তরং গায়ত্র্যাত্মিপদায়াঃ শব্দাদ্বিকারাস্তুরীয়ং পদমুচ্যতে অভিধেয়ভূতম্—অথ অস্থাঃ প্রকৃতায়া গায়ত্র্যা এতদেব বঙ্গামাণং তুরীয়ং দর্শতং পদম্, পরোরজা য এব তপতি। ১

তুরীয়দ্বিত্যাদিবাক্য-পদার্থং স্মরণেব ব্যাচষ্টে শ্রতিঃ—বদ্বৈ চতুর্থং প্রসিদ্ধং লোকে, তদিতি তুরীয়শব্দেনাভিধীয়তে। দর্শতং পদমিত্যস্য কোহর্থ ইতুচ্যতে—দদৃশ ইব, দৃশ্যত ইব হি এব মণ্ডলাস্তর্গতঃ পুরুষঃ, অতো দর্শতং পদমুচ্যতে। পরোরজা ইতাস্য পদস্য কোহর্থ ইতুচ্যতে—সর্বং সমস্তং উ হি এব এব মণ্ডলস্তঃং পুরুষঃ রংজঃ রংজোজ্ঞাতং সমস্তং লোকমিত্যর্থঃ; উপযুর্জপরি আধিপত্য-ভাবেন সর্বঃ লোকং রংজোজ্ঞাতং তপতি। উপযুর্জপরীতি বীপ্সা সর্বলোকাধি-পত্যথ্যাপনার্থ। নহু সর্বশব্দেনেব সিদ্ধস্বাদীপ্নানগিকা? নৈষ দোষঃ, যেষা-মুপরিষ্ঠাং সবিতা দৃশ্যতে, তদ্বিষয় এব সর্বশব্দঃ স্তাদিত্যাশক্তানিবৃত্যর্থ। বীপ্সা, “যে চামুঘাঃ পরাক্ষে লোকাত্তেষাষ্টে দেবকামানাঙ্গ” ইতিশ্রত্যজ্ঞরোধাঃ; তস্মাঃ সর্বাবোধার্থ। বীপ্সা। যথাসৌ সবিতা সর্বাধিপত্যলক্ষণঃ শ্রিস্তা।

বশসা চ খ্যাত্যা তপতি, এবং হৈব শ্রিয়া বশসা চ তপতি, যোহস্তা এতদেবং  
তুরীয়ং দর্শতং পদং বেদ ॥ ৩৫৮ ॥ ৩ ॥

টিকা । অথমধিতীয়পাদয়োক্তেবিষদৃষ্টিবৎ তৃতীয়ে পাদে প্রাণাদিদৃষ্টিঃ কর্তব্যেত্যাহ  
—তথেতি । নমু ত্রিপদা গায়ত্রী ব্যাখ্যাতা চে, কিমুভুরগ্রহেনেত্যাশক্যাহ—অথেতি । শক্তাত্ত্বক-  
গায়ত্রী-প্রকরণবিচ্ছেদার্থেইথশক্তঃ । যবে চতুর্থমিত্যাদিগ্রহস্ত পূর্বেণ পৌনরক্ত্যাশক্যাহ—  
তুরীয়মিতি । ইহেতি প্রকৃতবাক্যেত্যাজিঃ । যোগিভিত্তু'গ্রহ ইবেতি লক্ষ্যতে, ন তু মুখ্যমীথুরস্ত  
দৃগ্ঘৃতমতীল্লিঙ্গাদিত্যাহ—দৃগ্ঘৃত ইবেতি । 'লোকা রজাংস্যচ্যন্তে' ইতি প্রত্যস্তুরমাশ্রিত্যাহ—  
সমস্তমিতি । আধিপত্যভাবেনেতি কথং ব্যাখ্যানবিষয়াশক্যাহ—উপর্যুপরীতি । বীপ্সামাক্ষ-  
পতি—নথিতি । সর্বং রজস্তপত্তীত্যেত্যাবৈতেব সর্বাধিপত্যস্ত সিদ্ধাদ্ব ব্যর্থা বীক্ষেতি চোষং  
দূষয়তি—নৈব দোষ ইতি । যেবাং লোকানামিতি যাবৎ । মণ্ডলপুরুষস্ত নিরঙ্গশমাধিপত্য-  
মিত্যত ছান্দোগ্যান্তিমহুকুসয়তি—যে চেতি । বীজার্থবৃহুপসংহৃতি—তস্মাদিতি । চতুর্থ-  
পাদজ্ঞানস্ত ফঙ্গবস্তং কথয়তি—যথেতি ॥ ৩৫৮ ॥ ৩ ॥

**তাৰ্ত্যানুবাদ ।**—পূর্বের গ্রাহ প্রাণাদির অভিধায়ক প্রাণ, অপান ও  
ব্যান, এই তিনটী নামেতেও আটটী অক্ষর আছে; সেই অক্ষরসংঘই গায়ত্রীর  
তৃতীয় পাদ । যিনি গায়ত্রীর এই তৃতীয় পাদকে এইরূপে জানেন, তিনি, জগতে  
যে সমস্ত প্রাণী আছে, সে সমুদয়কে জয় করেন । অতঃপর শনাত্ত্বক ত্রিপদা  
গায়ত্রীর প্রতিপাদ্য চতুর্থ পাদ কথিত হইতেছে—এই যে প্রস্তাবিত, ইহাই—যাহার  
কথা পরে বলা হইবে, তাহাই তুরীয় (চতুর্থ) দর্শত পদ, এই যিনি পরোরজারূপে  
তাপ দিতেছেন ।

এখন শ্রুতি নিজেই 'তুরীয়' ইত্যাদি বাক্যান্তর্গত পদগুলির অর্থ বর্ণনা  
করিতেছেন । এই আদিত্যমণ্ডলের মধ্যবর্তী পুরুষ বেন দৃষ্টই হইতেছেন, এই  
জন্য তাহাকে 'দর্শত' পদ বলা হইতেছে । 'পরোরজাঃ' এই পদটীর অর্থ কি,  
তাহা বলিতেছেন—বেহেতু এই মণ্ডলমধ্যস্থ পুরুষ রজঃ—রজোগুণজ্ঞাত সমস্ত  
লোকের উপরে উপরে থাকিয়া অধিপতিরূপে তাপ দিয়া থাকেন । 'উপর্যু-  
পরি' এইরূপে বীপ্সা বা দ্বিক্ষিত্র উদ্দেশ্য—সর্বলোকের উপরে তাঁহার  
আধিপত্য বা প্রভুত্ব জ্ঞাপন করা । তাল, 'সর্ব' পদ থাকাতেই যথন বীপ্সার  
প্রয়োজন সিদ্ধ হইতেছে, তখন বীপ্সার আর প্রয়োজন কি? না, ইহা  
দোষাবহ হইতেছে না; কেননা, একপ আশক্ষাও হইতে পারিত যে,  
যাহাদের উপরিভাগে শৃঙ্গদেব দৃষ্ট হইয়া থাকেন, 'সর্ব' শক্তী বোধ হয়  
কেবল সেই সমুদয় লোকেরই বোধক; সেই আশক্ষা অপনয়নের নিমিত্ত  
এখানে বীপ্সার আবশ্যক রহিয়াছে; কারণ, অন্ত শ্রুতি বলিয়াছেন—'এই

সূর্যমণ্ডলের উপরে যে সমুদ্র লোক (ভোগস্থান) বিষ্ঠমান আছে, সেই সমুদ্র লোকের এবং দেবগণের কাম্য বিষয়ন্মুহৱেরও তিনি ‘ঈশ্বর’; অতএব বুঝিতে হইবে যে, নিখিল লোক বুকাইবার নিমিত্তই এখানে বীক্ষা প্রযুক্ত হইয়াছে। এই সূর্যদেব যেকোন সর্বাধিপত্যরূপ শ্রী ও যশঃ—লোকপ্রতিষ্ঠা দ্বারা তাপ দিয়া থাকেন, যিনি গায়ত্রীর এই চতুর্থ দর্শন পদ অবগত হন, তিনিও সেইরূপ শ্রী ও যশঃ দ্বারা তাপ দিয়া থাকেন ॥ ৩৫৮ ॥ ৩ ॥

সৈষা গাযত্রেতস্মিণ্টস্ত্রীয়ে দর্শতে পদে পরোরজসি প্রতিষ্ঠিতা, তবৈ তৎ সত্যে প্রতিষ্ঠিতং, চক্ষুর্বৈ সত্যম্, চক্ষুর্হি বৈ সত্যম্, তস্মাদ্ যদিদানীং দ্বৌ বিবদমানাবেয়াতাম—অহমদর্শম-হমশ্রোষমিতি, য এব ক্রয়াদহমদর্শমিতি, তস্মা এব শৰ্দধ্যাম। তবৈ তৎ সত্যং বলে প্রতিষ্ঠিতম্, প্রাণে বৈ বলম্, তৎ প্রাণে প্রতিষ্ঠিতম্, তস্মাদাহুর্বলংসত্যাদোগীয় ইত্যেবম্ বেষা গাযত্র্যধ্যাত্মং প্রতিষ্ঠিতা, সা হৈষা গয়াঃস্তত্ত্বে, প্রাণ বৈ গয়াস্তৎ প্রাণাঃস্তত্ত্বে, তদ্যদগ্যাঃস্তত্ত্বে তস্মাদ্ গায়ত্রী নাম, স্যামেবামুণ্ড সাবিত্রীমন্ত্বাহৈবে সা, স যস্মা অন্ত তস্ত প্রাণাঃস্ত্রায়তে ॥ ৩৫৯ ॥ ৪ ॥

সর্বলার্থং ।—সা এষা (উক্তা ত্রিপদা) গায়ত্রী এতস্মিন् (যথোক্তে) তুরীয়ে পরোরজসি দর্শতে পদে প্রতিষ্ঠিতা। তৎ (তুরীয়ং পদং) তৎ (তস্মিন্দ) সত্যে প্রতিষ্ঠিতম্। চক্ষুঃ বৈ (প্রসিদ্ধৌ) সত্যম্; হি (যস্মাঽ) চক্ষুঃ বৈ (এব) সত্যম্; তস্মাঽ হেতোঃ, ইদানীমপি ষৎ (যদি) অহং অদর্শং (দৃষ্টবান् অশ্চি), অহং অশ্রোষম্ (শ্রতবানশ্চি) ইতি বিবদমানৌ দ্বৌ এয়াতাঃ (আগচ্ছতঃ); [তত্ত্ব] যঃ এবং ক্রয়াৎ—অহম্ অদর্শম্ ইতি, তবৈ (দর্শকায়) এব শৰ্দধ্যাম (শ্রদ্ধাঃ কুর্মঃ, ন পুনঃ শ্রতবতে)। তৎ সত্যং বলে প্রতিষ্ঠিতম্; প্রাণঃ বৈ বলম্, তৎ (সত্যং) প্রাণে প্রতিষ্ঠিতম্; তস্মাঽ হেতোঃ বলং সত্যাদ্ ওগীয়ঃ (ওজীয়ঃ বলবন্তরম্) ইতি আভঃ (কথযন্তি) [খাবয়ঃ] ।

এবং (উক্তেন প্রকারেণ) উ (অপি) এষা গায়ত্রী অধ্যাত্মং (দেহসম্বন্ধিনি প্রাণে) প্রতিষ্ঠিতা। সা এষা গায়ত্রী হ গয়ান্ তত্ত্বে (ত্রাতবতী)। [গয়াঃ কে? ত্রাহ—] প্রাণঃ বৈ গয়াঃ, তৎ প্রাণান् (গায়কান্) তত্ত্বে; তৎ (তত্ত্ব) ষৎ

( যম্মাং ) গৱান् তত্ত্বে ( ত্রায়তে ), তম্মাং গায়ত্রী নাম ( গায়ত্র্যা গায়ত্রীত্বং প্রসিদ্ধমিত্যর্থঃ ) । সঃ ( আচার্যঃ ) ষাং অমুং সাবিত্রীং ( সবিত্রদেবতাকাং গায়ত্রীং ) এব অম্বাহ ( উপনীতং মাণবকং উপদিশতি ), সা ( সাবিত্রী ) এষা ( প্রাণাধিষ্ঠিতা গায়ত্রী ) এব ( নাঞ্চা ) ; সঃ ( আচার্যঃ ) যষ্টে ( মাণবকায় ) অম্বাহ, তস্ম প্রাণান্ত ত্রায়তে ( অধর্ম্মাং রক্ষতীত্যর্থঃ ) ॥ ৩৫৯ ॥ ৪ ॥

**শূলাচুল্লাঙ্ঘন ১—**এই যে, পূর্বে ত্রিপদা গায়ত্রীর কথা বলা হইয়াছে, সেই গায়ত্রী এই পরোরজা দর্শনামক তুরীয় ( চতুর্থ ) পদে প্রতিষ্ঠিত আছে ; সেই চতুর্থ পদটী আবার সত্যে প্রতিষ্ঠিত । [ সত্য কি ? ] চক্ষুই সত্য বলিয়া প্রসিদ্ধ ; সেই কারণেই এখনও যদি দুইজন লোক [ কোন বিষয় লইয়া ] বিবাদ করিতে করিতে আইসে, তন্মধ্যে একজনে যদি বলে, আমি ইহা দেখিয়াছি— প্রত্যক্ষ করিয়াছি, আর অপর ব্যক্তি যদি বলে, আমি ইহা শুনিয়াছি ; তাহা হইলে, তাহাদের মধ্যে যে ব্যক্তি বলে, আমি প্রত্যক্ষ করিয়াছি, সেই প্রত্যক্ষদর্শীর কথাতেই আমরা শুন্দা করিয়া ধাকি । সেই তুরীয় পদের আশ্রয়ভূত সেই সত্যও আবার বলে প্রতিষ্ঠিত । [ বল কি ? ] না, প্রাণই বল ; কেননা, বল সাধারণতঃ প্রাণেরই অধীন ; সেই কারণেই লোকে সত্য অপেক্ষাও প্রাণের শ্রেষ্ঠত্ব নির্দেশ করিয়া থাকে ; উক্ত গায়ত্রী এই প্রকারে অধ্যাত্ম প্রাণে প্রতিষ্ঠিত রহিয়াছে । < সেই এই গায়ত্রী গয়সমুহকে ত্রাণ করে ( দুঃখরহিত করে ) ; প্রাণসমুহই গয় ( গায়ত্রীর গায়ক ) ; সেই প্রাণরূপী গয়সমুহকে ত্রাণ করে । যেহেতু গয়সমুহকে ত্রাণ করে, সেই হেতুই ‘গায়ত্রী’ নাম প্রসিদ্ধ । আচার্য যে, উপনীত বালককে এই সাবিত্রীর—সূর্যদেবতক গায়ত্রীর যথানিয়মে উপদেশ করেন, এই গায়ত্রীই সেই সাবিত্রী । তিনি যাহাকে উপদেশ করেন, তাহার প্রাণকে পরিত্রাণ করেন ॥ ৩৫৯ ॥ ৪ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ১—**সৈবা ত্রিপদোক্তা যা ত্রৈলোক্য-ত্রৈবিষ্ট-প্রাণলক্ষণা গায়ত্রী, এতম্মিংশচতুর্থে তুরীয়ে দর্শনে পদে পরোরজসি প্রতিষ্ঠিতা, মুর্ত্তামূর্ত্তরসত্ত্ব-দ্যাদিত্যস্তু ; বসাপাম্বে হি বস্ত নীরসমপ্রতিষ্ঠিতং ভবতি ; যথা কার্ত্তাদি দক্ষসারম্,

তদ্বৎ । তথা মূর্ত্তিমূর্ত্তি অবকং জগত্ত্বিপদা গায়ত্রী আদিত্যে প্রতিষ্ঠিতা, তদ্বস্তুৎ সহ ত্রিভিঃ পাদৈঃ; তবে তুরীয়ং পদং সত্যে প্রতিষ্ঠিতম্ । কিং পুনস্তুৎ সত্যম্? উচ্যতে,—চক্ষুর্বৈ সত্যম্; কথং চক্ষুঃ সত্যমিত্যাহ—প্রসিদ্ধমেতৎ চক্ষুর্হি বৈ সত্যম্ । কথং প্রসিদ্ধতেত্যাহ—তস্মাদ্, যদি, ইদানীবে দ্বৌ বিবদমানেী বিরুদ্ধং বদমানেী এবাতামাগচ্ছয়াতাম—অহমদৰ্শং দৃষ্টবানশ্চীতি, অন্ত আহ—অহমশ্রোষম্—ত্বরা দৃষ্টং ন তথা তদ্বস্তুতি; তরোর্য এবং ক্রয়াৎ—অহমদ্বাক্ষমিতি, তস্মা এব শৰ্দধ্যাম, ন পুনর্যো ক্রয়াৎ অহমশ্রোষমিতি । শ্রোতুমূর্খা শৰণমপি সন্তবতি, ন তু চক্ষুর্বো মৃষা দর্শনম্ । তস্মান্ন অশ্রোষমিত্যজ্ঞবতে শৰ্দধ্যাম । তস্মাদ্বৎ সংপ্রতিপত্তিহেতুত্বাদ সত্যং চক্ষুঃ; তস্মিন্স্তো চক্ষুর্হি সহ ত্রিভিরিতরৈঃ পাদৈস্তৰীয়ং পদং প্রতিষ্ঠিতমিত্যর্থঃ । উক্তং,—“স আদিত্যঃ কশ্মিন্স্তো প্রতিষ্ঠিত ইতি, চক্ষুর্হি” ইতি । ১

২ । তবে তুরীয়পদাশ্রয়ং সত্যং বলে প্রতিষ্ঠিতম্ । কিং পুনস্তুত্বম্? ইত্যাহ—প্রাণে! বৈ বলম্; তস্মিন্স্তো প্রাণে বলে প্রতিষ্ঠিতং সত্যম্ । তথাচোক্তম্—“স্মত্বে তদোত্থং প্রোতঞ্চ” ইতি । যস্মাদ্বলে সত্যং প্রতিষ্ঠিতম্, তস্মাদাহঃ—বলং সত্যাদোগীয়ঃ ওজীয়ঃ ওজস্ত্বমিত্যর্থঃ । লোকেহপি ষশ্মিন্স্তো হি যদাশ্রিতং ভবতি, তস্মাদাশ্রিতাদাশ্রয়স্তু বলবন্তরস্তং প্রসিদ্ধম্; ন হি দুর্বলং বলবতঃ কচিদাশ্রয়ভূতং দৃষ্টম্ । এবযুক্তত্বায়েন তু এবা গায়ত্রী অধ্যাত্মাধ্যাত্মে প্রাণে প্রতিষ্ঠিতা । সৈবা গায়ত্রী প্রাণঃ; অতো গায়ত্র্যাং জগৎ প্রতিষ্ঠিতম্; ষশ্মিন্স্তো সর্বে দেবা একং ভবতি, সর্বে বেদাঃ, কর্মাণি ফলঞ্চ, সৈবং গায়ত্রী প্রাণরূপা সতী জগত আঘা । ২

সা হ এষা গয়ান্ন তত্ত্বে ত্রাত্ববতী । কে পুনর্গয়াঃ? প্রাণা বাগাদয়ো বৈ গয়াঃ, শক্তকরণাং; তান্ন তত্ত্বে সৈধা গায়ত্রী; তৎ তত্ত্ব যৎ যস্মাদ্ব গয়ান্ন তত্ত্বে, তস্মাদ্ব গায়ত্রী নাম; গয়ত্রাণাদ্ব গায়ত্রীতি প্রথিতা । স আচার্য্য উপনীয় মাণবকষ্টবৰ্ষে যামেব অমৃৎ সাবিত্রীং সবিত্বদেবতাকাম্য অন্বাহ—পচ্ছঃ অর্কুচ্চশঃ সমস্তাঙ্গ, এবেব স সাক্ষাৎ প্রাণে জগত আঘা মাণবকায় সমর্পিতা ইহ ইদানীং ব্যাধ্যাতা, নাগ্না । স আচার্য্যঃ যদৈব মাণবকায় অন্বাহ অনুবক্তি, তন্ম মাণবকষ্ট গয়ান্ন প্রাণান্ন ত্রায়তে নরকাদিপতনাং ॥ ৩৫৯ ॥ ৪ ॥

টীকা । অভিধানাভিধেয়াভিকাঃ গায়ত্রীঃ ব্যাখ্যায়াভিধানশ্চাভিধেয়ত্বমাহ—সৈবেতি । আদিত্যে প্রতিষ্ঠিতা মূর্ত্তিমূর্ত্তি গায়ত্রীত্যত্র হেতুমাহ—মূর্ত্তিতি । ভবতু মূর্ত্তিমূর্ত্তি শাস্ত্রেণাদিত্যত্র তৎসারস্তং, তথাপি কথং গায়ত্র্যান্তংপ্রতিষ্ঠং, পৃথগেব সা মূর্ত্তিমূর্ত্তি গায়ত্রী

স্তাদপ্তিষ্ঠিতেতি শেষঃ। সারাদৃতে স্বাতন্ত্র্যেণ মূর্ত্তাদের হিতিরিতি হিতে ফলিতমাহ—তথেতি। আদিত্যস্ত স্বাতন্ত্র্যং বারয়তি—তবে ইতি। তৎশব্দস্তানৃতবিপরীতবাখিয়তঃ শক্তাস্তাৱা বারয়তি—কিং পুনরিত্যাদিনা। চক্ষুঃ সত্যতে প্রমাণাভাবং শক্তিঃ দৃষ্যতি—কথমিত্যাদিনা। শ্রোতৃর শ্রুতাবে হেতুমাহ—শ্রোতুরিতি। জ্ঞানুগি মৃষাদৰ্শনং সংভবতীজ্যা-শক্ত্যাহ—ন হিতি। কচিং কথক্ষিঃ সংভবেহপি শ্রোতৃপেক্ষয়া স্তুরি বিশাসো দৃষ্টো লোকস্ত্রে-ত্যাহ—তস্মাদ্বেতি। বিশাসাতিশয়ফলমাহ—তস্মাদিতি। আদিত্যস্ত চক্ষুৰি প্রতিষ্ঠিতঃ পঞ্চমেহপি অতিপাদিতমিত্যাহ—উভং চেতি। ১

সত্যস্ত স্বাতন্ত্র্যং প্রত্যাহ—তবে ইতি। সত্যস্ত আশপ্রতিষ্ঠিতঃ পাঞ্চমিকমিত্যাহ—তথাচেতি। সুত্রং আশো বায়ুঃ। তচ্ছবেন সত্যশব্দিতসর্বলভূতগ্রহণম্। সত্যং বলে প্রতিষ্ঠিতমিত্যত্র লোকপ্রসিদ্ধিঃ প্রমাণয়তি—তস্মাদিতি। তদেবোপপাদয়তি—লোকেহপীতি। তদেব ব্যতিরেকমুখেনাহ—ন হীতি। এতেন গায়ত্র্যাঃ সূত্রাত্মকং সিদ্ধমিত্যাহ—এবমিতি। তশ্চিন্দ্রৰ্থে বাক্যং যোজয়তি—সৈয়েতি। গায়ত্র্যাঃ আগতে কিং সিদ্ধাতি, তদাহ—অত ইতি। তদেব স্পষ্টয়তি—যশ্চিন্দ্রিত্যাদিনা। ২

গায়ত্রীনামনির্বচনেন তঙ্গ। জগজ্জীবনহেতুমাহ—স। হৈষেতি। অয়োত্তশ্রীরং সপ্তম্যর্থঃ। গায়ন্তীতি গয়া বাঞ্চপলক্ষিতাশচক্ষুরাদয়ঃ। ত্রাঙ্গণ্যমূলভেন স্তত্যর্থঃ গায়ত্র্য। এব সাবিত্রীমাহ—স আচার্য ইতি। পচ্ছঃ পাদশঃ। সাবিত্র্যা গায়ত্রীঃ সাধয়তি-স ইতি। অতঃ সাবিত্রী গায়ত্রীতি শেষঃ॥ ৩৫৯ ॥ ৪ ॥

**তাত্ত্বাচুরূপাদ ।**—পূর্বে বে ত্রেলোক্যাত্মক, ত্রুটীবিদ্যাত্মক ও প্রাণ-স্বরূপ গায়ত্রীর কথা বলা হইয়াছে, সেই ত্রিপদা গায়ত্রী পরোরজা ও দর্শত-স্বরূপ এই চতুর্থ পদে প্রতিষ্ঠিত; কেননা, জগতে মূর্ত্তি (সুল আকৃতি-সম্পন্ন) ও অমূর্ত যত পদাৰ্থ আছে, এই আদিত্য সে সমুদয়ের রস বা সারভূত। রসের অভাবে বস্তুমাত্রাই নীৱস হইয়া অবস্থানের অব্যোগ্য হইয়া থাকে; বেষন দশ্ম হইলে কাঠাদির অবস্থা হয়, ইহাও সেইরূপ। মূর্ত্তামূর্ত্তি জগদাত্মক ত্রিপদা গায়ত্রীও পাদত্রয়ের সহিত নিজের সারভূত আদিত্যে অবস্থিত আছে; সেই চতুর্থ পদটীও আবার সত্যে প্রতিষ্ঠিত। সেই সত্য পদাৰ্থটী কি? তাহা বলা হইতেছে—চক্ষু হইতেছে সেই সত্যপদাৰ্থ। ভাজ, চক্ষু সত্য-স্বরূপ কিৱাপে? তাহা বলা যাইতেছে—যেহেতু এখনও যদি দুইজন বিবদমান—বিৰুদ্ধ কথা বলিতে বলিতে আসিয়া উপস্থিত হয়; একজন বলে—আমি দেখিয়াছি—চাকুৰ প্রত্যক্ষ কৱিয়াছি, আৱ অপৱে যদি বলে—আমি শুনিয়াছি—তুমি যাহা দেখিয়াছ, তাহা সেৱুপ নহে। এই উভয়ের মধ্যে যে ব্যক্তি এইৱেপ বলে যে, আমি প্রত্যক্ষ কৱিয়াছি, আমৱা তাহাকেই শ্রুতা বা

বিশ্বাস করিয়া থাকি ; কিন্তু যে ব্যক্তি ‘আমি শুনিয়াছি’ বলে, তাহাকে শ্রদ্ধা করি না ; কেননা, শ্রোতার ভুল শ্রবণও সন্তুষ্ট হইতে পারে, কিন্তু চক্ষু দ্বারা আন্ত দর্শন সন্তুষ্ট হয় না । সেইহেতু সত্যপ্রতীতির হেতু বা উপায় বলিয়া চক্ষু হইতেছে—সত্য । গায়ত্রীর চতুর্থ পদটি অপর পত্রত্রয়ের সহিত এই চক্ষুঃস্বরূপ সত্যে প্রতিষ্ঠিত আছে ; অগ্ন্ত্রও উক্ত আছে যে, ‘সেই আদিত্য কোথায় প্রতিষ্ঠিত ? [ উক্তর— ] চক্ষুতে [ প্রতিষ্ঠিত ]’ ইতি । ১ ।

সেই তুরীয় পদের আশ্রয়ভূত সত্যও আবার বলে প্রতিষ্ঠিত । সেই বল আবার কে ? হাঁ, বলা যাইতেছে—প্রাণ হইতেছে বল ; সেই প্রাণকূপী বলে সত্য প্রতিষ্ঠিত আছে, ‘সূত্রসংজ্ঞক প্রাণে সেই বল ওত-প্রোত রহিয়াছে’ । এই শ্রতিতেও সেই কথাই উক্ত হইয়াছে । যেহেতু বলেতেই সত্য প্রতিষ্ঠিত, সেই হেতু বিজ্ঞ লোকেরা বলিয়া থাকেন যে, সত্য অপেক্ষাও বল উগীর অর্থাৎ সমধিক শক্তিমান् । আশ্রিত অপেক্ষা আশ্রয়ের যে, অধিক বলবত্তা, ইহা লোকপ্রসিদ্ধও বটে ; জগতে কোথাও দুর্বলকে বলবানের আশ্রয় হইতে দেখা যায় না । যথোক্ত প্রণালীকৰ্মে এই গায়ত্রী অধ্যাত্ম অর্থাৎ দেহসমূহ প্রাণে আশ্রিত রহিয়াছে । এই গায়ত্রীই প্রাণস্বরূপ ; এই কারণে সমস্ত জগৎই গায়ত্রীতে প্রতিষ্ঠিত । ‘সমস্ত দেবতা, সমস্ত বেদ, সমস্ত কর্মফল যে প্রাণেতে একীভূত হইয়া যায়,’ এই গায়ত্রী সেই প্রাণস্বরূপ বলিয়াই জগতেরও আত্মস্বরূপ । ২

সেই এই গায়ত্রীই গয়সমূহকে ত্রাণ করিয়াছে । ‘গয়’ কাহারা ? না, প্রাণসমূহ ; শব্দোচ্চারণের সাধন বলিয়া ইঞ্জিয়েগণ ‘গয়’ নামে প্রসিদ্ধ । যেহেতু গয়সমূহকে ত্রাণ করিয়াছে ও করিতেছে, সেই হেতু ‘গায়ত্রী’ নাম প্রসিদ্ধ । আচার্য ( ১ ) অষ্টবর্ষবয়স্ক বালককে উপনীত করিয়া এই যে সাবিত্রীকে—সূর্যদৈবতক গায়ত্রীকে এক এক পাদ, অর্ক পাদ ও সমস্ত বা ত্রিপাদ করিয়া উপদেশ করেন, এখানে যে গায়ত্রীর কথা বর্ণিত হইল, সাক্ষাৎ প্রাণ-

( ১ ) তাৎপর্য—মহু বলিয়াছেন—“উপনীয় দদন্দে আচার্যঃ পরিকীর্তিঃ ।” অর্থাৎ যিনি উপনয়ন সংস্কার সম্পাদন করিয়া বেদবিষ্ণু শিক্ষা দেন, তিনি ‘আচার্য’ । এইরূপ আচার্যাই যথার্থ শুল্কপদবাচ্য । ইহা ছাড়া আর একপ্রকার আচার্যের লক্ষণ আছে, তাহা এই—“আচিলোতি চ শাস্ত্রার্থম্ আচারে স্থাপযত্যপি । স্বয়মাচরতে যমাদাচার্যাস্তেন কীর্তিঃ ।” অর্থাৎ যিনি শাস্ত্রের সারার্থ সংগ্রহ করেন, লোককে সদাচার শিক্ষা দেন, এবং নিজেও তদন্তুরূপ আচরণ করেন, তাহাকে আচার্য বলা হয় ।

স্বরূপ জগদাত্মা সেই গায়ত্রীকেই তিনি মাণবককে প্রদান করিয়া থাকেন, অন্ত কিছু নহে। সেই আচার্য, বে মাণবককে (উপনীত বালকে) এইরূপে উপদেশ প্রদান করেন, সেই মাণবককে (প্রাণসমুহকে) নরক-নিপাত হইতে পরিত্রাণ করিয়া থাকেন ॥৩৫৯॥৮॥

তাঃ হৈতামেকে সাবিত্রীমনুষ্টুভমন্ত্বাহৰ্বাগনুষ্টুবেতম্বাচমনু-  
ক্রম ইতি, ন তথা কুর্যাদগায়ত্রীমেব সাবিত্রীমনুক্রয়াৎ, যদিহ  
বা অপ্যেবংবিদ্ বহিব প্রতিগৃহ্ণাতি ন হৈব তদগায়ত্র্যা একঞ্চন  
পদং প্রতি ॥ ৩৬০ ॥ ৫ ॥

**সরলার্থঃ ১—**[ অত প্রতীতিপ্রভেদ উচ্যতে—“তাঃ হৈতাম্” ইত্যা-  
দিন। ] একে (কেচিং শাখিনঃ) বাক্য অনুষ্টুপঃ ; এতৎ (এবং যথাস্থান, তথা) বাচং অনুক্রমঃ (বরং মাণবকারু কথয়ামঃ, ইতি বদন্তঃ সন্তঃ) তাঃ হ এতাঃ (আচার্যেণ মাণবকারু উপদিষ্টাঃ) সাবিত্রীঃ অনুষ্টুভঃ (অনুষ্টুপ্চন্দোময়ীম্) অন্তর্ভুক্তঃ (কথয়ন্তি) ইতি। [ শৃঙ্গিরত্র স্বপিঙ্গাস্তমাহ—] ন তথা কুর্যাত (গায়ত্রীমিমাম্ অনুষ্টুভঃ ন বিদ্যাত), [ অপি তু ] গায়ত্রীম্ এব সাবিত্রীম্ অনুক্রয়াৎ [ আচার্যঃ ], [ ন তু অনুষ্টুভঃ ]। [ অতঃপরং বিদ্যাফলমুচ্যতে—] যদি হ বৈ এবংবিদ্ (যথোক্তবিজ্ঞানসম্পন্নঃ) বহু প্রতিগৃহ্ণাতি ইব (প্রতিগ্রহস্ত  
অসত্যতাঃ সূচয়িতুম্ ইবশব্দঃ), তৎ (প্রতিগ্রহবাহল্যঃ) গায়ত্র্যাঃ একঞ্চন (একমপি) পদং প্রতি ন (একস্যাপি গায়ত্রীপাদশ্চ অপকর্ষং সাধয়িতুং ন  
সমর্থমিত্যর্থঃ ) ॥৩৬০॥৫॥

**অূলাচুল্লাস্ত ১—**অপর বেদশাখীরা বলিয়া থাকেন যে, বাক্য  
হইতেছে অনুষ্টুপ্চন্দঃ ; [ সেই বাক্যই সরস্বতী ] ; আমরা মাণবককে  
এই বাক্যস্বরূপা সরস্বতীরই উপদেশ করিয়া থাকি ; অতএব সাবিত্রী—  
যাহা মাণবককে উপদেশ করা হইয়া থাকে, প্রকৃতপক্ষে তাহা  
অনুষ্টুপ্চন্দোময়ী (কিন্তু গায়ত্রীচন্দোযুক্তা নহে)। [ শৃঙ্গি বলিতে-  
ছেন ] না—সেরূপ করিবে না, অর্থাৎ সাবিত্রীকে অনুষ্টুপ্চ বলিয়া  
উপদেশ করিবে না ; পরন্তু সাবিত্রীকে গায়ত্রী বলিয়াই উপদেশ  
করিবে। এবংবিধি গায়ত্রী-তত্ত্ববিদ্ পুরুষ যদি কখনও বহু প্রতিগ্রহ  
করিতেছে বলিয়াও অনেক হয়, [ বাস্তবিকপক্ষে সর্বাত্মাবাপন্ন

তাহার পক্ষে অল্প বা বহু কিছুই নাই]। বুঝিতে হইবে যে, তাহা গায়ত্রীর একটী পদের পক্ষেও যথেষ্ট নহে ॥ ৩৬০ ॥ ৫ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।**—তামেতাং সাবিত্রীঃ হ একে শাখিমোহনুষ্টুভম্ অনুষ্টুপ্প্রভবাম্ অনুষ্টুপ্চন্দনাম্ অব্রাহঃ উপনীতায় । তদভিপ্রায়মাহ—বাগ-  
নুষ্টুপ্ ; বাক্ চ শরীরে সরস্বতী ; তামের হি বাচঃ সরস্বতীঃ মাণবকার অনুক্রম  
ইত্যেতদন্তঃ । ন তথা কুর্য্যাঃ, ন তথা বিশ্বাঃ, যত্তে আহঃ, মৃবৈব তৎ । কিং  
তর্হি ? গায়ত্রীমেব সাবিত্রীমনুক্রব্রাঃ । কস্মাঃ ? বশ্বাঃ প্রাণে গায়ত্রীভুক্তম্ ।  
প্রাণে উক্তে, বাক্ চ সরস্বতী চাত্তে চ প্রাণাঃ সর্বঃ মাণবকার সমর্পিতঃ ভবতি ।

কিঞ্চ, ইদং প্রাসঙ্গিকমুক্তা গায়ত্রীবিদং স্তোতি—যদি হ বৈ অপি এবংবিদু  
বহিরব, ন হি তস্য সর্বাত্মনো বহু নামাস্তি কিঞ্চিং, সর্বাত্মকস্ত্বাদিত্যৰ্থঃ ; প্রতি-  
গৃহ্ণাতি, ন হৈব তৎ প্রতিগ্রহজাতঃ গায়ত্র্যা একচন একমপি পদং প্রতি-  
পর্যাপ্তম্ ॥ ৩৬০ ॥ ৫ ॥

টীকা । মতান্তরমুক্তাবয়তি—তামেতামিতি । ‘তৎ সবিতুবৃণীমহে বয়ঃ দেবত্ত ভোজনম্ ।  
শ্রেষ্ঠঃ সরবধাতমং তুরং ভগস্ত ধীমহি’ ইতানুষ্টুভং সাবিত্রীমাহঃ, সবিতুদেবতাকস্ত্বাদিত্যৰ্থঃ ।  
উপনীতস্ত মাণবকস্ত প্রথমতঃ সরস্বত্যাঃ বর্ণাঞ্জিকায়াঃ সাপেক্ষতঃ ত্বোত্তয়িতুঃ হিশক্ষঃ ।  
দূষয়তি—নেত্যাদিনা । নব্রপেক্ষিতবাগাত্মকসরস্বতীসমর্পণং বিনা গায়ত্রীসমর্পণমযুক্তমিতি  
শক্তিঃ পরিহরতি—কস্মাদিত্যাদিনা । যদি হেত্যাদেরক্তব্যস্ত গ্রহস্থাব্যবহিতপূর্বগ্রহসংগতি-  
মাশক্ষ্যাহ—কিংচেদমিতি । সাবিত্র্যা গায়ত্রীভুক্তিঃ যাবৎ । ইবশক্ষারং দর্শয়তি—ন হীতি ।  
ধৃতপি বহু প্রতিগৃহ্ণাতি বিষ্঵ানিতি পূর্বেণ সংবক্ষঃ । তথাপি ন তেন প্রতিগ্রহজাতেনেকস্তাপি  
গায়ত্রীপদস্ত বিজ্ঞানফলং মুক্তং স্থানং দূরতস্ত দোষাধায়কস্ত তঙ্গেত্যৰ্থঃ ॥ ৩৬০ ॥ ৫ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—কোন কোন বেদশাখীরা সেই এই সাবিত্রীকে  
অনুষ্টুপ্ অর্থাঃ অনুষ্টুপ্চন্দনোময়ী বলিয়া উপনীত বালককে উপদেশ করিয়া  
থাকেন । তাহাদের অভিপ্রায় বলিতেছেন—তাহারা বলিয়া থাকেন যে,  
বাক্হ অনুষ্টুপ্, এবং সেই বাক্হ শরীরমধ্যে সরস্বতীরূপে (বাণীরূপে)  
অবস্থিতা ; আমরা মাণবককে সেই বাক্—সরস্বতীরই উপদেশ করিয়া থাকি ।  
[ স্বয়ং শ্রতি বলিতেছেন যে, ] না—সেইরূপ করিবে না, অর্থাঃ সেইরূপ বুঝিবে  
না ; কারণ, তাহারা যাহা বলিয়া থাকেন, তাহা সম্পূর্ণ মিথ্যা বা ভাস্তিপূর্ণ ।  
তবে কিরূপ (উপদেশ করিবে) ? না, গায়ত্রী বলিয়াই সাবিত্রীর উপদেশ  
করিবে । কারণ ? যেহেতু পূর্বেই বলা হইয়াছে যে, প্রাণই গায়ত্রী ; স্বতরাঃ  
প্রাণের (প্রাণক্রপা গায়ত্রীর) উপদেশ করিলেই (প্রাণের অধীন) বাক্,

সরস্বতী এবং অগ্নাত সমস্ত প্রাণ বা ইন্দ্রিয়বর্গই মাণবককে উপদেশ করা হইয়া থার্ন।

অতঃপর, প্রসঙ্গগত কথা শেষ করিয়া গায়ত্রীবিদ্ব পুরুষের প্রশংসা করিতেছেন—এবংবিধি গায়ত্রীতত্ত্ব পুরুষ যদি কথনও বহুই প্রতিগ্রহ করেন, বাস্তবিকপক্ষে কিন্তু তাহার নিকট বহু কিছু নাই; কারণ, বিচারলে তিনি সর্বাত্মভাব লাভ করিয়াছেন; স্বতরাং তাহার আবার বহু কি? তথাপি সেই সমস্ত প্রতিগ্রহ গায়ত্রীর একটী পদের পক্ষেও যথেষ্ট হুন না ॥৩৬০॥৫॥

স য ইমাত্ম্বীল্লোকান্পূর্ণাং প্রতিগৃহীয়াৎ সোহস্তা এতৎ  
প্রথমং পদমাপ্নুয়াৎ, অথ যাবতীয়ং ত্রয়ীবিদ্যা যস্তাবৎ প্রতিগৃহীয়াৎ  
সোহস্তা এতদ্বিতীয়ং পদমাপ্নুয়াদথ যাবদিদং প্রাণি, যস্তাবৎ  
প্রতিগৃহীয়াৎ, সোহস্তা এতত্ত্বীয়ং পদমাপ্নুয়াদথাস্তা এতদেব  
তুরীয়ং দর্শতং পদং পরোরজায এষ তপতি, নৈব কেনচনাপ্যং  
কৃত উ এতাবৎ প্রতিগৃহীয়াৎ ॥ ৩৬১ ॥ ৬ ॥

**সম্মতার্থঃ ।**—সঃ যঃ ( গায়ত্রীবিদ্ব ) পূর্ণাং ( ধনরত্নাচ্যান্ব ) ইমান্ব ত্রীন্  
( পৃথিব্যাদীন্ব ) লোকান্পূর্ণাং প্রতিগৃহীয়াৎ, সঃ ( প্রতিগ্রাহী ) অস্তাঃ ( গায়ত্র্যাঃ )  
এতৎ ( যথোক্তং ) প্রথমং পদম্ব আপ্নুয়াৎ ( তৎ গায়ত্র্যাঃ প্রথমপদ-বিজ্ঞান-  
ফলমিতি ভাবঃ ), অথ ( পক্ষান্তরে ) ইয়ং ত্রয়ী বিদ্যা ( বেদবিদ্যা ) যাবতী,  
যঃ তাবৎ প্রতিগৃহীয়াৎ, সঃ ( প্রতিগ্রাহী ) অস্তাঃ ( গায়ত্র্যাঃ ) এতৎ দ্বিতীয়ং  
পদম্ব আপ্নুয়াৎ ( দ্বিতীয়পদবিজ্ঞানেন স উপভুজ্যতে ইতি ভাবঃ )। অথ  
ইদং প্রাণি ( প্রাণি জগৎ ) যাবৎ, যঃ ( গায়ত্রীবিদ্ব ) তাবৎ প্রতিগৃহীয়াৎ,  
সঃ ( প্রতিগ্রাহী ) অস্তাঃ এতৎ তৃতীয়ং পদম্ব আপ্নুয়াৎ; ( এবংবিধৈঃ প্রতি-  
গ্রহেঃ ন তস্য কিঞ্চিং হীরতে ইত্যাশয়ঃ )। অথ অস্তাঃ ( গায়ত্র্যাঃ ) এতদেব  
তুরীয়ং দর্শতং পদম্ব—য এষ পরোরজাঃ ( আদিত্যঃ ) তপতি। তৎ ( তুরীয়ং পদং )  
কেনচন ( কেনাপি প্রতিগ্রহেণ ) আপ্যং ( আপ্যং ) ন ভবতি। [ যতঃ ] কৃতঃ  
( কস্মাত্স্থানাত্ম ) এতাবৎ ( এতৎপরিমাণং বস্তু ) প্রতিগৃহীয়াৎ ? ( ন কুতো-  
হপি, অসম্ভবাদিতি ভাবঃ ) ॥৩৬১॥৬॥

**মূলাচুলান্দ ।**—উক্ত প্রকারে গায়ত্রীতত্ত্ব কোন লোক

যদি ত্রিলোকও প্রতিগ্রহ করেন, [ তাহা হইলেও বুঝিতে হইবে যে, ] সেই প্রতিগ্রহ গায়ত্রীর একটীমাত্র পদকে প্রাপ্ত হন, অর্থাৎ প্রথম পদবিজ্ঞানের ফল মাত্র ; আর যদি কেহ ত্রয়ী বিষ্টাৱ ( বেদবিষ্টাৱ ) সমপরিমাণ প্রতিগ্রহ করেন, তাহা হইলে, সেই প্রতিগ্রহও গায়ত্রীর দ্বিতীয় পদবিজ্ঞানের ফল প্রাপ্ত হন ; আর কেহ যদি প্রাণিজগতের সমপরিমাণ প্রতিগ্রহ করেন, তাহা হইলে সেই প্রতিগ্রহকারী গায়ত্রীর তৃতীয় পদ জানার ফলপ্রাপ্ত হন । তাহার পর, গায়ত্রীর এই যে দৰ্শত চতুর্থ পদ, যাহা আদিত্যরূপে তাপ দিতেছেন, গায়ত্রীর সেই চতুর্থ পদটী কোন প্রতিগ্রহ দ্বাৰা প্রাপ্ত নহে ; কাৰণ, লোকে কোথা হইতে তাহার তুল্যপরিমাণ বস্তু প্রতিগ্রহ কৰিবে ? অর্থাৎ গায়ত্রীর চতুর্থ পদেৱ তুল্যপরিমাণ বস্তু ত জগতে নাই ॥ ৩৬১ ॥ ৬ ॥

**শাঙ্কৰভাষ্যম্ ।**—স য ইমাঃ স্তুন—স যো গায়ত্রীবিদ্ ইমান् ভূরাদীন্ ত্রীন্ গোৰ্খাদিধনপূর্ণান্ লোকান্ প্রতিগৃহীয়াৎ, স প্রতিগ্রহঃ অস্তা গায়ত্র্যাঃ এতৎ প্রথমৎ পদং বন্ধ্যাধ্যাতম্ আপ্নুয়াৎ, প্রথমপদবিজ্ঞানফলং তেন ভূজ্ঞং স্থানং, ন অধিকদোষোৎপাদকঃ স প্রতিগ্রহঃ । অথ পুনর্ধাৰতী ইয়ং ত্রয়ী বিষ্টা, যত্তাৰং প্রতিগৃহীয়াৎ, সোহস্তা এতদ্বিতীয়ং পদমাপ্নুয়াৎ, দ্বিতীয়পদবিজ্ঞানফলং তেন ভূজ্ঞং স্থানং । তথা যাবদিদং প্রাণি, যত্তাৰং প্রতিগৃহীয়াৎ, সোহস্তা এতত্ত্বীয়ং পদমাপ্নুয়াৎ, তেন তৃতীয়পদবিজ্ঞানফলং ভূজ্ঞং স্থানং ।

কল্পয়িত্বেন্দমুচ্যতে—পাদত্রয়সমমপি যদি কশ্চিং প্রতিগৃহীয়াৎ, তৎ পাদত্রয়-বিজ্ঞানফলস্ত্বে ক্ষমকারণম্, ন অন্তস্ত দোষস্ত কর্তৃত্বে ক্ষমম্ । ন চৈবং দাতা প্রতি-গ্রহীতা বা ; গায়ত্রীবিজ্ঞানস্ততয়ে কল্পয়তে ; দাতা প্রতি-গ্রহীতাচ যন্ত্যেবং সন্তাৰ্ব্যতে, নাসৌ প্রতিগ্রহোৎপৰাধক্ষমঃ ; কম্বাৎ ? যতঃ অভ্যধিকমপি পুরুষার্থ-বিজ্ঞানম্ অবশিষ্টমেব চতুর্থপদবিষয়ং গায়ত্র্যাঃ । তদৰ্শযৱতি—

অথস্তা এতদেব তুরীয়ং দৰ্শতং পদং পরোৱজা য এব তপতি । যচ্চেতৎ নৈব কেনচন কেনচিদপি প্রতিগ্রহেণ আপ্যং নৈব আপ্যমিত্যর্থঃ, যথা পুরো-ক্তানি ত্রীণি পদানি ; এতাত্পি নৈব আপ্যানি কেনচিং ; কল্পয়িত্বেন্দমুক্তম্ ; পৰমার্থতঃ কৃত উ এতাৰং প্রতিগৃহীয়াৎ ত্রিলোক্যাদিসমম্ ? তস্মাদ্ গায়ত্রী এবংপ্রকারা উপাস্যেত্যর্থঃ ॥ ৩৬১ ॥ ৬ ॥

টীকা । গায়ত্রীবিদঃ প্রতিগৃহতো দোষাভাবঃ সামান্যেনোজ্জু । বিশেষত্বদভাবমাহ—

স য ইতি । যথা ত্রৈলোক্যাবচ্ছিন্নত ত্রৈবিদ্যাবচ্ছিন্নত চার্থস্ত প্রতিগ্রহেণ পাদব্যবিজ্ঞান-ফলমের ভূক্তং, নাধিকং দৃষ্টং, তথেতি যাবৎ । প্রতিগ্রহীত দাতা বা নৈবংবিধঃ সংভাব্যতে, কিংতু স্তুত্যৰ্থং শ্রান্ত্যৈতে কল্পিতমিত্যাহ—কল্পয়িতেতি । উক্তমের সংগৃহাতি—পাদত্রয়েতি । কল্পয়িতেদমুচ্যত ইতি । কিমিতি কল্পাতে ? মুখ্যমেবৈতেৎ কিং ন স্তাদিত্যাশক্যাহ—ন চেতি । কল্পনাপি তহি কিমর্থেত্যাশক্যাহ—গায়ত্রীতি । অঙ্গীকৃত্যোত্তরবাক্যমুখাপয়তি—দাতেতি । তদেবাকাঞ্জাপূর্বকমাহ—কস্মাদিতি । বাগাঞ্জকপদত্রযবিজ্ঞানফলভোগোজ্যানস্তর্যামথশক্তার্থঃ । নৈব আপাং প্রতিগ্রহেণ কেনচিদপি নৈব ভূক্তং স্তাদিত্যার্থঃ । তত্ত্বেব বৈধর্ম্যদৃষ্টাস্তমাহ—যথেতি । তানি প্রতিগ্রহেণ যথাপ্যানি, ন তথেতদাপামিত্যার্থঃ । কৃত ইত্যাদিবাক্যশ্চ তাৎপর্যমাহ—এতান্ত্রপীতি । গায়ত্রীবিদঃ স্তুতিরূপা, তৎফলমাহ—তস্মাদিতি । এবংপ্রকারা পাদচতুষ্টয়রূপা সর্বাঞ্জিকেত্যার্থঃ ॥ ৩৬১ ॥ ৬ ॥

**ভাষ্যানুশাসন ।**—‘স য ইমান্ত্রীন’ ইত্যাদি । যে কোন গায়ত্রীতত্ত্ববিদ্য পুরুষ যদি গো-অশ্বাদি ধনে পরিপূর্ণ এই পৃথিবী প্রভৃতি ত্রিলোকও প্রতিগ্রহ করেন, তাহা হইলে সেই প্রতিগ্রহ এই গায়ত্রীর এই প্রথম পদকে—যাহা পূর্বে ব্যাখ্যাত হইয়াছে, তাহাকে প্রাপ্ত হন, অর্থাৎ উহাদ্বারা তাহার প্রথম পাদবিজ্ঞানের ফল মাত্র ভূক্ত হয় ; সেই প্রতিগ্রহ তাহার অধিক দোষ সমূৎপাদনে সমর্থ হয় না । তাহার পর, এই ত্রয়ীবিদ্যা (বেদবিদ্যা) যে পরিমাণ, তাৎপরিমাণও যদি কেহ প্রতিগ্রহ করেন, সেই প্রতিগ্রহ ইহার দ্বিতীয় পদটীমাত্র প্রাপ্ত হন, অর্থাৎ তাহা দ্বারা তাহার দ্বিতীয় পদবিজ্ঞানের ফলমাত্র ভূক্ত হয় । সেইরূপ এই প্রাণিজগতের যাহা পরিমাণ, তাৎপরিমাণ যিনি প্রতিগ্রহ করেন, সেই প্রতিগ্রহও তাহার এই তৃতীয় পদটী মাত্র প্রাপ্ত হয়, অর্থাৎ তাহা দ্বারা মাত্র তৃতীয় পদবিজ্ঞানের ফল উপভূক্ত হয় ।

এখন চতুর্থ পদ সম্বন্ধে ফল কল্পনা করিয়া বলা হইতেছে যে, পূর্বোক্ত পদত্রয়ের সমানও যদি কেহ প্রতিগ্রহ করেন, তাহা কেবল সেই পদত্রয-বিজ্ঞানেরই ফল ক্ষয় করিতে সমর্থ হয়, কিন্তু অপর কোনও নৃতন দোষ সমূৎপাদনে সমর্থ হয় না ; প্রকৃতপক্ষে এরূপ দাতা বা প্রতিগ্রহীতা জগতে সন্তুষ্পরই হয় না ; কেবল গায়ত্রীবিজ্ঞানের প্রশংসার্থ এইরূপ কল্পনা করিয়া বলা হইল মাত্র ; আর যদি বা এই প্রকার দাতা ও প্রতিগ্রহীতা সন্তুষ্পরই হয়, তাহা হইলেও ঐরূপ প্রতিগ্রহ তাহার কোন অনিষ্ট উৎপাদনে সমর্থ হয় না ; কারণ ? সর্বাতিশায়ী-পুরুষার্থ-সাধনক্ষম যে, গায়ত্রীর চতুর্থ পদবিবয়ক বিজ্ঞান, তাহা ত তথনও তাহার অক্ষতই রহিয়াছে, অর্থাৎ প্রতিগ্রহেও অসংস্পৃষ্টই রহিয়াছে ; অতঃপর তাহাই প্রদর্শন করিতেছেন । ২

এই গায়ত্রীর ইহাই চতুর্থ দর্শন পদ, যাহা এই পরোরজা সূর্যজগতে তাপ দিতেছেন ; এবং যাহা পূর্বোক্ত পাদত্রয়ের গ্রায় কোন প্রকার প্রতিগ্রহ-দোষের বিষয়ীভূত হয় না ; অকৃতপক্ষে কিন্তু উক্ত পাদত্রয়ও কোনক্রম প্রতিগ্রহ-দোষের বিষয়ীভূত নহে ; তবে এখানে কেবল কল্পনা করিয়া ক্রিয়া বলা হইয়াছে যাত্র ; কল্পনা, বাস্তবিকপক্ষে ত্রিলোকাদিসমষ্টির সমপরিমাণ বস্তু কোথা হইতে প্রতিগ্রহ করিবে ? অতএব সকলে ঈদৃশ মহিমাবিত গায়ত্রীর উপাসনা অবশ্য করিবে ॥ ৩৬১ ॥ ৬ ॥

তস্মা উপস্থানম্, গায়ত্র্যস্তেকপদী, দ্বিপদী, চতুর্পদীপদসি, ন হি পদসে । নমস্তে তুরীয়ায় দর্শতায় পদায় পরোরজ-সেহসাবদো মা প্রাপদিতি, যং দ্বিষ্যাদসাবশ্যে কামো মা সমৃদ্ধীতি বা, ন হৈবাশ্যে স কামঃ সমৃধ্যতে, যস্মা এবমুপত্রিষ্ঠেহমদঃ প্রাপমিতি বা ॥ ৩৬২ ॥ ৭ ॥

**সর্বলার্থঃ ১—**[ সম্প্রতি গায়ত্র্যা উপস্থানঃ—নমস্কার উচ্যতে—“তস্মাঃ” ইত্যাদিনা ] । তস্মাঃ ( গায়ত্র্যাঃ ) উপস্থানঃ ( নমস্কারঃ ) [ উচ্যতে— ] হে গায়ত্রি, অং একপদী ( ত্রৈলোক্যপদাঞ্চিকা ), দ্বিপদী ( ত্রৈবিত্তাক্রম-দ্বিতীয়-পদযুক্ত ), ত্রিপদী ( প্রাণাদিনা তৃতীয়পদাঞ্চিতা ), চতুর্পদী ( দর্শতাখ্যেন চতুর্থপদেন চ যুক্ত ) অসি । [ তৎ নিরূপাদিকেন জ্ঞাপেণ ] অপদ ( পাদ-বিভাগবজ্জিতাচ ) অসি ( ভবসি ) ; হি ( যস্মাত ) ন পদসে ( নির্বিশেষজ্ঞপত্রা নেতীতি নেতীতি গম্যজ্ঞাত ন জ্ঞানসে ; তস্মাত অপদ অসি ) । তে ( তব ) পরোর-জসে দর্শতার তুরীয়ায় পদায় নমঃ ( নমস্কারঃ অস্ত ) । অসৌ ( শক্রঃ পাপম্ ) অদঃ ( অংপ্রাপ্তিপ্রতিবন্ধকত্বঃ ) মা প্রাপঃ ( ন প্রাপ্তোতু ) ইতি ; [ ইতি-শব্দঃ মন্ত্র-সমাপ্ত্যর্থঃ ] ।

বা ( অথবা ) অসৌ ( বিদ্বান् ) যং ( জনঃ ) দ্বিষ্যাত ( দ্বেবং কুর্য্যাত )—অষ্টে ( অমুকনাম্বে শক্রবে ) অসৌ কামঃ ( তদভিজ্ঞিতঃ অর্থঃ ) মা সমৃদ্ধি ( বৃক্ষিঃ ন গচ্ছতু ) ইতি । যষ্টে এবমুপত্রিষ্ঠতে, অষ্টে স কামঃ ন হ এব ( নৈব ) সমৃধ্যতে ( সমৃদ্ধিঃ গচ্ছতি ) ; বা ( অথবা ) অহঃ ( গায়ত্রীবিদ্ ) অদঃ ( কাম্যঃ ফলঃ ) প্রাপম্ ইতি উপত্রিষ্ঠতে ; এবং যষ্টে [ তৎ সম্পত্ততে ইতি শেষঃ । কুচি-ভেদাদ এবমুপস্থানভেদ ইত্যাশয়ঃ ] ॥ ৩৬২ ॥ ৭ ॥

**অুল্লাসুন্নাদ** ।—অতঃপর সেই গায়ত্রীর উপস্থান বা অমস্কারযন্ত্র কথিত হইতেছে—হে গায়ত্রি, তুমি হইতেছ—পূর্বোক্ত প্রকারে একপদী, দ্বিপদী ও চতুর্পদী, এবং নিরূপাধিক্রমে অপদ্র অর্থাৎ পাদাদিবিভাগবঙ্গিত ; কেবল, তুমি সাধারণের প্রাপ্য নহে। তোমার পরোরজঃ ও দর্শক চতুর্থ পদের উদ্দেশ্যে অমস্কার।

এইরূপ অমস্কারের প্রয়োজন এই যে,—এই গায়ত্রীবিদ্ব যে লোককে বিষে করেন, [ তাহার নামগ্রহণপূর্বক এইরূপে উপস্থান করিবেন যে, ] অমুক লোক অমুক ফল প্রাপ্ত না হউক ; অথবা অমুকের অভিলিষ্ঠিত বিষয় সমৃদ্ধি ( পুষ্টি ) লাভ না করুক। যাহাকে উদ্দেশ করিয়া এইরূপ উপস্থান করেন, তাহার কাম অর্থাৎ অভিলিষ্ঠিত বিষয় কখনও স্মস্ম্পন্ন হয় না ; অথবা [ গায়ত্রীবিদ্ব ব্যক্তি আত্মহিতের জন্য এইরূপেও উপস্থান করিতে পারেন যে, ] আমি অমুক ফল প্রাপ্ত হইব ; [ তাহা হইলে, তাহার সেই কাম্য ফল স্বসিদ্ধ হয় ] ॥ ৩৬২ ॥ ৭ ॥

**শাঙ্করভাণ্যম্** ।—তস্মা উপস্থানম্—তস্মা গায়ত্র্যা উপস্থানম্ উপেত্য স্থানং নমস্করণমনেন যত্নেণ। কোহসৌ মন্ত্রঃ ? ইত্যাহ—হে গায়ত্রি, অসি ভবসি, ত্রৈলোক্যপাদেন একপদী, ত্রুটীবিদ্ধাক্রমেণ দ্বিতীয়েন দ্বিপদী, প্রাণাদিনা তৃতীয়েন ত্রিপদী, চতুর্থেন তুরীয়েণ চতুর্পদী ; এবং চতুর্ভিঃ পাদৈরূপাসকৈঃ পদসে জ্ঞায়সে ; অতঃ পরং পরেণ নিরূপাধিকেন স্বেনাত্মনা অপদসি,—অবিদ্যমানং পদং যন্ত্রান্তব—যেন পদসে, সা অমপদসি, যস্মান্বহি পদসে নেতি নেত্যাত্মান্বান্তব। অতো ব্যবহারবিষয়ায় নমস্কে তুরীয়ায় দর্শতায় পদার পরোরজসে। অসৌ শক্রঃ পাপন্মা তৎপ্রাপ্তিবিষ্঵করঃ, অদঃ তদাত্মনঃ কার্যঃ যৎ তৎপ্রাপ্তিবিষ্঵কর্তৃত্বঃ মাপ্রাপ্ত মৈব প্রাপ্তোতু ; ইতিশক্তো মন্ত্রপরিসমাপ্ত্যর্থঃ ॥

ষৎ দ্বিষ্ট্যান্ত—যৎ প্রতি দ্বেবং কুর্যান্ত স্বয়ং বিদ্বান्, তৎ প্রত্যনেনেোপস্থানম্ ; অসৌ শক্রঃ অমুকনামেতি নাম গৃহীয়ান্ত, অশ্বে যজ্ঞদত্তায় অভিপ্রেতঃ কামো মা সমৃদ্ধি সমৃদ্ধিঃ মা প্রাপ্তোভিতি বোপতিষ্ঠতে ; ন হৈবাশ্বে দেবদত্তান্ত স কামঃ সমৃদ্ধ্যতে ; কয়ে ? যশ্চে এবমুপতিষ্ঠতে। অহমদো দেবদত্তাভিপ্রেতঃ প্রাপমিতি

শা উপত্তিষ্ঠতে । অসাৰদো মা প্রাপদিত্যাদিত্রাণাং মন্ত্রপদানাং যথাকামং  
বিকল্পঃ ॥ ৩৬২ ॥ ৭ ॥

টিকা । অকৃতমুপাসনমেব মন্ত্রেণ সংগৃহাতি—তত্ত্বা ইত্যাদিনা । ধ্যেয়ং ক্লপমুক্ত । জ্ঞেয়ং  
গায়ত্র্যা ক্লপমুপন্তস্ততি—অতঃ পরমিতি । চতুর্থঙ্গ পাদস্ত পাদত্রয়াপেক্ষয়া প্রাধান্তমভিপ্রেত্যাহ—  
অত ইতি । যথোক্তনমস্তারস্ত প্রয়োজনমাহ—অসাৰিতি ।

ছিবিধমুপস্থানমাভিচারিকমাভ্যুদয়িকং চ, তত্ত্বাত্ত্বং স্বেধ ব্যুৎপাদয়তি—য়ং ছিন্নাদিতি ।  
নাম গৃহীয়াৎ, তদীয়ং নাম গৃহীত্বাচ তদভিপ্রেতং মা প্রাপদিত্যাদিত্রাণামিতি সংবক্ষঃ । আভু-  
দয়িকমুপস্থানং দর্শয়তি—অহমিতি । কৌদুরুপস্থানমত্র মন্ত্রপদেন কর্তব্যমিত্যাশক্ত্য যথাকৃতি বিকল্পং  
দর্শয়তি—অসাৰিতি ॥ ৩৬২ ॥ ৭ ॥

**তাৰ্ত্ত্বানুৰাগ ।**—সেই গায়ত্রীৰ উপস্থান কথিত হইতেছে—এই মন্ত্র  
দ্বাৰা গায়ত্রীৰ উপস্থান—সমীপগত হইয়া অবস্থান অর্থাৎ নমস্কার বিহিত হই-  
তেছে । সেই মন্ত্রটী কি ? তাহা বলা হইতেছে—হে গায়ত্রি, তুমি হইতেছ—  
পূর্বোক্ত ত্রেলোক্যপাদ দ্বাৰা একপদী, অষ্টীবিশ্বাকুপ ছিতীয়পাদ দ্বাৰা দ্বিপদী,  
প্রাণাদিকুপ তৃতীয় পাদ দ্বাৰা ত্রিপদী, এবং চতুর্থ পাদ দ্বাৰা চতুর্পদী । তুমি এই-  
ক্লপ চারিটী পাদ দ্বাৰা বিশেবিত হইয়া উপাসকগণেৰ নিকট পরিজ্ঞাত হইয়া থাক ;  
ইহার পৱ কিন্তু সর্বোপাধিবর্জিত স্বীয় ক্লপে তুমি আমাৰ অপদ্রও বটে ; তোমাৰ  
পদ—যাহা দ্বাৰা তোমাকে জানা যাইতে পাৱে, তাহা বৰ্তমান নাই ; কাৰণ, ‘নেতি  
নেতি’ ক্ষতিগম্য নিৰ্বিশেষ ভাৰই তোমাৰ স্বক্লপ ; স্ফুতৱাং উহা অবেদ্ধ  
(অবিজ্ঞেয়) ; অবেদ্ধ বলিয়াই তুমি হইতেছ অপদ্র । অতএব লোক-ব্যবহাৰেৰ  
বিবৰীভূত তোমাৰ পৱোৱজা দৰ্শত তুমীয় পদেৱ উদ্দেশ্যে নমস্কার ।

গায়ত্রীবিদ্য পুৰুষ যাহাৰ প্রতি দ্বেষ কৱেন, তাহাৰ নামগ্রহণপূৰ্বক এই মন্ত্রে  
উপস্থান কৱিবেন যে, অমুক পাপাদ্যা শক্ত যেন নিজেৰ অভীষ্ট কাৰ্য্যে—তোমাৰ  
প্রাপ্তি-বিষয়ে আমাৰ বিষ্ণু স্বুৎপাদনে সমৰ্থ না হয় ইতি । এখানে  
‘ইতি’ শব্দটী মন্ত্রসমাপ্তিস্থচক । এইক্লপে উপস্থান কৱিবেন ; অথবা গায়ত্রীবিদ্য  
পুৰুষ যাহাৰ প্রতি বিদ্বেষপৱৰণ হইবেন, তাহাৰ উদ্দেশ্যে এইক্লপে উপস্থান  
কৱিবেন ;—আমাৰ শক্তিৰ নাম—অমুক, এই বলিয়া প্ৰথমে তাহাৰ নাম গ্রহণ  
কৱিবেন, পৱে, অমুকনামক শক্তিৰ অভিপ্ৰেত—অভিলিখিত অর্থাৎ প্ৰার্থনীয়  
বিষয় সমৃদ্ধি লাভ (পুষ্টিলাভ) না কৱিক, এইক্লপে উপস্থান কৱিবেন । নিচলৈই  
তাহাৰ সেই কাৰ্য্য বিষয় সুসম্পন্ন হইবে না । কাহাৰ ? না, যাহাৰ জন্ত ঐক্লপে  
উপস্থান কৱিয়া থাকেন । অথবা আমি অমুকেৰ অভিলিখিত অমুক বিষয়টী

প্রাপ্ত হইব, এইরূপে উপস্থান করিবেন। উক্ত মন্ত্রে কথিত ‘অসৌ অদঃ মা আপঃ’ ইত্যাদি তিনটী প্রার্থনা-মন্ত্রের মধ্যে মাহার ঘাহা ভাল লাগে, সে তাহাই করিতে পারে; ইহা ব্যক্তিগত কুচি অঙ্গসারে ঈচ্ছাবিকল্পের স্থল (১) ॥৩৬২॥৭॥

এতদ্ব বৈ তজ্জনকো বৈদেহো বুড়িলমাশ্঵তরাশ্চিমুবাচ, যন্মু  
হো তদ্গায়ত্রীবিদ্বৰ্জন্ম অথ কথত্ত হস্তীভূতো বহসীতি, মুখত্তহস্তাঃ  
সত্রাণ্ম বিদ্বকারেতি হোবাচ। তস্মা অগ্নিরেব মুখং যদি  
হ বা অপি বহুবাম্বাবভ্যাদধতি সর্বমেব তৎ সন্দহত্যেবৎ-  
হৈবেবংবিদ্ যদ্যপি বহুব পাপং কুরুতে সর্বমেব তৎ সংপ্রসায়  
শুন্ধঃ পূতোহজরোহমৃতঃ সন্তুবতি ॥ ৩৬৩ ॥ ৮ ॥

পঞ্চমস্তু চতুর্দশং ত্রাঙ্গণম্ ॥ ৫ ॥ ১৪ ॥

**সপ্তমার্থঃ ১—**[ আথ্যায়িকামুখেন গায়ত্র্যা মুখবিজ্ঞানশার্থবাদ উচ্যতে—  
“এতদ্ব বৈ” ইত্যাদিনা । ] বুড়িলো নাম কশ্চিং গায়ত্র্যা মুখবিজ্ঞানাভাবদোধেন  
হস্তী ভূত্বা রাজানমুবাহ, তমবলম্ব্য ইয়মাখ্যায়িকা প্রবৃত্তা ।

বৈদেহঃ জনকঃ তৎ এতৎ ( গায়ত্রীবিজ্ঞান-মাহাত্ম্যং ) আশ্বতরাশ্চিং ( আশ-  
তরাশ্চশ্চ অপত্যং ) বুড়িলঃ উবাচ—বৈশ্বদঃ শ্঵রণার্থকঃ । হো ( অহো বুড়িল ), ছু  
( বিতর্কে ), [ ত্বং ] যৎ তদ্গায়ত্রীবিদ্ [ অগ্নি ইতি ] অক্রুথাঃ ( কথিতবান्  
অসি ); অথ ( বিরোধগ্রোতনে ), কথৎ ( কেন কারণেন তর্হি ) হস্তীভূতঃ  
( হস্তিভাবম্ আপন্নঃ সন্ ) বহসি [ মাম্ ] ইতি । [ বুড়িলঃ ] উবাচ—হে সপ্তাট,  
অস্ত্রাঃ ( গায়ত্র্যাঃ ) মুখং হি ন বিদ্বচকার ( ন বিদিতবান् অহং, তেন অপরাধেন  
হস্তীভূতোহশ্চি ) ইতি । [ জনক আহ— ] অগ্নিঃ এব তস্মাঃ ( গায়ত্র্যাঃ ) মুখম্ ;

( ১ ) তাংপর্য—গায়ত্রীর উপস্থান দ্রুই প্রকারে সম্পাদিত হইতে পারে; এক আভিচারিক-  
ক্রমে, অপর আভূয়দয়িকক্রমে । আভিচারিকের আবার দ্রুই প্রকার ভেদে প্রদর্শন করিতেছেন ।

( ১ ) ‘অসৌ \* \* \* মা আপঃ’ ইতি ; ( ২ ) “অশ্বে \* \* \* মা সমৃক্ষীতি ।” আভূয়দয়িক  
উপস্থান হইতেছে একটী “অহম্ অদঃ আপম্” ইতি । এই তিনি প্রকারের মধ্যে কাহাকে কোন  
উপস্থানটী প্রহণ করিতে হইবে, তাহার কোন নিয়ম নাই; যাহার যেকোন অভিলাষ বা কুচি, তিনি  
সেই প্রকার উপস্থানই প্রহণ করিতে পারেন । এই অভিপ্রায় জ্ঞাপনের উদ্দেশ্যে ভাষ্যকার  
বলিয়াছেন যে,—“মনুপদানাং যথাকামং বিকল্পঃ,” অর্থাৎ যাহার যেকোন কামনা, তাহার পক্ষে  
সেইকলে উপস্থানই প্রযোজ্য ; কিন্তু সকলকেই যে, একইকলে প্রহণ করিতে হইবে, তাহার কোন  
নিয়ম নাই ।

যদি হবে বহু ইব ( এব, অনেকমেৰ বস্ত ) অংগী অভ্যাদধতি ( প্রক্ষিপতি ) [ জনাঃ ], তৎ সর্বম् এব [ অগ্নিঃ যথা ] সংদহতি, এবম্ এব হ এবংবিদ্ যদি অপি বহু ইব পাপং ( পাপকরং কর্ম ) কুরুতে, তৎ সর্বম্ এব সংপ্রায় ( ভক্ষণিত্বা ভস্মীকৃত্য ) শুন্ধঃ ( পাপসংপর্শরহিতঃ ) পূতঃ ( কর্মফলেঃ অসংস্পৃষ্টঃ ) অজরঃ অমৃতঃ [ চ ] ভবতি ॥ ৩৬৩ ॥ ৮ ॥

**মূলানুস্মান ১—**[ এখন গায়ত্রীর মুখ-বিজ্ঞানের প্রশংসা প্রদর্শিত হইতেছে]—বিদেহাধিপতি জনক অশ্বতরাশ্চির পুত্র বুড়িলকে সম্বোধন করিয়া বলিয়াছিলেন—হে বুড়িল, তুমি যে, নিজেকে গায়ত্রীবিদ্ বলিয়া পরিচয় প্রদান করিতেছ, তবে তুমি এইরূপ হস্তী হইয়া বহু করিতেছ কেন ? [ বুড়িল ] বলিলেন—হে সন্তান, আমি গায়ত্রীর মুখ যে কি, তাহা জানিতে পারি নাই, [ তাহার কলে এই-রূপ হইয়াছি ] । জনক বলিলেন—অগ্নিই গায়ত্রীর মুখ । লোকে যদি অগ্নিতে বহু বস্ত্রও প্রক্ষেপ করে, তাহা হইলে অগ্নি যেরূপ সে সমস্তকে দস্ত করে, তেমনি গায়ত্রীমুখবিদ্ পুরুষও যদি বহু পাপকর্মও করেন, তাহা হইলেও, সেই সমুদয় পাপ ভক্ষণ করিয়া—বিনষ্ট করিয়া শুন্ধ ( পাপে অসংস্পৃষ্ট ), পূত ( পাপবাসনা দ্বারাও অসন্ধ ) এবং অজর ও অমৃত হইয়া থাকেন ॥ ৩৬৩ ॥ ৮ ॥

ইতি পঞ্চমাধ্যায়ে চতুর্দশব্রাহ্মণব্যাখ্যা ॥ ৫ ॥ ১৪ ॥

**শাঙ্করাঙ্গান্ত্রিম ।**—গায়ত্র্য মুখবিধানায় অর্থবাদ উচ্যতে—এতক কিল বৈ শ্রব্যতে, তত্ত্ব গায়ত্রীবিজ্ঞানবিষয়ে । জনকঃ বৈদেহঃ, বুড়িলো নামতঃ অশ্বতরাশ্চাপত্যমাশ্঵তরাশ্চিঃ, তৎ কিলোঙ্গবান् । যন্ত্র ইতি বিতর্কে ; হো অহো ইত্যেতৎ । তদ যৎ তৎ গায়ত্রীবিদ্ অক্রুণাঃ গায়ত্রীবিদশ্চীতি যদক্রুণাঃ, কিমিদং তস্য বচসোহনমুক্তপম ? অথ কথম্, যদি গায়ত্রীবিদ্, প্রতিগ্রহ-দোহণে হস্তী-ভূতো বহসীতি । স প্রত্যাহ রাজা শ্বারিতঃ—মুখং গায়ত্র্য হি যস্মাদস্তাঃ হে সন্তান, ন বিদাঙ্গকার ন বিজ্ঞাতবানশ্চীতি হোবাচ ; একাঙ্গবিকলস্তাৎ গায়ত্রী-বিজ্ঞানং যমাকলং জাতম् । শৃণু তর্হি, তস্মা গায়ত্র্য অগ্নিরেব মুখম্ ; যদি হ বৈ অপি বহুবেদনং অগ্নাবভ্যাদধতি লৌকিকাঃ, সর্বমেব তৎ সন্দহত্যেবেক্ষনঘণ্ডিঃ, এবং হ এব এবংবিদগায়ত্র্যা অগ্নির্মুর্ধঘিত্যেবৎ .বেত্তীত্যেবৎবিৎ শ্লাণ, শুম্বং গায়-

অ্যাত্মা অগ্নিশুধঃ সন्। স যত্পি বহিব পাপং কুলতে প্রতিগ্রহাদিদোষম, তৎসর্বং পাপজ্ঞাতৎ সংসার ভক্ষয়িত্বা শুক্ষেথশ্চিবৎ পৃতশ্চ তস্মাত্প্রতিগ্রহদোষাদগায়ত্র্যাত্মা, অভরোহমৃতশ্চ সম্ভবতি ॥ ৩৬৩ ॥ ৮ ॥

পঞ্চমাধ্যায়স্ত চতুর্দিশং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ১৪ ॥

টীকা । কিং তদ্গায়ত্রীবিজ্ঞানপ্রতিকূলমুপলভ্যতে, তদাহ—অথেতি । পূর্বাপরবিরোধা-বঠ্ঠোভকোহখশব্দঃ । তথাপি গায়ত্রীবিজ্ঞানস্ত ফলবহে সতি প্রতিকূলমিদং হস্তীভূতস্ত তব মাঃ প্রতি বহনমিত্যাশক্যাহ—একাসেতি । রাজা ক্রতে—শৃণিতি । মুখবিজ্ঞানস্ত দৃষ্টান্তা-বষ্টন্তেন ফলমাচষ্টে—যদীত্যাদিনা । ইবশক্তেহবধারণার্থঃ । পাপসংস্পর্শরাহিত্যং শুক্ষিণ্টফলা-সংস্পর্শস্ত পৃততেতি ভেদঃ । গায়ত্রীজ্ঞানস্ত ক্রমমুক্তিফলতঃ দর্শযতি—গায়ত্র্যাস্তেতি ॥ ৩৬৩ ॥ ৮ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদ্বায়টীকায়াং পঞ্চমাধ্যায়স্ত চতুর্দিশং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৫ ॥ ১৪ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—গায়ত্রীর মুখবিধৱক বিজ্ঞান-বিধির প্রশংসার্থ ‘অর্থবাদ’ বা প্রশংসাবাক্য কথিত হইতেছে—গায়ত্রীবিজ্ঞান-বিষয়ে এইরূপ একটী আথ্যায়িকা শ্বরণ হইতেছে,—বৈদেহ (বিদেহপতি) জনক বুড়িল নামে প্রসিদ্ধ অশ্বতরা-শ্বের পুত্র আশ্বতরাশ্বিকে বলিয়াছিলেন—‘বৎ ছু’ কথাটী বিতর্কবোধক অর্থাত্প সংশয় বা বিরোধস্তুচক । ‘হো’ অর্থ অহো—আশ্চর্যবোধক । সেই যে, তুমি গায়ত্রীবিদ্রূপে বলিয়াছিলে, অর্থাত্প আমি গায়ত্রীবিদ্ এই বলিয়া যে, আত্মপরিচয় দিয়াছিলে; এইরূপ ব্যবহার কি সেই কথার অনুরূপ হইতেছে ? তুমি যদি নিশ্চয়ই গায়ত্রীবিদ্ হইবে, তবে প্রতিগ্রহ-দোষে হস্তী হইয়া বহন করিতেছ কেন ? রাজা পূর্ববৃত্তান্ত শ্বরণ করাইয়া দিলে পর সে বুড়িল—হে সন্তান, যেহেতু আমি গায়ত্রীর মুখ অবগত হইতে পারি নাই, [ সেইহেতু আমার এই অবস্থা ] ; ত্রি একটী অংশ বিকল—অসম্পূর্ণ থাকায় আমার সমস্ত গায়ত্রী-বিজ্ঞানই বিফল হইয়াছে ।

[ জনক বলিলেন—যদি না জান, ] তবে শ্বরণ কর ; [ আমি বলিয়া দিতেছি—] অগ্নিই সেই গায়ত্রীর মুখ ; লোকে যদি কথনও বহুতর কাষ্ঠও অগ্নিতে নিক্ষেপ করে, তাহা হইলে, অগ্নি যেমন সেই সমস্ত কাষ্ঠই সম্পূর্ণরূপে দগ্ধ করে, তেমনি এবংবিদ্ অর্থাত্প অগ্নিই গায়ত্রীর মুখ, এই প্রকার বিজ্ঞানসম্পন্ন পুরুষও স্বয়ং গায়ত্রীস্বরূপ হন ; কথনও যদি তিনি প্রতিগ্রহাদি দ্বারা বহুতর পাপও করেন, সেই সমস্ত পাপ ভক্ষণ করিয়া—বিনষ্ট করিয়া অগ্নির গুরু শুক্ষ ( সেই প্রতিগ্রহ—পাপে অসংস্পৃষ্ট ) ও পৃত ( তাহার ফলসম্পর্কশূন্য ) এবং গায়ত্রীস্বরূপে অজর ও অমর হইয়া থাকেন ॥ ৩৬৩ ॥ ৮ ॥

ইতি পঞ্চমাধ্যায়ে চতুর্দিশ ব্রাহ্মণের ভাষ্যানুবাদ ॥ ৫ ॥ ১৪ ॥

হিরণ্যেন পাত্রেণ সত্যস্তাপিহিতং মুখম्, তত্ত্বং পূষ্পপাদুণ্ডু  
সত্যধর্মায় দৃষ্টয়ে, পূষ্পেকর্ষে যম সূর্য প্রাজাপত্য বৃহৎ রশ্মীন्  
সমুহ তেজো যত্তে ক্লপং কল্যাণতম্ভ, তত্তে পশ্যামি ।  
যোহসাবসৌ পুরুষঃ সোহহমশ্চি । বায়ুরনিলমমৃতমথেদং ভস্মান্তগু-  
শরীরম্ । ওঁম ক্রতো স্মর কৃতগু স্মর, ক্রতো স্মর কৃতগুস্মর ।  
অগ্নে নয় শুপথা রায়ে অস্মান্ বিশ্বানি দেব বয়নানি বিশ্বান্ ।  
যুযোধ্যস্মজ্জুভুরাণমেনো ভূয়িষ্ঠাং তে নম উত্তিঃ বিধেম ॥ ৩৬৪ ॥ ১ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষৎসু পঞ্চমোহধ্যায়ঃ সমাপ্তঃ ॥ ৫ ॥ ১৫ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষৎসু পঞ্চমোহধ্যায়ঃ সমাপ্তঃ ॥ ৫ ॥

বৃহদারণ্যকব্রাহ্মণক্রমেণ তু সপ্তমোহধ্যায়ঃ সমাপ্তঃ ॥ ৭ ॥

**সম্বলার্থঃ ১—**[ গায়ত্র্যাস্ত্ররীয়পাদস্ত্র আদিত্যক্লপত্তাং তদানীং তদুপস্থান-  
মপি যুক্তিমুণ্ড, ইতি জ্ঞানকর্ম-সমুচ্চয়কার্ত্তিণঃ প্রাণপ্রাণকালীনপ্রার্থনাপ্রকার-  
উচ্চতে—“হিরণ্যেন” ইত্যাদিনা । ]

হিরণ্যেন পাত্রেণ ( জ্যোতির্বর্ণেন আদিত্যমণ্ডলেন ) সত্যস্ত ( সত্য-  
ধর্ম ব্রহ্মণঃ ) মুখং ( উপলক্ষিত্বারং ) অপিহিতম् [ অস্তি ] ; হে পূষ্পন् ( সূর্য ), তত্ত্বং  
সত্যধর্মায় ( সত্যং ধর্মঃ ষস্ত্র মম, সোহহং সত্যধর্মা, তশ্মে মহাম্ ) দৃষ্টয়ে ( দর্শ-  
নায় )—সত্যব্রক্ষোপলক্ষে তৎ ( দৃষ্টিপ্রতিবন্ধকং অপিধানং ) অপাদুণ্ডু ( অপনম ) ।  
হে পূষ্পন् ( জগৎপোষক ), হে একর্ষে ( একশাসৌ ঋষিশ—প্রকাশাত্মকত্বাং জগতঃ  
দ্রষ্টাচ ), হে যম ( জগতঃ সংযমনকারক ), হে সূর্য ( রসানাং প্রাণানাং চ  
সম্যক্ত ঈরণাং প্রেরণাং সূর্য ), হে প্রাজাপত্য ( প্রজাপতেঃ হিরণ্যগর্ভস্তু অপ-  
ত্যম ), [ অত্রানেকনামগ্রহণম্ অভিমুখীকরণার্থম্ ] ; তে ( তব ) রশ্মীন্ ( কিরণান্ )  
বৃহৎ ( অপনম ), তেজশ্চ সমুহ ( সংকোচয় ) । [ তৎপ্রঞ্চোজনমাহ— ] তে ( তব )  
যৎ কল্যাণতমং ( সর্বকল্যাণেভ্যঃ অতিশয়েন কল্যাণাত্মকং ) ক্লপম্, তে ( তব )  
তৎ ( ক্লপং ) পশ্যামি ( দ্রষ্টুম্ ইচ্ছামি ) ; [ অতঃ দৃষ্টিরোধকরং তেজ উপসংহর ] ।  
যঃ অসৌ ( ব্যাহৃত্যবস্তুবঃ ) পুরুষঃ, অহং সঃ অসৌ ( পুরুষস্তুপঃ ) অমৃতম্ অশ্চি  
( ভবামি ) । অথ বায়ুঃ ( প্রাণঃ ) অনিলং ( বাহুং বায়ুং ) [ প্রতিগচ্ছতু ] ; ইদং  
শরীরং চ ভস্মান্তং ( ভস্মীভূতং সৎ ) [ পৃথিবীং প্রতিগচ্ছতু ] ; [ অগ্নেষামপি  
ইঙ্গিমাদীনাং দেহোপাদানে প্রতিগমনোপলক্ষণার্থমেতদিত্যভিপ্রায়ঃ ] ।

[ অগেদানীং মনসি চিন্ত্যমানাম্ অগ্নিদেবতামভিমুখীকৃত্য ইদং প্রার্থয়তে । অত্র চ উঁম্পদং মনঃপরম্, মনস উঁকারপ্রতীকল্লাঃ সংকল্পপ্রধানস্তুচ ] । হে উঁম ( উঁকারপ্রতীক ), হে ক্রতো ( সংকল্পমুং মনঃ ), শ্঵র ( ইদানীং যৎ শৰ্ম্মব্যম্, তৎ শ্঵র ), তথা ক্রতং ( যৎ প্রাগভুষ্টিত্য, তদ্পি ) শ্঵র ( আলোচয় ) ; [ আগ্রহাতিশয়প্রদর্শনার্থা ‘ক্রতো শ্঵র, ক্রতং শ্঵র’ ইতি পুনরুক্তিঃ ] । হে অগ্নে, রায়ে ( ধনায়—কর্মফজানি প্রাপ্তুম্ ) স্ফুরণ ( শোভনেন মার্গেণ উত্তরায়ণেন ) নয় ( মাঃ পরিচালয় ) ; হে দেব, বিশ্বানি ( নিখিলানি ) বয়নানি ( প্রজ্ঞানানি ) বিদ্বান ( জ্ঞানন্ত্বম্ ) জুহুরাণং ( কুটিলং ) এনঃ ( পাপং ) অশ্বৎ ( অশ্বতঃ ) যুবোধি বিষোজয় ; তে ( তুভ্যং ) ভূরিষ্ঠাঃ ( প্রচুরতরাঃ ) নমউক্তিঃ ( বাচিকং নমকারং ) বিধেয় ( কুর্ষঃ ), [ ইদানীং নান্তং সম্পাদয়িতুং সমর্থোহশ্চীতি-ভাবঃ ] ॥ ৩৬৪ ॥ ১ ॥

**মূলাচুল্লাঙ্ক ১—**[ এখন জ্ঞান ও কর্মের এক সঙ্গে অনুষ্ঠানকারী ব্যক্তি দেহান্ত সময়ে ঘনোগত ভাবনা অনুসারে যেরূপ প্রার্থনা করিয়া থাকেন, তাহা কথিত হইতেছে ]—হে পূৰ্বন—জগৎপোষক সূর্য, তোমার হিরণ্য অর্থাঃ সমুজ্জ্বল মণ্ডলরূপ যে পাত্র দ্বারা সত্য অঙ্গের মুখ ( উপলক্ষিত দ্বার ) আচ্ছাদিত হইয়া রহিয়াছে, তুমি তাহা অপসারণ কর ; কারণ, আমি সেই সত্যাঙ্গে তৎপর ; তাহাকে দর্শন করিতে ইচ্ছা করি ; [ অতএব আবরণ অপনয়ন কর ] । হে পূৰ্বন ( জগতের পোষণকারিন् ), হে একর্বে ( অধিতৌয় তত্ত্বদর্শিন् ), হে যম ( সংযমনকারিন् ), হে সূর্য, হে প্রাজাপত্য, তুমি তোমার রশ্মিসমূহ সংকোচিত কর, এবং দৃষ্টিবিষ্঵াত-কারী তোমার তেজঃপুঞ্জ অপনয়ন কর ; যাহাতে তোমার যাহা সর্বেন্দুম কল্যাণময় রূপ, সেই রূপটী দর্শন করিতে পারি । [ পূর্বে ব্যাহতি-অবয়ববুক্ত যে পুরুষের কথা বলা হইয়াছে, আমি এখন তৎস্বরূপ হইয়াছি ; আমার দেহত্যাগের পর ] প্রাণবায়ু বাহ বায়ুতে মিলিত হউক, এবং এই শরীর ভস্মীভূত হইলে পর, দেহেপাদান পৃথিবীতে বিলীন হইয়া যাউক ।

হে প্রণবাজ্ঞক ও সংকল্পময় মন, তুমি এখন যাহা স্মরণ করিবার

স্মরণ কর ; এবং আজীবন যাহা করিয়াছ, তাহাও পুনঃ পুনঃ স্মরণ কর । হে অগ্নি, স্বরূত কর্মকল-প্রাণির নিমিত্ত তুমি আমাদিগকে শুপথে ( উত্তরায়ণ পথে ) লইয়াচল ; হে দেব, তুমি নির্ধিল লোকের বুদ্ধিবৃত্তি অবগত আছ ; তুমি আমাদের কুটিলস্বভাব পাপসমূহ অপনীত কর ; তোমাকে কেবল প্রচুর পরিমাণে প্রণাম করিতেছি, [ এখন আমার আর কিছু করিবার ক্ষমতা নাই ] ॥ ৩৬৪ ॥ ১ ॥

ইতি পঞ্চমধ্যায়ে পঞ্চদশ ব্রাহ্মণব্যাখ্যা ॥ ৫ ॥ ১৫ ॥

**শাঙ্কস্তুতাত্ম** ।—যো জ্ঞানকর্ম-সমুচ্চেকারী, সোহন্তকালে আদিত্যং প্রার্থয়তি ।—অস্তি চ প্রসঙ্গঃ ; গায়ত্র্যাঙ্গুরীয়ঃ পাদে। হি সঃ ; ততুপস্থানঃ প্রকৃতম্ ; অতঃ স এব প্রার্থ্যতে । ১

হিরণ্যরেন জ্যোতির্মৰ্যেন পাত্রেণ, যথা পাত্রেণ ঈষৎ বস্ত অপিধীয়তে, এবমিদং সত্যাখ্যং ব্রহ্ম জ্যোতির্মৰ্যেন মণ্ডলেনাপিহিতমিব, অসমাহিতচেতসা-মদ্ভুত্বাং । ততুচ্যাতে—সত্যস্তাপিহিতং মুখম্—মুখ্যং স্বরূপম্ ; তদপিধানং পাত্রম্ অপিধানমিব, দর্শনপ্রতিবন্ধকারণম্, তৎ ত্বম্, হে পুনর্ন, জগতঃ পোষণাং পূষা সবিতা, অপারূপ অপারূতং কুরু, দর্শনপ্রতিবন্ধকারণমপনরেত্যর্থঃ ; সত্যধর্মায়—সত্যং ধর্মোইষ্ট মম, সোহহং সত্যধর্মা, তন্মে তদাত্মাভূতারেত্যর্থঃ ; দৃষ্টরে দর্শনায় । ২

পুরাণিত্যাদীনি নামানি আমন্ত্রণার্থানি সবিতুঃ । একর্ষে, একশ্চাসাবৃষ্টিশ্চ একবিঃ, দর্শনাদৃষিঃ ; স হি সর্বশু জগত আত্মা চক্ষুশ সন্ত সর্বং পশ্চতি ; একেো বা গচ্ছতীত্যেকবিঃ, “সূর্য একাকী চরতি” ইতি মন্ত্রবর্ণাং । বম, সর্বং হি জগতঃ সংবন্ধনং তৎকৃতম্ ; সূর্য, সুষু ইৱরূপে রসান্ত রশ্মীন্ত প্রাণান্ত ধিরো বা জগত ইতি ; প্রাজাপত্য, প্রজাপতেরীশ্বরস্তাপত্যং হিরণ্যগর্ভস্তু বা ; হে প্রাজাপত্য, বৃহ বিগময় রশ্মীন্ত ; সমুহ সজ্জিপ আত্মন্তেজঃ, ঘেনাহং শক্রুমাং দ্রষ্টুম্ ; তেজসা হি অপহতদৃষ্টিঃ ন শক্রুমাং তৎস্বরূপমজসা দ্রষ্টুম্, বিদ্যোতন ইব রূপাণাম্ ; অত উপসংহর তেজঃ । বৎ তে তব রূপং সর্ব-কল্যাণানামতিশয়েন কল্যাণং কল্যাণতমম্, তৎ তে তব পশ্চামি পশ্চামো বমম্, বচনব্যত্যয়েন । ৩

ঘোহসৌ ভূর্ভুর্বঃ স্বর্যাহত্যবয়বঃ পুরুষঃ, পুরুষাকৃতিত্বাং পুরুষঃ, সোহহমশ্চ ভবামি ; “অহরহম্ ইতি” চোপনিবদ্ধ উক্তত্বাং আদিত্যচাক্ষুবয়োন্তদেবেৎঃ

পরামৃগ্নতে। সোহহমন্ত্যমৃতমিতি সম্ভবঃ। অমামৃতস্ত সত্যস্ত শরীরপাতে শরীরহে।  
যঃ প্রাণে বায়ুঃ, স অনিলঃ বাহুঃ বায়ুমেব প্রতিগচ্ছতু। তথা অন্তা  
দেবতাঃ স্বাং স্বাং প্রকৃতিং গচ্ছত; অথেদমপি ভূমান্তঃ সৎ পৃথিবীঃ  
যাতু শরীরম্। ৪

অথেদানীম্ আত্মনঃ সঙ্কল্পভূতাং মনসি ব্যবস্থিতামগ্নিদেবতাং প্রার্থয়তে,—  
ওঁম্ ক্রতো; ওঁমিতি ক্রতো ইতি চ সম্বোধনার্থাবেব; ওঁকারপ্রতীকভাদোম্,  
মনোমন্ত্বাচ ক্রতুঃ। হে ওঁম্, ক্রতো, শ্঵র শুর্ণব্যম্; অন্তকালে হি ত্বৎস্তুরণ-  
বশাদ্ ইষ্টা গতিঃ প্রাপ্যতে; অতঃ প্রার্থ্যতে—যদ্যমা কৃতম্, তৎ শ্঵র। পুনরুক্তি-  
রাদৰার্থা। ৫

কিঞ্চ, হে অগ্নে, নয় প্রাপ্যম, স্মৃপথা শোভনেন মার্গেণ, রায়ে ধনায়  
কর্ষফলপ্রাপ্তয়ে ইত্যর্থঃ, ন দক্ষিণেন ক্রফেন পুনরাবৃত্তিযুক্তেন; কিং তর্হি?  
শুক্লেনেব স্মৃপথা অস্মান্; বিশ্বানি সর্বাণি, হে দেব, বয়ুনানি প্রজ্ঞানানি  
সর্বপ্রাণিনাং বিদ্বান্। কিঞ্চ, যুযোধি অপনয় বিযোজন, অস্মদস্মতঃ, জুহুরাণঃ  
কুটিলঃ এনঃ পাপঃ পাপজাতঃ সর্বম্; তেন পাপেন বিযুক্তা বয়মেষ্যাম উত্তরেণ  
পথা ত্বৎপ্রসাদাত; কিন্তু বয়ঃ তুভ্যঃ পরিচর্য্যাং কর্তৃঃ ন শক্তুঃ; ভূরিষ্ঠাং বহ-  
তমাং তে তুভ্যঃ নমউক্তিঃ নমকারবচনঃ বিধেম নমকারোক্ত্যা পরিচরেম ইত্যর্থঃ,  
অন্তঃ কর্তৃমশক্তাঃ সন্তঃ। ৩৬৪ ॥ ১ ॥

ইতি পঞ্চমাধ্যায়স্ত পঞ্চদশ-ব্রাহ্মণ-ভাগ্যম্। ৫ ॥ ১৫ ॥

ইতি শ্রীমৎপরমহংসপরিব্রাজকাচার্যস্ত শ্রীগোবিন্দভগবৎপূজ্যপাদশিষ্ঠস্ত  
শ্রীমচ্ছশঙ্করভগবতঃ কৃতৌ বৃহদারণ্যকোপনিষদ্ভাষ্যে পঞ্চমাধ্যায়ঃ সমাপ্তঃ। ৫ ॥

টীকা।—ব্রাহ্মণান্তরস্ত তাংপর্যমাহ—যো জ্ঞানকর্মেতি। আদিত্যস্তাপন্ততহাং কথঃ  
তৎপ্রার্থনেত্যাশক্যাহ—অন্তি চেতি। তথাপি কথমাদিত্যস্ত অসঙ্গস্তমাহ—তত্ত্বপ্রাপ্তানমিতি।  
নমস্তে তুরীয়ারেতি হি দর্শিতমিত্যর্থঃ। আদিত্যস্ত অসঙ্গে সতি ফলিতমাহ—অতইতি।  
সমাহিতচেতসাঃ প্রথততাঃ দৃশ্যত্বাপিহিতমেব, কিং তু পিহিতমিবেত্যাত্ত হেতুমাহ—অসমা-  
হিতেতি। ভগতঃ পোবণাদ্ যর্মহিমবৃষ্ট্যাদিদানেনেভি শেষঃ। অপাবরণকরণমেব বিরুণোতি  
—দর্শনেতি। সত্যঃ পরমার্থস্বরূপঃ ব্রহ্ম ধর্মস্তত্ত্বাব ইতি যাবৎ। নশু দর্শনার্থঃ তৎপ্রতিবক্ত-  
নিবৃত্তৌ পূৰ্বপি নিষুক্তে কিমিত্যস্তে সংবোধ্য নিষুজ্যস্তে, তত্ত্বাহ—পূৰ্বব্রিত্যাদীনীতি। দর্শনাদ-  
শব্দবিরিত্যুক্তঃ বিশদযতি—স হীতি। ‘সূর্য আৱা জগতক্ষুণ্ণ’ ইতি মন্ত্ববর্ণমাণিভ্যোভ্য—  
জগত আৰোতি। ‘চক্রুর্মিত্রস্ত বৰুণস্তাপ্তেঃ’ ইত্যেতদাণিত্যাহ—চক্রুচেতি। ১—২

স্বাভাবিকা ঋগ্যো ন বিগময়িতুঃ শক্যাঃ, ইত্যাশক্যাহ—সমুহেতি। মদীয়তেজঃসৎক্ষেপঃ  
—বিলাপি তে মৎস্তকপদর্শনঃ স্তাদিত্যাশক্যাহ—তেজসা হীতি। বিষ্ণোতনঃ বিষ্ণুৎপ্রকাশঃ,

ত্বক্ষন् সতি ক্লপাণাং স্বরূপমঞ্জসা চক্ষুষা ন শক্যঃ স্তুৎঃ, তস্ম চক্ষুর্মোবিদ্বাং তথেভ্যাহ—বিষ্ণো-  
তনইবেতি । তেজঃসংক্ষেপশ্চ প্রয়োজনমাহ—চৰদিতি । কিঞ্চ, নাহং স্বাঃ ভূত্যবদ্ধ ঘাচে, অভেদেন  
ধ্যাতভাদিভ্যাহ—যোহসাবিতি । ব্যাহুতিশরীরে কথমহমিতি প্রয়োগোপপত্তিরিভ্যাশক্যাহ—  
অহরিতি । তদেবেদমিত্যাহংকপমুচ্যতে । ১ বাযুগ্রহণস্থোপলক্ষণস্তঃ বিবক্ষিভাহ—তথেতি ।  
বেহস্তুদেবতানামপ্রতিবক্ষকত্বেহপি দেহস্তোব সূক্ষ্মতাঃ গতশ্চ প্রতিবক্ষকস্থান তবামৃতভূমিভ্যা-  
শক্যাহ—অথেতি । ৩—৪

মস্তুরমবতার্য ব্যাকরোতি—অথেদানীমিত্যাদিনা । অবতীতি ওমীশ্বরঃ সর্বস্তু রক্ষকস্তুত্য  
জাঠরাগ্নিপ্রতীকত্বেন ধ্যাতভাদগ্নিশর্দেন নির্দেশঃ । এবমগ্নিদেবতাঃ সংবোধ্য নিষ্পত্তে—  
শ্বরেতি । ইষ্টাঃ গতিঃ জিগমিষতা কিমিতি শ্বরশে দেবতা নিযুজ্যতে, তত্রাহ—শ্বরণেতি ।  
প্রার্থনাস্তুরং সমুচ্ছিনোতি—কিঃ চেতি । পাপবিরোজনফলমাহ—তেনেতি । ভবত্তিরামা-  
ধিতো ভবতাঃ যথোক্তঃ ফলঃ সাধয়িষ্যামীত্যাশক্যাহ—কিঃভিতি । বহুতমস্তঃ ভজিশ্রদ্ধাতি-  
রেক্ষুভূত্য । যাগাদিনাপি পরিচরণঃ ক্রিয়ামিত্যাশক্যাহ—অশুদিতি । সংস্কৃ-  
নমস্কারোভ্যা পরিচরেমেতি পূর্বেণ সংবক্ষঃ । অশক্তিশ্চ মুর্মুবশাদিতি স্তুত্যম্ ।  
ইতিশব্দোহধ্যায়সমাপ্ত্যৰ্থঃ ॥ ৩৬৪ ॥ ১ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদ্ব্যুটীকায়াঃ পঞ্চমাধ্যায়স্তু পঞ্চদশং ব্রাহ্মণম্ । ৫ ॥ ১৫ ॥

**ভাষ্যারূপাদ ।**—যে লোক একযোগে জ্ঞান ও কর্মের অনুশীলন করেন,  
সেই লোক আপনার অস্তিত্ব সময়ে নিম্নলিখিত প্রকারে আদিত্যের নিকট প্রার্থনা  
করিয়া থাকেন । এখানে এই প্রকার প্রার্থনার প্রসঙ্গও রহিয়াছে ; কেন না,  
আদিত্য হইতেছেন গায়ত্রীর চতুর্থ পাদ, তাহার উপস্থানই এখানে প্রস্তাবিত  
বিষয় ; সুতরাং তাহার নিকট প্রার্থনা করা অবশ্যই সুসন্দৃত হইতেছে । ১

হিরণ্যয় অর্থ—জ্যোতির্মূর্তি ; জগতে প্রিয় বস্তু যেন্নপ পাত্রবিশেষের দ্বারা  
আচ্ছাদিত (ঢাকা) থাকে, তদ্বপ এই সত্যনামক ব্রহ্ম-বস্তুও জ্যোতির্মূর্তি আদিত্য-  
মণ্ডলের দ্বারা যেন আচ্ছাদিতই আছেন ; কারণ, অসমাহিতচিত্ত লোকেরা  
তাহাকে দেখিতে পায় না । এখন সেই কথাই বলা হইতেছে—‘সত্যের মুখ  
অপিহিত’ কথার অর্থ—সত্যব্রহ্মের যথার্থ স্বরূপটী আবৃত । অপিধান-পাত্র অর্থ—  
সেই পাত্রটী দর্শনের ব্যাপাত জন্মায় বলিয়া অপিধানেরই মত । হে পুষ্ন, জগতের  
পোষণ করেন বলিয়া সবিতার (স্বর্য্যের) নাম পূৰ্ণা । হে পুষ্ন, তুমি সেই  
আবরণটী অপাবৃত কর, অর্থাৎ ব্রহ্মাদ্বিতীয় প্রতিবক্ষক কারণটী অপনয়ন কর ; [কেন  
না,] যে আমার সত্যই একমাত্র ধর্ম, সেই সত্যধর্মা আমি তোমারই আত্মভূত ;  
সেই আমার দর্শনের অন্ত, অর্থাৎ আমি যাহাতে সেই সত্যব্রহ্ম উপলক্ষি করিতে  
পারি, তাহার ষোগ্যতা বিধান কর । ২

পরবর্তী পূর্ব ইত্যাদি নামগুলি সূর্যের আমন্ত্রণসূচক। হে একর্ষে, এক—প্রধান ঋষি=একর্ষি। দর্শন করেন বলিয়া তিনি ঋষি; কেন না, সূর্যদেব সর্ব জগতের আত্মা ও চক্ষুস্বরূপ হইয়া সমস্ত দর্শন করিয়া থাকেন; অথবা ‘সূর্য একাকী বিচরণ করেন’ এই মন্ত্রবাক্য হইতে জানা যায় যে, তিনি একাকী গমন করেন, এইজন্য ঋষিপদবাচ্য। হে যম, তোমা দ্বারাই সমস্ত জগতের সংযমন বা নিয়মিত ভাবে পরিচালন কার্য সম্পন্ন হয় বলিয়া তুমি যমপদবাচ্য; হে সূর্য, জগতের রস, রশ্মি, প্রাণ ও বৃক্ষিবৃক্ষি যথাবৎ ভাবে প্রেরিত করেন বলিয়া [ তুমি সূর্য-পদবাচ্য ] ; হে প্রাজাপত্য,—প্রজাপতি ঈশ্বরের কিংবা হিরণ্যগভোর অপত্য (সন্তান), এইজন্য তুমি প্রাজাপত্য; হে প্রাজাপত্য, তুমি রশ্মিসমূহ অপসারণ কর; এবং আপনার তেজঃ সজ্জিপ্ত কর—সংকোচিত কর, যাহাতে আমি তোমাকে দর্শন করিতে সমর্থ হই; কেন না, বিদ্যঃসম্পাত হইলে যেমন কোনও রূপ দর্শন করিতে পারা যায় না, তেমনি তোমার তেজেও দৃষ্টিশক্তি ব্যাহত হওয়ায় তোমার যথার্থ রূপটি যথাযথভাবে দর্শন করিতে পারিতেছি না; অতএব সেই তেজের সংকোচন কর; সমস্ত কল্যাণ অপেক্ষণ ও অতিশয় কল্যাণময় যে, তোমার রূপ, সেই কল্যাণতম রূপটী আমরা দর্শন করিব। [ মূলে ‘পঙ্গামি’ একবচন থাকিলেও ] তাহা বহুবচন করিয়া লইতে হইবে। ৩

ঐ যে, [‘ভূ ভূবঃ ও স্বঃ’ এই] ব্যাহতি-অবস্থাবৃক্ত পুরুষ—পুরুষের আকৃতি-সম্পন্ন বলিয়া পুরুষ-শব্দবাচ্য; আমি হইতেছি তৎস্বরূপ; পূর্বে আদিত্যপুরুষ ও চাকুৰ পুরুষের যথাক্রমে ‘আহঃ ও অহম্’ উপনিষদ্ (রহস্য নাম) উক্ত হওয়ায় ‘সোহহমশ্চি’ বাকে উহাদেরই পরামর্শ বা সম্বন্ধ বুঝিতে হইবে। ক্রতির ‘অমৃতম্’ শব্দটীর ও ‘সোহহমশ্চি’ বাকের সঠিত সম্বন্ধ বুঝিতে হইবে। অমৃত—সত্যস্বরূপ আমার শরীরপাত ঘটিলে পর, আমার শরীরস্থ যে প্রাণবায়ু, সেই বায়ু অনিলে অর্থাৎ বাহু বায়ুতে ফিরিয়া যাউক; সেইরূপ এই দেহস্থ অন্তর্ভুক্ত দেবতাগণও নিজ নিজ প্রকৃতিকে প্রাপ্ত হউক; এবং এই শরীরও ভস্ত্রাশিতে পরিণত হইয়া পৃথিবীতে মিলিয়া যাউক। ৪

অতঃপর আপনার সংকল্প-বিষয়ীভূত অর্থাৎ চিন্তাপথগত ও মনোগত অগ্নি-দেবতার নিকট প্রার্থনা করিতেছেন—ওঁম্ ক্রতো; এই ‘ওঁম্’ ও ‘ক্রতো’ শব্দ ছাইটাই মনোদেবতার সম্বোধনার্থক। ওঁকার ইহার প্রতীক, এইজন্য ওঁম্, এবং সংকল্পপ্রধান বলিয়া ক্রতুপদবাচ্য। হে ওঁম্, হে ক্রতো, তুমি নিজের কর্তব্য স্মরণ কর; কারণ, অস্তিয় সময়ে তোমার স্মরণালুসারেই অভিজ্ঞিত গতি জাত

করা হইয়া থাকে ; অতএব প্রার্থনা করা হইতেছে যে, আমি যাহা করিয়াছি, তাহা—আমার কৃত কর্ম স্মরণ কর ।, ‘ক্রতো স্মর, কৃতং স্মর’ এই কথার পুনরুক্তি করিবার অভিপ্রায় এই যে, প্রার্থনায় আদরাতিশয় প্রদর্শন করা । ৫

আরও এক কথা, হে অগ্নে, কর্ষ্ণকল প্রাপ্তির জন্য আমাদিগকে সুপথে—  
উক্তম পথে অর্থাৎ উত্তরায়ণ পথে লইয়া যাও, কিন্তু মলিন দক্ষিণ পথে—যাহাতে  
গেলে পুনর্বীর সংসারে আসিতে হয়, সেই পথে নহে, পরম্পর শুল্ক উত্তরায়ণ  
পথে [ লইয়া যাও ] । হে দেব, তুমি সকল লোকের সর্বপ্রকার বুদ্ধিবৃক্ষি অব-  
গত আছ ; তুমি আমাদের হইতে জুহুরাণ—কুটিলস্বভাব সমস্ত পাপ বিযোজিত  
—অপনীত কর । আমরা তোমার প্রসাদে সেই পাপ হইতে বিমুক্ত হইয়া  
উক্তর পথে যাইব ; কিন্তু বর্তমান সময়ে আমরা তোমার সেবা করিতে  
অসমর্থ ; অতএব তোমার উদ্দেশ্যে কেবল ভূরিষ্ঠ অর্থাৎ বহুলপরিমাণে নম-  
উক্তি—বাচনিক নমস্কার মাত্র করিতেছি ; অন্তপ্রকার পরিচর্যায় অসামর্থ্য-  
বশতঃ কেবল নমস্কার-বচন দ্বারাই তোমার পরিচর্যা ( আরাধনা ) করি-  
তেছি ॥ ৩৬৪ ॥ ১ ॥

ইতি পঞ্চমাধ্যায়ে পঞ্চদশ ব্রাহ্মণের ভাষ্যানুবাদ সমাপ্ত ॥ ৫ ॥ ১৫ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদে পঞ্চম অধ্যায় সমাপ্ত ॥ ৫ ॥

ব্রাহ্মণক্রমে সপ্তম অধ্যায় সমাপ্ত ॥ ৭ ॥

## ঝঠোঁক্ষ্যান্তঃ ।

ওঁ যো হ বৈ জ্যৈষ্ঠঃ শ্রেষ্ঠঃ বেদ, জ্যৈষ্ঠশ শ্রেষ্ঠশ  
স্বানাং ভবতি, প্রাণো বৈ জ্যৈষ্ঠশ শ্রেষ্ঠশ, জ্যৈষ্ঠশ শ্রেষ্ঠশ  
স্বানাং ভবত্যপি চ যেষাং বুভূষতি য এবং বেদ ॥ ৩৬৫ ॥ ১ ॥

**সন্ত্বলাৰ্থঃ ।**—পূর্বাধ্যায়ান্তে গায়ত্র্যঃ প্রাণস্বরূপত্যুক্তম्, তহুপপাদনাৰ্থ-  
মিদমিদানীমারভ্যতে ‘ওঁ’—ইত্যাদি ।

‘হ’ শব্দোহত্ত্ব স্মারণে—‘ওঁ প্রাণো গায়ত্রী’ ইতি মন্ত্রঃ আৰ্য্যতে । যঃ বৈ  
জ্যৈষ্ঠঃ ( জ্যৈষ্ঠত্বগুণযুক্তঃ ) চ শ্রেষ্ঠঃ ( শ্রেষ্ঠত্বগুণযুক্তঃ ) চ বেদ ( জ্ঞানাতি ), [ সঃ ]  
স্বানাং ( জ্ঞাতৌনাং মধ্যে ) জ্যৈষ্ঠঃ চ শ্রেষ্ঠঃ চ ভবতি । [ কোহয়ঃ জ্যৈষ্ঠশ  
শ্রেষ্ঠশ ? ইত্যাহ— ] প্রাণঃ বৈ ( এব ) জ্যৈষ্ঠঃ চ শ্রেষ্ঠশ । যঃ এবং বেদ, সঃ  
স্বানাং জ্যৈষ্ঠঃ চ শ্রেষ্ঠঃ চ ভবতি । অপিচ, বেষাং ( জ্ঞাতিভিন্নানামপি ) [ জ্যৈষ্ঠঃ  
শ্রেষ্ঠঃ চ ] বুভূষতি ( অহম্ এষাং জ্যৈষ্ঠঃ শ্রেষ্ঠঃ চ ভূয়াসম্ ইতি ইচ্ছতি ) ;  
[ তেষামপি জ্যৈষ্ঠঃ চ শ্রেষ্ঠঃ চ ভবতীত্যৰ্থঃ ] ॥ ৩৬৫ ॥ ১ ॥

**মুলাচুলাঙ্ক ।**—পূর্ব অধ্যায়ে গায়ত্রীকে প্রাণস্বরূপ বলা  
হইয়াছে, এখন সেই প্রসঙ্গে প্রাণের শ্রেষ্ঠতা জ্ঞাপনাৰ্থ বলিতেছেন—  
যে ব্যক্তি জ্যৈষ্ঠ ও শ্রেষ্ঠকে জানে, সে ব্যক্তি জ্ঞাতিবর্গের মধ্যে  
জ্যৈষ্ঠত্ব ও শ্রেষ্ঠত্ব লাভ করে । এই জ্যৈষ্ঠ ও শ্রেষ্ঠ কে ? না,  
প্রাণই জ্যৈষ্ঠ ও শ্রেষ্ঠ । যে ব্যক্তি এই তত্ত্ব জানেন, তিনি  
নিজেও জ্ঞাতিগণের মধ্যে জ্যৈষ্ঠ ও শ্রেষ্ঠ হইয়া থাকেন ; অথবা  
অন্য বাহাদের মধ্যেও জ্যৈষ্ঠত্ব ও শ্রেষ্ঠত্ব লাভ করিতে ইচ্ছা করেন,  
তাহাদের মধ্যেও জ্যৈষ্ঠ ও শ্রেষ্ঠ হইয়া থাকেন ॥ ৩৬৫ ॥ ১ ॥

**শাঙ্কশ্বত্যান্তম্ ।**—ওঁ প্রাণো গায়ত্রীত্যুক্তম্ । কস্মাং পুনঃ কারণাং  
প্রাণভাবো গায়ত্র্যঃ, ন পুনর্বাগাদিভাবঃ ? ইতি । যস্মাং জ্যৈষ্ঠশ শ্রেষ্ঠশ প্রাণঃ,  
ন বাগাদয়ো জ্যৈষ্ঠ্যশ্রেষ্ঠ্যভাবঃ । কথঃ জ্যৈষ্ঠত্বঃ শ্রেষ্ঠত্বঃ প্রাণস্ত্বেতি, তন্মিদি-  
ধাৱন্নিবয়া ইদমারভ্যতে । অথবা উক্থ-বজুঃ-সাম-ক্ষত্রাদিভাবৈঃ প্রাণস্ত্বেৰোপা-  
সন্মতিহিতম্, সৎস্বপি অগ্নেস্তু চক্ষুরাদিমু ; তত্ত্ব হেতুমাত্রমিহানস্তর্যেণ সম্বন্ধতে,

ন পুনঃ পূর্বশেষতা। বিবক্ষিতস্ত খিলভাদশ্চ কাণ্ডশ্চ পূর্বত ষদমুক্তং বিশিষ্টং ফলং  
প্রাণবিষয়মুপাসনম্, তত্ত্বজ্ঞয়মিতি। ১

যঃ কশ্চিঃ, হ বৈ ইত্যবধারণাথো; যো জ্যোষ্ঠশ্রেষ্ঠ-গুণং বক্ষ্যমাণং বেদ,  
অসৌ ভবত্যেব জ্যোষ্ঠশ্চ শ্রেষ্ঠশ্চ। এবং ফলেন প্রলোভিতঃ সন् প্রশ্নাম অভি-  
মুখীভূতঃ, তস্মৈ চাহ—প্রাণে বৈ জ্যোষ্ঠশ্চ শ্রেষ্ঠশ্চ। কথং পুনরবগম্যতে প্রাণে  
জ্যোষ্ঠশ্চ শ্রেষ্ঠশ্চেতি। যদ্মান্নিষেককাল এব শুক্রশোণিতসম্বন্ধঃ প্রাণাদিকলা-  
পশ্চাবিশিষ্টঃ, তথাপি ন অপ্রাণং শুক্রং বিরোহতীতি প্রথমো বৃত্তিলাভঃ প্রাণশ্চ  
চক্ষুরাদিভ্যঃ; অতো জ্যোষ্ঠো বরসা প্রাণঃ; নিষেককালাদারভ্য গর্ভং পুষ্টি  
প্রাণঃ; প্রাণে হি লক্ষ্যত্বে পশ্চাচচক্ষুরাদীনাং বৃত্তিলাভঃ; অতো যুক্তং প্রাণশ্চ  
জ্যোষ্ঠত্বং চক্ষুরাদিমু। ভবতি তু কশ্চিঃ কুলে জ্যোষ্ঠঃ, গুণহীনভাবতু ন শ্রেষ্ঠঃ;  
মধ্যমঃ কনিষ্ঠো বা গুণাত্যভাস্তবে শ্রেষ্ঠঃ, ন জ্যোষ্ঠঃ; নতু তথেহেত্যাহ—  
প্রাণ এব তু জ্যোষ্ঠশ্চ শ্রেষ্ঠশ্চ। ২

কথং পুনঃ শ্রেষ্ঠাভবগম্যতে প্রাণশ্চ? তদিহ সৎবাদেন দর্শযিষ্যামঃ। সর্ব-  
থাপি তু প্রাণং জ্যোষ্ঠশ্রেষ্ঠগুণং যো বেদ উপাস্তে, স স্বানাং জ্ঞাতীনাং জ্যোষ্ঠশ্চ  
শ্রেষ্ঠশ্চ ভবতি, জ্যোষ্ঠশ্রেষ্ঠগুণোপাসনসামর্থ্যাঃ; স্বব্যতিরেকেণাপি চ যেবাং মধ্যে  
জ্যোষ্ঠশ্চ শ্রেষ্ঠশ্চ ভবিষ্যামীতি বৃত্ত্বতি ভবিতুমিছতি, তেষামপি, জ্যোষ্ঠশ্রেষ্ঠপ্রাণদশী  
জ্যোষ্ঠশ্চ শ্রেষ্ঠশ্চ ভবতি। নহু বরোনিমিত্তং জ্যোষ্ঠত্বং, তদিচ্ছতঃ কথং ভবতীত্যচ্যতে?  
নৈব দোষঃ। প্রাণবদ্বৃত্তিলাভস্তুব জ্যোষ্ঠত্বশ্চ বিবক্ষিতত্বাঃ॥ ৩৬৫॥ ১॥

টীকা—ওকারো দমাদিত্যং ব্রহ্মাবক্ষোপাসনানি তৎফলং তদর্থা গতিরাদিত্যাদ্যুপহান-  
মিত্যেষোহর্থঃ সপ্তমে নিরুত্তঃ। সংপ্রতি প্রাধান্তেনাবক্ষোপাসনং সফলং শ্রীমহাদিকর্ম চ  
বক্ষ্যমিত্যাদ্যুপহানভয়ে ব্রাহ্মণসংগতিমাহ—প্রাণ ইতি। তস্মাত্ত প্রাণে গাযত্রীতি  
যুক্তমুক্তমিতি শেষঃ। প্রাণশ্চ জ্যোষ্ঠত্বাদি নাদ্যাপি নির্ধারিতমিতি শক্তিপ্রাপ্তি—কথ-  
মিত্যাদিনা। একারাত্তরেণ পূর্বোভুরগ্রহসংগতিমাহ—অপবেতি। আদিশক্তাদন্তবৈশিষ্ট্যাদি-  
নির্দেশঃ। তত্ত্বেতি প্রাণশ্চেব বিশিষ্টগুণকস্তোপাস্তস্তোক্তিঃ। হেতুজ্ঞেষ্ঠাদিস্তম্ভাত্মিহা-  
নস্তরগ্রহে কথাত ইতি শেষঃ। তদেবং পূর্বপ্রস্তুত হেতুমুভাদ্যুভুরস্ত চ হেতুদানস্তর্যেণ  
পূর্বগ্রহেন সহোভুগ্রহজ্ঞাতং সংবধ্যত ইতি ফলিতমাহ—আনন্দর্ঘেণেতি। বক্ষ্যমাণ-  
প্রাণোপাসনশ্চ পূর্বোক্তেক্ষণাদ্যুপাস্তিশেষত্বমাশক্য গুণভোগ ফলভোগাচ নৈবমিত্যাভিপ্রেত্যাহ—  
ন পুনরিতি। কিমিতি প্রাণোপাসনমিহ স্বতন্ত্রমুপদিশ্যতে, তত্ত্বাহ—খিলভাদিতি। ইতি-  
শব্দো ব্রাহ্মণারভোপসংহারার্থঃ॥ ১॥

এবং ব্রাহ্মণারভং প্রতিপাদ্যাক্ষরাণি ব্যাচষ্টে—যঃ কশ্চিদিত্যাদিনা। যচ্ছস্ত পুনরূপাদান-  
মধ্যার্থম্। নিপাতয়োর্থাবধারণমেব প্রাণভূতং প্রকটয়তি—ভবত্যেবেতি। অশ্঵াম—

কোহসৌ ?—জ্যোষ্ঠশ শ্রেষ্ঠশ্চেতি অগ্নস্তুর্থমিতি স্বাবৎ। আগন্ত জ্যোষ্ঠভাদিকমাঙ্গিপতি—কথমিতি। তত্ত্ব হেতুমাহ—ষমাদিতি। তস্মাজ্যোষ্ঠবীদিকং তুল্যমেবেতি শেষঃ। সংবক্ষা-বিশেষমঙ্গীকৃত্য জ্যোষ্ঠতঃ আগন্ত সাধয়তি—তথাপীতি। উক্তমেব সমর্থয়তে—নিষেককাণ্ড-দিতি। তত্ত্বাপি বিঅতিপন্নং অত্যাহ—প্রাণে ইতি। জ্যোষ্ঠহেনেব শ্রেষ্ঠত্বে সিঙ্কে কিমিতি পুনরুক্তিরিত্যাশক্যাহ—ভবতি দ্বিতি। জ্যোষ্ঠহে সত্যপি শ্রেষ্ঠভাবমুক্তু। তপ্তিন সত্যপি জ্যোষ্ঠভাবমাহ—মধ্যম ইতি। ইহেতি প্রাণোক্তিঃ। আগন্তেষ্ঠে প্রমাণাভাবমাশক্য অত্যাহ—কথমিত্যাদিন। পূর্বোক্তমুপাঞ্চিকলমুপসংহরতি—সন্তুথাপীতি। আরোপেণানারোপেণ বেত্ত্যৰ্থঃ। জ্যোষ্ঠস্ত বিচ্ছাফলবস্তুমাঙ্গিপতি—নযিতি। তস্ত বিচ্ছাফলতঃ সাধয়তি—উচ্যত-ইতি। ইচ্ছাতো জ্যোষ্ঠং দুঃসাধ্যমিতি দোষস্তাসস্তমাহ—নেতি। তত্ত্ব হেতুমাহ—প্রাণ-বদিতি। যথা আগন্তুরাশনাদিপ্রযুক্তশক্তস্তুরাদীনাঃ বৃত্তিলাভস্তথা প্রাণোপাসকাধীনং জীবন-মন্ত্রেষাঃ স্বানাঃ চ ভবতীতি আগদশিনে। জ্যোষ্ঠতঃ ন বর্ণোনিবক্ষনমিত্যৰ্থঃ। ৩৬৫। ১।

**তাত্ত্বানুবাদ।**—পূর্ব অধ্যায়ে এই গায়ত্রীকে প্রাণস্বরূপ বলা হইয়াছে ; এখন প্রশ্ন হইতেছে যে, কি কারণে গায়ত্রীর কেবলই প্রাণস্বরূপতা, বাগাদি ইন্দ্রিয়স্বরূপতাই বা না হয় কেন ? [উত্তর—] যেহেতু প্রাণই সর্বাপেক্ষা জ্যোষ্ঠও বটে, শ্রেষ্ঠও বটে ; কিন্তু বাগাদি ইন্দ্রিয়ের ত জ্যোষ্ঠত্ব ও শ্রেষ্ঠত্ব নাই ; [কাজেই গায়ত্রীর বাগাদিভাব হইতে পারে না।] প্রাণেরই বা দ্রোষ্ঠত্ব ও শ্রেষ্ঠত্বের কারণ কি ? তাহা নির্দ্ধাৰণার্থ এই প্রকৱণ আৱক হইতেছে। অথবা, ইতঃপূর্বে, চক্ষুঃ প্ৰত্তি অপৱাপৱ কৱণ বা ইন্দ্ৰিয়াদি বিশ্বান সম্বৰ্তে একমাত্ৰ প্রাণেরই শক্ত, যজুঃ, সাম ও ক্ষত্রাদিক্রপে যে উপাসনা অভিহিত হইয়াছে, তাহারই সমৰ্থনেৱ জন্তু এখানে হেতুমাত্ৰ নিৰূপিত হইতেছে, কিন্তু ইহা পূর্বাধ্যায়েৱ শেষ বা অঙ্গ নহে। প্ৰকৃতপক্ষে শ্রুতিৰ অভিপ্রায় এই যে, এই ষষ্ঠ অধ্যায়টী হইতেছে খিলকাণ্ড অৰ্থাৎ অহুক্ত বিষয়েৱ পৱিত্ৰক ; অতএব বিশিষ্টফলজনক যে সমুদ্রৱ উপাসনা পূৰ্বে কথিত হয় নাই, সেই সমুদ্রয়ই এখানে কথিত হইবে। ১

শ্রুতিৰ ‘হ’ ও ‘বৈ’ শব্দ দুইটীৰ অর্থ অবধারণ ; [বুঝিতে হইবে, যাহা যেকেপ বলা হইতেছে, তাহা সেইন্দ্ৰিয় বটে]। যে কোন লোক বক্ষ্যমাণ জ্যোষ্ঠত্ব শ্রেষ্ঠত্ব গুণযুক্ত বস্তুটী জানে, সে নিজেও জ্যোষ্ঠত্ব ও শ্রেষ্ঠত্ব গুণসম্পন্ন হয়। শিষ্য এইক্রমে ফল শ্রবণে গ্ৰহণভিত হইয়া [জ্যোষ্ঠ-শ্রেষ্ঠ-গুণযুক্ত যে কে, তত্ত্বিয়ে] প্ৰশ্ন কৱিতে অভিযুক্ত হইয়া থাকে ; সেই জিজ্ঞাসু শিষ্যকে লক্ষ্য কৱিয়া শ্রতি বলিতেছেন—প্রাণই জ্যোষ্ঠও বটে এবং শ্রেষ্ঠও বটে। ভাল, প্ৰাণ যে, জ্যোষ্ঠ ও শ্রেষ্ঠ, ইহা জানা যাব কিৱাপে ?—যখন বীৰ্য্যনিষেক সময়ে প্রাণাদি সমস্ত ইন্দ্ৰিয়েৱ সহিতই শুক্র-শোণীতেৱ সম্পর্ক সমান, তখন কেবল প্রাণেৱই বা

জ্যেষ্ঠত্ব ও শ্রেষ্ঠত্ব হইবে কেন ? [ হঁ, বদিও একথা সত্য হউক, ] তথাপি প্রাণ-সহস্রাহিত শুক্র ত কখনই দেহাকাঁৰে প্রাহৃত্ত হয়না ; এইজন্ত [ বলিতে হয় যে, ] চক্ষুঃ প্রভৃতি অপেক্ষা প্রাণই বয়সে জ্যেষ্ঠ ; তাহার পর, নিবেক কাল হইতে প্রাণই প্রধানতঃ গর্ভের পোবণ বা পুষ্টিসাধন করিয়া থাকে ; এবং অগ্রে প্রাণের বৃত্তিলাভ হইলে, পশ্চাত চক্ষুঃপ্রভৃতি ইন্দ্রিয়নিচয় বৃত্তিলাভ করিয়া থাকে ; এই কারণেই চক্ষুঃপ্রভৃতির মধ্যে প্রাণের শ্রেষ্ঠতা । বৎশের মধ্যে কোন লোক বয়সে জ্যেষ্ঠও হইতে পারে, কিন্তু গুণহীন বলিয়া শ্রেষ্ঠতা লাভ করিতে পারে না ; অথচ গুণাধিক্য থাকিলে মধ্যম বা কনিষ্ঠও আবার শ্রেষ্ঠতা লাভ করিয়া থাকে, অথচ জ্যেষ্ঠ তাহা পারে না ; এখানে কিন্তু সেৱন নহে ; এই অভিপ্রায়ই ‘প্রাণো বৈ জ্যেষ্ঠশ্চ শ্রেষ্ঠশ্চ’ কথায় প্রকাশ কৱা হইয়াছে । ২

পুনশ্চ প্রশ্ন হইতেছে যে, আর কি কারণে প্রাণের জ্যেষ্ঠত্ব ও শ্রেষ্ঠত্ব বৃঞ্জিতে পারা যাব ? হঁ, তাহা পরে প্রাণ-সংবাদ বা আধ্যাত্মিকা দ্বারা প্রদর্শন কৱিব । ফল কথা, যে লোক সর্বপ্রকারে জ্যেষ্ঠ-শ্রেষ্ঠত্বগুণযুক্ত প্রাণের উপাসনা কৱেন, জ্যেষ্ঠ-শ্রেষ্ঠত্বগুণযুক্তের উপাসনা কৱেন, সে লোক নিজেও জ্ঞাতিবর্গের মধ্যে জ্যেষ্ঠ ও শ্রেষ্ঠ হইয়া থাকেন ; এবং জ্ঞাতিভিন্নও বাহাদুরের মধ্যে ‘আমি জ্যেষ্ঠ ও শ্রেষ্ঠ হইব’ বলিয়া ইচ্ছা কৱেন, সেই জ্যেষ্ঠ-শ্রেষ্ঠ প্রাণদর্শী লোক তাহাদের মধ্যে জ্যেষ্ঠ ও শ্রেষ্ঠ হইয়া থাকেন । ভাল কথা, জ্যেষ্ঠত্বের কারণ হইল বয়স, ইচ্ছামাত্রে তাহা কিৱাপে সম্পন্ন হইতে পারে ?—না, ইহা দোধাবহ হয় না ; কারণ, এখানে বয়োনিমিত্ত জ্যেষ্ঠত্ব অভিপ্রেত নহে, পরস্ত প্রাণের গ্রাম প্রাধান্তে বৃত্তিলাভ কৱাই জ্যেষ্ঠত্ব শব্দের অভিপ্রেত অর্থ ॥ ৩৬৫ ॥ ১ ॥

যো হ বৈ বসিষ্ঠাং বেদ, বসিষ্ঠঃ স্বানাং ভবতি, বাগ্বৈ বসিষ্ঠা, বসিষ্ঠঃ স্বানাং ভবত্যপি চ ঘেৰাং বুভূষতি, য এবং বেদ ॥ ৩৬৬ ॥ ২ ॥

**সম্বলার্থঃ ।**—য়ঃ ( জনঃ ) বসিষ্ঠাং ( তদ্গুণোপেতাং দেবতাং ) হ বৈ বেদ, [ সঃ ] স্বানাং ( জ্ঞাতীনাং মধ্যে ) বসিষ্ঠঃ ভবতি । [ কেনং বসিষ্ঠা ? ইত্যাহ— ] বাক্ত বৈ ( এব ) বসিষ্ঠা ( অতিশয়েন বাসযুক্তি, বস্তে আচ্ছাদযুক্তি বা অগ্নান ইতি বসিষ্ঠা । বাগিনো হি ধনবারা অগ্নান বাসযুক্তি, বাচচ অগ্নান অভিভবন্তি ; তেন হি বাচে বসিষ্ঠাত্ম ) । য এবং বেদ, স স্বানাং

( জ্ঞাতীনাং ) [ অংগেৰাঃ চ ] ষেৰাঃ [ বসিষ্ঠঃ ] শুভ্ৰতি ( ভবিতুমিছতি ), [ তেৰাঃ ] বসিষ্ঠঃ ভবতি ; [ উপাসনামূলকপং ফলমেতৎ ] ॥ ৩৬৬ ॥ ২ ॥

**মূলামুল্লাদ** ১—যিনি বসিষ্ঠকে জানেন, তিনি জ্ঞাতিগণের মধ্যে বসিষ্ঠ হন, অর্থাৎ জ্ঞাতিগণ তাহার বশীভূত হইয়া থাকে । [ এই বসিষ্ঠা যে কে, তাহা বলিতেছেন—] বাক্হি বসিষ্ঠা ; কেন না, বাগ্মী লোক সাধারণতঃ থন দ্বারা অপরকে বাস কৱান, এবং বাক্য-বলে অপরকে বশীভূত ( পরাভূত ) কৱিয়া থাকেন ; [ এই কারণে বাক্তকে বসিষ্ঠা বলা হইয়াছে ] । যিনি এইপ্রকার জানেন ( উপাসনা কৱেন ), তিনিও জ্ঞাতিগণের এবং আৱাও যাহাদের মধ্যে বসিষ্ঠ হইতে ইচ্ছা কৱেন, তাহাদেরও বসিষ্ঠ হইয়া থাকেন ॥ ৩৬৬ ॥ ২ ॥

**শাঙ্কুল্লভাব্যম্** ।—যো হ বৈ বসিষ্ঠাঃ বেদ, বসিষ্ঠঃ স্বানাং ভবতি ; তদৰ্শনামূলকপ্যেণ ফলম্ । ষেৰাঃ চ জ্ঞাতিব্যতিরেকেণ বসিষ্ঠো ভবিতুমিছতি, তেৰাঞ্চ বসিষ্ঠো ভবতি । উচ্যতাঃ তর্হি, কাহসৌ বসিষ্ঠেতি । বাগ্বৈ বসিষ্ঠা ; বাসৱত্যতিশয়েন, বন্তে বেতি বসিষ্ঠা । বাগ্মিনো হি ধনবন্তো বসন্ত্যতিশয়েন, আচ্ছাদনার্থস্থ বা বসেৰবসিষ্ঠা ; অভিভবন্তি হি বাচা বাগ্মিনোহগ্নান् ; তেন বসিষ্ঠগুণবৎপরিজ্ঞানাদ্বিসিষ্ঠ গুণে ভবতীতি দর্শনামূলকপং ফলম্ ॥ ৩৬৬ ॥ ২ ॥

টাকা ।—বসিষ্ঠজ্ঞমপি প্রাণাত্মেৰেতি বজ্ঞমুক্তুৱাক্যমুখ্যাপ্য ব্যাচষ্টে—যো হেত্যাদিনা । ফলেন-অলোভিতঃ শিষ্যঃ প্রশ্নাভিমুখঃ ‘প্রত্যাহ—উচ্যতামিত্যাদিনা । বাচো বসিষ্ঠসং দ্বিধা প্রতি-জ্ঞানীতে—বাসয়তীতি । ব্যসন্ত্যতিশয়েনেতুজ্ঞঃ বিশদয়তি—বাগ্মিনো হীতি । বাসয়ন্তি চেতি প্রষ্টব্যম্ । বন্তে বেতুজ্ঞঃ শুটয়তি—আচ্ছাদনার্থস্থ বেতি । আচ্ছাদনার্থস্থভবেন সাধয়তি—অভিভবন্তীতি । উক্তমুপাস্তিফলং নিগময়তি—তেনেতি ॥ ৩৬৬ ॥ ২ ॥

**তাৰ্য্যামুল্লাদ** ।—যিনি বসিষ্ঠকে জানেন, তিনি জ্ঞাতিগণের মধ্যে বসিষ্ঠগুণবৃক্ষ হন । ষেৱপ উপাসনা, তাহার ফলও তদমূলকপই হইয়া থাকে । তিনি জ্ঞাতিভিন্ন আৱাও যাহাদের মধ্যে বসিষ্ঠ হইতে ইচ্ছা কৱেন, তাহাদেরও বসিষ্ঠ হইয়া থাকেন । এই বসিষ্ঠ পদাৰ্থটী যে কে, তাহা এখন বল । [উক্তু—] বাক্হি বসিষ্ঠা ; অতিশয়মূলপে বাস কৱান, কিংবা আচ্ছাদন ( অভিভব ) কৱে বলিয়া বাক্ত হইতেছে—বসিষ্ঠা ; কারণ, বাগ্মী লোকেৱা সাধারণতঃ ধনবান্ হয় এবং সেই ধন দ্বারা তাহারা লোককে উক্তমূলপে বাস কৱাইয়া থাকে ; অথবা ‘বসিষ্ঠা’ শব্দটী আচ্ছাদনার্থক ‘বস্’ ধাতুৱ মূলপ ; কেন না, বাগ্মী

लोकेरा वाक्य धारा अपर सकलके पराजित करिया थाके । अतএব बसिष्ठ-  
गुणयुक्त बन्त्र उपासनाय ये, बसिष्ठबुद्धिसम्पन्न हইয়া थাকে, ইহা উপাসনার অঙ্গুলপ  
ফলই বটে ॥ ৩৬৬ ॥ ২ ॥

যো হ বৈ প্রতিষ্ঠাং বেদ প্রতিতিষ্ঠতি সমে, প্রতিতিষ্ঠতি  
দুর্গে, চক্ষুর্বৈ প্রতিষ্ঠা চক্ষুষা হি সমে চ দুর্গে চ প্রতিতিষ্ঠতি,  
প্রতিতিষ্ঠতি সমে প্রতিতিষ্ঠতি দুর্গে য এবং বেদ ॥ ৩৬৭ ॥ ৩ ॥

**সর্বলার্থঃ ।**—য়ঃ হ বৈ, প্রতিষ্ঠাং বেদ, [ সঃ ] সমে ( অঙ্গুলে দেশে  
কালে চ ) প্রতিতিষ্ঠতি, দুর্গে ( বিষমে চ ) প্রতিতিষ্ঠতি । [ কার্সো প্রতিষ্ঠা ? ]  
চক্ষুঃ বৈ ( প্রসিদ্ধৌ ) প্রতিষ্ঠা ; [ কুতঃ ? ] হি ( বতঃ ) চক্ষুষা ( করণেন )  
সমে চ দুর্গে চ প্রতিতিষ্ঠতি ( প্রতিষ্ঠাং—হিতিং লভতে ) । য এবং বেদ, স সমে  
প্রতিতিষ্ঠতি, দুর্গে চ প্রতিতিষ্ঠতি ॥ ৩৬৭ ॥ ৩ ॥

**অুলোচনাদ ।**—যে লোক প্রতিষ্ঠার উপাসনা করে, সে সম  
ও বিষম—দেশে ও কালে শ্রিতি লাভ করে । এই প্রতিষ্ঠা কে ?  
চক্ষুই প্রতিষ্ঠা ; কারণ, লোকে চক্ষুর সাহায্যেই সম ও বিষম স্থানে  
শ্রিতি লাভ করিয়া থাকে । যে লোক ইহা জানে, সে লোক সম ও  
বিষম স্থানে ও কালে শ্রিতি লাভ করিয়া থাকে ॥ ৩৬৭ ॥ ৩ ॥

**শাঙ্করভাস্ত্রার্থম্ ।**—যো হ বৈ প্রতিষ্ঠাং বেদ, প্রতিতিষ্ঠত্যনন্নেতি তাং  
প্রতিষ্ঠাং প্রতিষ্ঠাগুণবতীং যো বেদ, তন্ত্রেতৎ ফলং—প্রতিতিষ্ঠতি সমে দেশে কালে  
চ । তথা দুর্গে বিষমে চ দুর্গমনে চ দেশে, দুর্ভিক্ষাদৌ বা কালে বিষমে । বচ্ছেবম্,  
উচ্যতাম্—কাহসো প্রতিষ্ঠা ? চক্ষুর্বৈ প্রতিষ্ঠা ; কথং চক্ষুঃ প্রতিষ্ঠাত্মিত্যাহ—  
চক্ষুষা হি সমে চ দুর্গে চ দৃষ্ট্বা প্রতিতিষ্ঠতি । অতোহঙ্গুলপং ফলং,—প্রতিতিষ্ঠতি  
সমে, প্রতিতিষ্ঠতি দুর্গে, য এবং বেদেতি ॥ ৩৬৭ ॥ ৩ ॥

টীকা ।—গুণস্তরং বজ্রং বাক্যাস্তরমাদায় ব্যাচষ্টে যো বা ইতি । সমে প্রতিষ্ঠা বিষ্ঠাং  
বিনাপি শাদিত্যাশক্যাহ—ভথেতি । বিষমে চ প্রতিতিষ্ঠতীতি সংবক্ষঃ । বিষমশক্তস্ত্রার্থমাহ—  
দুর্গমনে চেতি । ইদানীং অশ্বগুরুকং প্রতিষ্ঠাং দর্শয়তি—বচ্ছেবমিতি । প্রতিষ্ঠাতঃ চক্ষুর্বৈ  
বৃংগাদয়তি—কথমিত্যাদিনা । বিষ্ঠাকলং নিগময়তি—অত ইতি ॥ ৩৬৭ ॥ ৩ ॥

**ভাস্ত্রানুবাদ ।**—যে লোক প্রতিষ্ঠাকে জানে, অর্থাং যাহা ধারা  
লোকে প্রকৃষ্টক্রাপে শ্রিতি লাভ করে, তাহার নাম প্রতিষ্ঠা ; সেই প্রতিষ্ঠাকে—  
প্রতিষ্ঠা-গুণযুক্ত দেবতাকে যে ব্যক্তি জানে, তাহার ফল এই—সে লোক সমান

( নিরূপদ্ব ) দেশে ও কালে, এবং বিষমে অর্থাৎ দুর্গম দেশে ও দুর্ভিক্ষাদি সময়ে [ স্থিতি লাভ করে ] । ভাল, যদি এইরূপই হয়, তাহা হইলে বল, এই প্রতিষ্ঠাণ্ণগুরুকৃ বস্তুটী কে ? [ উত্তর— ] চক্ষুই প্রতিষ্ঠা । ভাল, চক্ষু প্রতিষ্ঠা কি প্রকারে ? তচ্ছত্রে বলিতেছেন—যেহেতু প্রাণিগণ সম ও বিষমে দেশে ও কালে চক্ষু দ্বারা দর্শন করিয়াই প্রতিষ্ঠা লাভ করিবা থাকে । অতএব, এইরূপ শুণ্যুক্ত উপাসক যে, সম ও দুর্গম দেশে ও কালে প্রতিষ্ঠা লাভ করিবা থাকে, ইহা উপাসনার অনুরূপ ফলই বটে ॥ ৩৬৭ ॥ ৩ ॥

যো হ বৈ সম্পদং বেদ সংহাস্মৈ পঞ্চতে যং কামং  
কাময়তে । শ্রোত্রং বৈ সম্পৎ, শ্রোত্রে হীমে সর্বে বেদা  
অভিসম্পন্নাঃ, সংহাস্মৈ পঞ্চতে যং কামং কাময়তে, য এবং  
বেদ ॥ ৩৬৮ ॥ ৪ ॥

**সর্বলার্থঃ ১**—যঃ হ বৈ সম্পদং বেদ, [ সঃ ] যং কামং ( বিষয়ং ) কাময়তে,  
[ তস্ত স কামঃ ] সম্পত্ততে ( আয়ত্তো ভবতি ) । [ কা নাম সম্পদঃ ? ] শ্রোত্রং  
বৈ ( প্রসিদ্ধৌ ) সম্পদঃ; হি ( যশ্চাত ) ইমে ( অনুভবগোচরাঃ ) সর্বে  
বেদাঃ শ্রোত্রে ( কর্ণে ) অভিসম্পন্নাঃ ( স্থিতাঃ ) । য এবং বেদ, অশ্বে  
( বিদ্বে ), [ সঃ ] যং কামং কাময়তে, [ সঃ কামঃ ] সম্পত্ততে ( নিষ্পন্নঃ  
ভবতি ) ॥ ৩৬৮ ॥ ৪ ॥

**অুলোচনাদ্য ১**—যে লোক সম্পদকে জানে, সে, যে বিষয়  
কামনা করে, তাহার সেই বিষয়ই সিদ্ধ হয় । শ্রোত্রই সেই  
সম্পদঃ; কেন না, এই সমস্ত বেদই এই শ্রবণেন্দ্রিয়ে অবস্থান  
করিবা থাকে । যে লোক এই প্রকার উপাসনা করে, সে লোক  
যাহা কামনা করে, তাহার সেই কাম্য বিষয় পরিনিষ্পন্ন হইয়া  
থাকে ॥ ৩৬৮ ॥ ৪ ॥

**শাঙ্কুলভাস্ত্রম্ ১**—যো হ বৈ সম্পদং বেদ, সম্পদং শুণ্যুক্তং শো বেদ,  
তস্ত এতৎ ফলম্—অশ্বে বিদ্বে সম্পত্ততে হ । কিম् ? যং কামং কাময়তে,  
স কামঃ । কিং পুনঃ সম্পদং শুণকম্ ? শ্রোত্রং বৈ সম্পদঃ; কথং পুনঃ শ্রোত্রস্ত  
সম্পদং শুণত্বমিতি, উচ্যতে—শ্রোত্রে সতি, হি যশ্চাত সর্বে বেদা অভিসম্পন্নাঃ,  
শ্রোত্রেন্দ্রিয়বতোহধ্যেন্দ্রিয়াৎ ; • বেদবিহিতকর্মান্বাচ কামাঃ ; তস্মাচ্ছ্রাত্রং

सम्पदः; अतो ज्ञानानुरूपं फलम्—सं हास्ये पद्धते, यं कामं कामयते, वा एवं वेद ॥ ३६८ ॥ ४ ॥

**टीका ।**—वाक्यानुरमादाय विभजते—ये ह बै संपदमिति । प्रश्नपूर्वकं संपद्गृहणं वाक्यमुपादते—किं पुनरिति । श्रोत्रश्च संपद्गृहणं बुद्धिमत्त्वं—कथमिति । अध्येयस्त्वमध्याय-नार्थम् । तथापि कथं श्रोत्रं संपद्गृहणकवित्याशक्याह बेदेति । पुर्वोत्तं फलमुपसंहरति—अत इति ॥ ३६८ ॥ ४ ॥

**तात्त्वानुवाद ।**—यिनि सम्पदके जानेन, अर्थात् सम्पद्गृहणयुक्तविषयेर यिनि उपासना करेन, ताहार फल ऐ—सेहि विद्वानेर संहक्षे [ ऐ फल ] सम्पद्गृहण हर ; क्वोन् फल ? तिनि ये विद्वर कामना करेन, सेहि काम्य फल । उक्त सम्पद्गृहणयुक्त वस्तुचौ कि ? श्रोत्र हइतेछे सम्पद्गृहणयुक्त ; श्रोत्रेर ये, सम्पद्गृहणसंस्कृत केन, ताहा कथित हइतेछे—घेहेतु श्रवणेन्द्रिय विद्यमान थाकिलेहि समस्त वेद सम्पद्गृहण हर—अधिगत हर ; कारण । श्रवणेन्द्रियसम्पद्गृहण पुरवेर पक्षेहि वेद अध्ययनवोग्य ; काम्य फल समूहो आवार वेदविहित कष्मेर अधीन ; सेहि हेतु श्रवणेन्द्रिय हइतेछे सम्पद् । ये लोक एहिरुप जाने, ताहार ये, अभिमत काम्य विद्वर परिनिष्पत्त हइया थाके, इहा विद्यार अनुरूप फलहि बटे ॥ ३६८ ॥ ४ ॥

ये ह वा आयतनं वेदायतनं त्र्यायतनं ज्ञानाम्, मनो वा आयतनमायतनं त्र्यायतनं ज्ञानाम् य एवं वेद ॥ ३६९ ॥ ५ ॥

**सर्वलार्थः ।**—यः ह बै आयतनं वेद, [ सः ] त्र्याय ( ज्ञातीनां ), ज्ञानाम् ( ज्ञातिभिन्नानां च ) आयतनं भवति । अनः बै—प्रसिद्धम् आयतनम् । य एवं वेद, [ सः ] त्र्याय आयतनं भवति, ज्ञानाम् च आयतनं भवति ॥ ३६९ ॥ ५ ॥

**मूलानुवाद ।**—ये लोक आयतनेर उपासना करेन, तिनि ज्ञातिगणेर एवं तस्मिन् लोकदिगेराऽ आश्रयभूत हइया थाकेन । अनइ प्रसिद्ध आयतन ; यिनि इहा जानेन, तिनि ज्ञाति ओ तस्मिन् लोकदिगेर आश्रयस्त्रूप हइया थाकेन ॥ ३६९ ॥ ५ ॥

**शास्त्ररूपतात्त्वम् ।**—ये ह वा आयतनं वेद । आयतनमाश्रयः, तद् ये वेद, आयतनं त्र्याय भवति, आयतनं ज्ञानामत्त्वेषामपि । किं

পুনস্তদারতনমিত্যচ্যতে—মনো বা আয়তনম্ আশ্রম ইঙ্গিয়াগাং বিষয়াগাংকঃ ;  
মন আশ্রিতা হি বিষয়া আস্তনো ভোগ্যিতঃ প্রতিপদ্ধতে ; মনঃসংকল্পবশানি  
চেঙ্গিয়াণি প্রবর্তনে নিবর্তনে চ ; অতো মন আয়তনমিঙ্গিয়াগাম্ ; অতো  
দর্শনাত্মকপ্রেণ ফলম্,—আয়তনং স্বানাং ভবত্যায়তনং জনানাম্, য এবং  
বেদ ॥ ৩৬৯ ॥ ৫ ॥

টীকা ।—বাক্যান্তরমাদায় বিভজতে—যো হ বা আয়তনমিতি । সামান্যেনোভয়ায়তনং  
প্রশ্পূর্বকং বিশদয়তি—কিং পুনরিতি । মনসো বিষয়াশ্রয়তঃ বিশদয়তি—মন ইতি ।  
ইঙ্গিয়াশ্রয়তঃ তন্ত্র স্পষ্টয়তি—মনঃসংকল্পেতি । পূর্ববৎ ফলং নিগময়তি—অত ইতি ॥ ৩৬৯ ॥ ৫ ॥

**ভাষ্যাত্মকাদ** ।—যিনি আয়তনকে জানেন ; আয়তন অর্থ—আশ্রম ;  
তাহা যিনি জানেন, তিনি জাতিগণের আয়তন হন, এবং অপর লোকদিগেরও  
আয়তন হন । সেই আয়তন যে, কি, তাহা বলা হইতেছে—মন হইতেছে  
আয়তন অর্থাং ইঙ্গিয় ও কৃপাদি বিষয় সমূহের আশ্রম ; কেন না, ভোগ্য বিষয়-  
সমূহ মনের আশ্রয়ে থাকিয়াই আস্তার ভোগ্য হইয়া থাকে, এবং মনের ইচ্ছাত্ম-  
যায়ী হইয়াই ইঙ্গিসমূহ প্রবৃত্ত ও নিরুত্ত হইয়া থাকে ; এই কারণে মন হইতেছে  
ইঙ্গিসমূহের আয়তন । অতএব এতদ্বিষয়ক জ্ঞানসম্পদ পুরুষ যে, জাতি ও  
জনসাধারণের আশ্রম হইয়া থাকে, ইহা বিষ্ণাত্মযায়ী ফলই বটে ॥ ৩৬৯ ॥ ৫ ॥

যো হ বৈ প্রজাতিং বেদ, প্রজায়তে হ প্রজয়া পশ্চতিঃ ।  
রেতো বৈ প্রজাতিঃ, প্রজায়তে হ প্রজয়া পশ্চত্ত্বিষ্য এবং  
বেদ ॥ ৩৭০ ॥ ৬ ॥

**সম্মুল্লার্থঃ** ।—যঃ হ বৈ প্রজাতিং বেদ, [ সঃ ] প্রজয়া ( সন্তানেন ) পশ্চতিঃ  
( বিত্তেশ ) [ উপলক্ষিতঃ ] প্রজায়তে । রেতঃ ( শুক্রং ) বৈ ( প্রসিদ্ধৌ ) প্রজাতিঃ ;  
য এবং বেদ, সঃ প্রজয়া পশ্চতিঃ [ বিশিষ্টঃ ] প্রজায়তে ॥ ৩৭০ ॥ ৬ ॥

**অুলোচ্চন্ত্বাদ** ।—যিনি প্রজাতির উপাসনা করেন, তিনি  
প্রজা ও পশুদ্বারা আঢ় হন । রেতই প্রজাতি বলিয়া প্রসিদ্ধ ।  
সেই প্রজাতিকে যিনি জানেন, তিনি সন্তান ও পশ্চ-বিদ্যুত্ত হইয়া  
থাকেন ॥ ৩৭০ ॥ ৬ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্** ।—যো হ বৈ প্রজাতিং বেদ, প্রজায়তে হ প্রজয়া পশ্চ-  
তিঃ সম্পন্নো ভবতি । রেতো বৈ প্রজাতিঃ ; রেতসা প্রজননেঙ্গিয়মুপলক্ষ্যতে ।  
তদ্বিজ্ঞানাত্মকপৎ ফলম্, প্রজায়তে ই প্রজয়া পশ্চত্ত্বিষ্য এবং বেদ ॥ ৩৭০ ॥ ৬ ॥

**টীকা।**—গুণান্তরং বজ্রং বাক্যান্তরং গৃহীত্বা তদক্ষরাণি ব্যাকরণোতি—যো হেত্যাদিন। বাগাদীক্ষিয়াণি তত্ত্বগুণবিশিষ্টানি শিষ্ট। রেতো বিশিষ্টগুণমাচক্ষাণশ্চ প্রকরণবিরোধঃ স্থাদিত্যাশক্যাহ—রেতসেতি। বিচাফলমুপসংহরতি—তত্ত্বজ্ঞানেতি। ৩৭০ ॥ ৬ ॥

**তাত্ত্বানুবাদ।**—যিনি প্রজাতিকে জানেন, তিনি প্রজা ও পক্ষবিত্তসম্পন্ন হন। রেতই (অনন্তেজ্ঞাই) প্রজাতি বলিন্না প্রসিদ্ধ; এখানে ‘রেতঃ’ শব্দে অনন্তেজ্ঞার বুঝিতে হইবে। যিনি এইরূপ জানেন, তিনি যে প্রজা ও পক্ষসম্পন্ন হন, ঈহা বিজ্ঞানেরই অনুরূপ ফল ॥ ৩৭০ ॥ ৬ ॥

তে হেমে প্রাণা অহংশ্রেষ্ঠসে বিবদমানা ব্রহ্ম জগ্মুঃ,  
তক্ষোচুঃ কো নো বসিষ্ট ইতি। তক্ষোবাচ যশ্চিন্ন ব  
উৎক্রান্ত ইদং শরীরং পাপীয়ো মহ্যতে, স বো বসিষ্ট  
ইতি ॥ ৩৭১ ॥ ৭ ॥

**সর্বলার্থঃ।**—তে হ ইয়ে প্রাণঃ (বাগাদীনি করণানি) অহংশ্রেষ্ঠসে (স্বাত্মশ্রেষ্ঠত্বথাপনপ্রয়োজনায়) বিবদমানাঃ (বিবাদং কুর্বাণাঃ সন্তঃ) ব্রহ্ম (ব্রহ্মাণ্ম) জগ্মুঃ (গতবন্তঃ)। [গত্বাচ] তৎ (ব্রহ্ম—ব্রহ্মাণং) উচুঃ হ—নঃ (অস্মাকং মধ্যে) কঃ বসিষ্টঃ (পূর্বোক্ত-বসিষ্টগুণবান্ন) ? ইতি। [এবং পৃষ্ঠং সৎ] তৎ (ব্রহ্ম) উবাচ হ—বঃ (যুদ্ধাকং মধ্যে) যশ্চিন্ন উৎক্রান্তে (দেহাদিনি-র্গতে সতি) ইদং শরীরং পাপীয়ঃ (অতিশয়েন পাপিষ্ঠং—অস্পৃশ্যং) মহ্যতে [জনঃ], সঃ বঃ (যুদ্ধাকং মধ্যে) বসিষ্ট ইতি ॥ ৩৭১ ॥ ৭ ॥

**মুলানুবাদ।**—পুরাকালে, প্রাণসংযুক্ত নিজ নিজ শ্রেষ্ঠত্ব নির্দ্ধারণের নিমিত্ত বিবাদ করিতে করিতে ব্রহ্মার নিকট গমন করিয়াছিল়; সেখানে যাইয়া তাহারা ব্রহ্মাকে বলিল—আমাদের মধ্যে বসিষ্টগুণযুক্ত কে ? ব্রহ্মা বলিলেন—তোমাদের মধ্যে বে প্রাণটী দেহ হইতে চলিয়া গেলে, এই দেহকে লোকে অত্যন্ত পাপিষ্ঠ—অস্পৃশ্য বলিয়া মনে করে, জানিবে, তোমাদের মধ্যে সে-ই বসিষ্টত্ব-গুণসম্পন্ন ॥ ৩৭১ ॥ ৭ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্।**—তে হ ইয়ে প্রাণা বাগাদুরঃ অহংশ্রেষ্ঠসে অহংশ্রেষ্ঠান্ন ইত্যেতন্ত্রে প্রয়োজনায় বিবদমানাঃ বিরক্তং বদমানাঃ ব্রহ্ম জগ্মুঃ ব্রহ্ম গতবন্তঃ ব্রহ্মশক্তবাচ্যং প্রজাপতিম্। গত্বাচ তত্ত্বুক্ত হ উচুরূপবন্তঃ—কো নঃ অস্মাকং মধ্যে বসিষ্টঃ ?—কোহস্মাকং মধ্যে বসতি চ বাসন্তি চ ? তদ্ব ব্রহ্ম তৈঃ পৃষ্ঠং সৎ

হোবাচ উক্তবৎ—ষশ্নিলঃ বঃ বুঝাকং মধ্যে উৎক্রান্তে নির্গতে শরীরাং, ইদং  
শরীরং পূর্বস্থাদতিশয়েন পাপীয়ঃ পাপতরং মগ্নতে লোকঃ; শরীরং হি নাম  
অনেকাঙ্গচিসজ্যাতভাজীবতোহপি পাপমেব, ততোহপি কষ্টতরং ষশ্নিলুৎক্রান্তে  
ভবতি; বৈরাগ্যার্থমিদমুচ্যতে—পাপীয় ইতি। স বঃ বুঝাকং মধ্যে বসিষ্ঠে  
ভবিষ্যতি। আনন্দপি বসিষ্ঠং প্রজাপতির্নোবাচ—অয়ঃ বসিষ্ঠ ইতি,  
ইতরেবামপ্রিয়পরিহারায় ॥ ৩৭১ ॥ ৭ ॥

**টীকা।**—উক্ত বসিষ্ঠভাদিগুণ ন বাগাদিগামিনঃ, কিং তু মুখ্যাপ্রাণগতা এবেতি দর্শযিতু-  
মাধ্যায়িকাঃ করোতি—তে হেত্যাদিন। ঈয়মূলপ্রয়োগস্ত তাংপর্যামাহ—শরীরং হীতি। কিমিতি  
শরীরস্ত পাপীয়স্তমুচ্যতে, তদাহ—বৈরাগ্যার্থমিতি। শরীরে বৈরাগ্যোৎপাদনম্বার। তস্মিন্বহং-  
মমাভিমানপরিহারার্থমিত্যার্থঃ। বসিষ্ঠে ভবতীত্যুক্তবানিতি সংবক্ষঃ। কিমিতি সাক্ষাদেব  
মুখঃ প্রাণং বসিষ্ঠভাদিগুণঃ লোকবান् প্রজাপতিঃ, স হি সর্বজ্ঞঃ? ইত্যাশক্যাহ—জানন-  
পীতি। ৩৭১ ॥ ৭ ॥

**ভাষ্যানুবাদ।**—পূর্বোক্ত এই প্রাণসমূহ অর্থাৎ চক্ষুঃপ্রভৃতি করণ-  
বর্গ ‘আমি সর্বাপেক্ষা শ্রেষ্ঠ, আমি সর্বাপেক্ষা শ্রেষ্ঠ’, এইরূপে নিজ নিজ শ্রেষ্ঠত্ব  
থ্যাপনের উদ্দেশ্যে বিবাদ—বিরুদ্ধ কথা বলিতে বলিতে ব্রহ্মার সমীপে গিয়াছিল,  
অর্থাৎ ব্রহ্ম-শব্দবাচ্য প্রজাপতির নিকট গিয়াছিল। যাইয়া সেই ব্রহ্মাকে বলিয়া-  
ছিল—আমাদের মধ্যে বসিষ্ঠ কে?—আমাদের মধ্যে কে অপরকে বাস করায়,  
অথবা আচ্ছাদন করিয়া রাখে? তাহারা এইরূপ জিজ্ঞাসা করিলে পর, ব্রহ্মা  
তাহাদিগকে বলিলেন—তোমাদের মধ্যে যিনি এই শরীর হইতে বহিগত হইলে  
পর, লোকে এই শরীরকে পূর্বাপেক্ষা অধিক পাপী (ঘৃণার্হ) বলিয়া মনে  
করে, তোমাদের মধ্যে তিনিই ‘বসিষ্ঠ’ বলিয়া নিশ্চিত হইবে। [এখানে  
শরীরকে ‘পাপীয়ঃ’ বলিবার অভিপ্রায় এই যে, শরীর স্বভাবতই নানাবিধি  
অঙ্গচি জ্বরের সমবায়ে নির্ণিত; শুতরাং জীবিত ব্যক্তির শরীরও  
পাপী বা অঙ্গচি বটে; যাহার অভাবে তদপেক্ষাও অধিক পাপী  
হয়। এই কথাটি কেবল দেহে বৈরাগ্য বা অনাদর উৎপাদনার্থ ই এখানে  
বলা হইয়াছে মাত্র। প্রজাপতি জানিয়াও যে, ইনি তোমাদের মধ্যে  
বসিষ্ঠ, এই কথা বলিলেন না, অপ্রিয় বাক্য পরিহার করাই তাহার একমাত্র  
কারণ ॥ ৩৭১ ॥ ৭ ॥]

বাগ্হোচ্ছক্রাম, স। সংবৎসরং প্রোষ্যাগত্যোবাচ কথমশক্ত  
মদ্যতে জীবিতুমিতি। . তে হোচুর্যথাকল। অবদন্তো বাচা, প্রাণস্তঃ

प्राणेन, पश्चन्तचक्षुषा, शृग्नस्तः श्रोत्रेण, विद्वांसो मनसा,  
प्रजायमाना रेतैवमजीविष्वेति, प्रविवेश ह वाक् ॥ ३७२ ॥ ८ ॥

**सर्वलार्थः १—**[ ब्रह्मणा एवमुक्तेष्व प्राणेष्व मध्ये प्रथमं ] वाक् ( वागिन्द्रियं )  
ह ( किल ) उच्चक्राम ( देहां निष्क्रान्ता बहुव ) ; सा ( वाक् ) संबৎसरं ( एकवर्षं कालं  
व्याप्त्य ) प्रोत्य ( बहिरवस्थाय ) आगत्य ( पुनः देहसमीपे समागत्य ) उवाच—मद्  
खते ( मां बिना ) कथं जीवितुमशक्तत ( शक्ता अभवत ) [ यूयं ] ? इति । ते ( एव-  
मुक्ताः प्राणाः ) उत्तुः—अकला ( वाग्विधुराः ) यथा वाचा अवदस्तः ( वाग्व्यवहार-  
मुकुर्वस्तः ) प्राणेन प्राणस्तः, चक्षुषा पश्चन्तः, श्रोत्रेण शृग्नस्तः, मनसा विद्वांसः ( ( विजा-  
नस्तः ), रेतसा प्रजायमानाः [ जीवस्ति ], एवं ( मूकवदेव ) अजीविष्व ( जीविता  
आश्च ) इति । [ एते शब्दाः ] वाक् [ देहमध्ये ] प्रविवेश ह ॥ ३७२ ॥ ८ ॥

**मूलानुस्माद् १—**ब्रह्मा एই कथा बलिले पर, प्रथमे वागिन्द्रिय  
उत्क्रमण करिल ; से एक बृंसर काल बाहिरे थाकिया प्रत्यागमन  
करिल ; प्रत्यागमन करिया से अपर प्राणादगके जिज्ञासा करिल—  
आमार अभावे तोमरा कि प्रकारे बाँचिया थाकिते समर्थ  
हइयाछिले ? तदुत्तरे अपर सकले बलिल—मूक व्यक्ति येरुप  
केबल वाग्व्यवहार करिते ना पारिलेओ, प्राणद्वारा प्राणन,  
चक्षु द्वारा दर्शन, कर्णद्वारा श्रवण, मनद्वारा चिन्तन एवं रेतः द्वारा  
प्रजा समृद्धपादन करत बाँचिया थाके, आमरामो ठिक सेइ प्रकारेइ  
बाँचियाछिलाम ; एই कथा शुनिया वागिन्द्रिय देहमध्ये प्रवेश  
करिल ॥ ३७२ ॥ ८ ॥

**शास्त्ररूपात्मम् १—**ते एवमुक्ता ब्रह्मणा, प्राणा आत्मनो वीर्य-परी-  
क्षणाय क्रमेणोच्चक्रमः । तत्र वागेव प्रथमं ह अस्माच्छ्रीरां उच्चक्राम  
उत्क्रान्तवतौ । सा च उत्क्रम्य संबৎसरं प्रोत्य प्रोषिता तृत्वा पुनरागत्य उवाच  
—कथशक्तत शक्तवस्तः यूयम् अद्यते मां बिना जीवितुमिति । ते एवमुक्ता  
उत्तुः—यथा लोके अकला मूका अवदस्तो वाचा, प्राणस्तः प्राणन-व्यापारं  
मुकुर्वस्तः प्राणेन, पश्चन्तः दर्शनव्यापारं चक्षुषा कुर्वस्तः, तथा शृग्नस्तः श्रोत्रेण,  
विद्वांसः मनसा कार्याकार्यादिवस्तम् ; प्रजायमाना रेतसा पुत्रान्तुपादरस्तः ;  
एवमजीविष्व बयम्, इत्येवं प्राणेन्द्रियोत्तरा वाक् आत्मनः अस्मिन् अवस्थित्वं  
बुक्ता, प्रविवेश ह वाक् ॥ ३७२ ॥ ८ ॥

টীকা ।—বাগ হোচ্ছকামেত্যাদেস্তাংপর্যমাহ—ত এবমিতি । উজ্জেব্রে অভ্যক্তরাণি  
ব্যাচষ্টে—তত্ত্বেত্যাদিন। কার্য্যাকার্য্যাদিবিষয়মিত্যাদিশবেনোপেক্ষণ্যসংগ্রহঃ । চক্ষুরাদিভি-  
র্দত্তোভৱা পুনর্বাক্ত কিম্বকরোদিতি, তত্ত্বাহ—আজ্ঞন ইতি ॥ ৩৭২ ॥ ৮ ॥

**ভাস্ত্রানুরাদ ।**—ব্রহ্মাকর্তৃক এইপ্রকার অভিহিত হইয়া প্রাণসমূহ  
আপনাদের শক্তি-পরীক্ষার জন্য ক্রমশঃ দেহ হইতে উৎক্রমণ করিয়াছিল ।  
তন্মধ্যে সর্বপ্রথমে বাগিন্নিয় এই শরীর হইতে উৎক্রমণ করিল ; সে  
উৎক্রমণের পর, এক বৎসর কাল প্রবাস করিয়া অর্থাৎ বাহিরে থাকিয়া পুন-  
রাগমনপূর্বক জিজ্ঞাসা করিল—তোমরা আমার অভাবে কিভাবে জীবিত থাকিতে  
সমর্থ হইয়াছিলে ? তাহারা ( প্রাণসমূহ ) এইরূপে জিজ্ঞাসিত হইয়া উত্তর করিল—  
জগতে অকল—মূক ব্যক্তিরা বেঙ্গল বাগিন্নিয় দ্বারা কথা বলিতে না পারিলেও  
প্রাণ দ্বারা প্রাণন ব্যাপার করত, চক্ষু দ্বারা দর্শনকার্য্য করত, শ্রবণেন্নিয়  
দ্বারা শ্রবণ ব্যাপার করত, মনঃ দ্বারা কর্তব্যাকর্তব্য বিধয়ে বিচার করত, এবং  
রেতঃ দ্বারা ( জননেন্নিয় দ্বারা ) পুত্রসমূহপাদন করত জীবিত থাকে, আমরা ও  
সেইরূপই জীবিত ছিলাম । প্রাণসমূহ এইপ্রকার উত্তর প্রদান করিলে পর,  
বাগিন্নিয় আপনার অবসিষ্টত্ব ( বসিষ্টত্বগুণের অভাব ) অবগত হইয়া পুনর্বার দেহ-  
মধ্যে প্রবেশ করিল ॥ ৩৭২ ॥ ৮ ॥

চক্ষুর্হোচ্ছক্রাম, তৎ সংবৎসরং প্রোষ্যাগত্যোবাচ কথমশক্ত  
মদ্যতে জীবিতুমিতি । তে হোচুর্যথাঙ্কা অপশ্যন্তশক্ষুষা,  
প্রাণস্তঃ প্রাণেন, বদ্যন্তো বাচা, শৃণুস্তঃ শ্রোত্রেণ, বিদ্বাংসো  
মনসা, প্রজায়মান। রেতসৈবমজীবিস্ত্রেতি, প্রবিবেশ হ  
চক্ষুঃ ॥ ৩৭৩ ॥ ৯ ॥

**সরলাৰ্থঃ ।**—অনন্তরং চক্ষুঃ হ উচ্ছক্রাম ( উৎক্রমণং কৃতবৎ ) ; তৎ  
( চক্ষুঃ ) সংবৎসরং প্রোষ্য আগত্য চ উবাচ—মদ্যাতে ( মাঃ বিনা ) কথঃ  
জীবিতুম্ অশক্ত ইতি । [ এবমুক্তাঃ ] তে ( প্রাণাঃ ) উচুঃ হ—অঙ্কা ষথা  
চক্ষুষা অপশ্যন্তঃ সন্তঃ, প্রাণেন প্রাণস্তঃ, বাচা বদ্যন্তঃ, শ্রোত্রেণ শৃণুস্তঃ, মনসা  
বিদ্বাংসঃ ( কর্তব্যাকর্তব্য-বিষয়বিচারণাং কুর্বন্তঃ ), রেতসা প্রজায়মানাঃ  
[ জীবস্তি ], [ বৰমপি ] এবং অজীবিত্ব ইতি । [ এবমুক্তে ] চক্ষুঃ হ  
প্রবিবেশ ॥ ৩৭৩ ॥ ৯ ॥

**মুলানুরাদ ।**—অতঃপর চক্ষু দেহ হইতে বাহির হইয়া

গেল ; সে এক বৎসর কাল বাহিরে থাকিয়া পুনঃ প্রত্যাগত হইয়া, প্রাণসমূহকে জিজ্ঞাসা করিল—আমার অভাবে তোমরা কি প্রকারে বাঁচিতে সমর্থ হইয়াছিলে ? . তদুভাবে অপর সকলে বলিল, অঙ্গ লোকেরা যেরূপ কেবল চক্ষু দ্বারা দেখিতে পায় না ; কিন্তু প্রাণ দ্বারা প্রাণ, বাগিন্দ্রিয় দ্বারা শব্দোচ্চারণ, শ্রবণেন্দ্রিয় দ্বারা শ্রবণ, মনঃ দ্বারা মনন এবং জননেন্দ্রিয় দ্বারা সন্তানোৎপাদন করিয়া জীবিত থাকে, আমরাও ঠিক সেইরূপেই জীবিত ছিলাম । এই কথা শুনিয়া চক্ষু দেহমধ্যে পুনঃ প্রবেশ করিল ॥ ৩৭৩ ॥ ৯ ॥

শ্রোত্রঞ্চ হোচ্চক্রাম, তৎ সংবৎসরং প্রোষ্যাগত্যোবাচ কথ-  
মশকত মদ্বতে জীবিতুমিতি, তে হোচুর্ধথা বধিরা অশৃণুস্তঃ  
শ্রোত্রেণ, প্রাণস্তঃ প্রাণেন, বদন্তো বাচা, পশ্চন্তশক্ষুষা, বিদ্বাংসো  
মনসা, প্রজায়মানা রেতসৈবমজীবিষ্মেতি, প্রবিবেশ হ  
শ্রোত্রম ॥ ৩৭৪ ॥ ১০ ॥

**সম্মতাৰ্থঃ ১—**শ্রোত্রঃ উচ্চক্রাম হ ; তৎ ( শ্রবণেন্দ্রিয়ঃ ) সংবৎসরং  
প্রোষ্য [ পুনঃ ] আগত্য চ উবাচ—মদ্বতে ( মাং বিনা ) কথম্ জীবিতুঃ  
অশকত ইতি । [ এবং পৃষ্ঠাঃ ] তে ( প্রাণাঃ ) উচুঃ হ—বধিরাঃ  
( শ্রবণেন্দ্রিয়বিহীনাঃ ) যথা শ্রোত্রেণ অশৃণুস্তঃ সন্তঃ, প্রাণেন প্রাণস্তঃ,  
বাচা বদন্তঃ, চক্ষুষা পশ্চন্তঃ, মনসা বিদ্বাংসঃ, রেতসা প্রজায়মানাঃ  
[ জীবিষ্ম ], এবং [ বয়ঃ ] অজীবিষ্ম ইতি ; লক্ষ্মোত্তরঃ শ্রোত্রঃ [ দেহঃ ] প্রবিবেশ  
হ ॥ ৩৭৪ ॥ ১০ ॥

**চুলাচুলান্ত ১—**অনন্তর শ্রবণেন্দ্রিয় দেহ হইতে নির্গত  
হইল । সে এক বৎসর বাহিরে থাকিয়া প্রত্যাগমনপূর্বক অপর  
সকল প্রাণকে জিজ্ঞাসা করিল—আমার অভাবে তোমরা কিরূপে  
জীবিত থাকিতে সমর্থ হইয়াছিলে ? তদুভাবে অপর সকলে বলিল—  
বধির লোকগণ যেরূপ কেবল কর্ণে শব্দ শ্রবণ করিতে পারে না ; কিন্তু  
প্রাণ দ্বারা প্রাণ, বাগিন্দ্রিয় দ্বারা শব্দোচ্চারণ, চক্ষু দ্বারা দৰ্শন,  
মন দ্বারা মনন, জননেন্দ্রিয় দ্বারা সন্তানোৎপাদন করত জীবিত

থাকে, আমরাও সেইরূপ জীবিত ছিলাম। এইরূপ উত্তর শুনিয়া শ্রবণেন্দ্রিয় পুনঃ শরীরে প্রবেশ করিল ॥ ৩৭৪ ॥ ১০ ॥

মনো হোচ্চক্রাম, তৎ সংবৎসরং প্রোষ্যাগত্যোবাচ কথমশক্ত মদ্বতে জীবিতুমিতি, তে হোচুর্যথা মুঞ্চা অবিদ্বাণ্মো মনসা, প্রাণস্তঃ প্রাণেন, বদন্তো বাচা, পশ্যন্তশক্তুষা, শৃণুস্তঃ শ্রোত্রেণ, প্রজায়মানা রেতসৈবমজীবিষ্মেতি, প্রবিবেশ হ মনঃ ॥ ৩৭৫ ॥ ১১ ॥

**সর্বলার্থঃ ১—**[ অনন্তরম্ ] মনঃ উচ্চক্রাম হ ; তৎ ( মনঃ ) সংবৎসরং প্রোষ্য আগত্য উবাচ—[ যুরম্ ] মদ্বতে কথৎ জীবিতুম্ অশক্ত ইতি । [ এবং পৃষ্ঠাঃ ] তে ( প্রাণাঃ ) উচুঃ—মুঞ্চাঃ ( বিমনসঃ ) যথা মনসা অবিদ্বাণ্সঃ ( কার্য্যা-কার্য্যমনবধারযন্তঃ ) প্রাণেন প্রাণস্তঃ, চক্ষুষা পশ্যন্তঃ, শ্রোত্রেণ শৃণুস্তঃ, রেতসা প্রজায়মানাঃ [ জীবস্তি ], [ তথা বুরম্ ] অজীবিষ্ম ইতি ; [ এবং প্রাপ্তোন্তরং ] মনঃ [ শরীরে ] প্রবিবেশ হ ॥ ৩৭৫ ॥ ১১ ॥

**মুলাচুল্লাঙ্ক ২—**অতঃপর মন দেহ হইতে বহিগত হইল । সে এক বৎসরকাল বাহিরে থাকিয়া প্রত্যাগমনপূর্বক অপর সকলকে বলিল—আমার অভাবে তোমরা কিপ্রকারে জীবনধারণে সমর্থ হইয়াছিলে ? তদুত্তরে তাহারা বলিল—মুঞ্চ ( অমনক্ষ ) লোকেরা যেমন কেবল মন দ্বারা চিন্তা না করিয়াও প্রাণ দ্বারা প্রাণন, বাগিন্দ্রিয় দ্বারা শব্দেচ্ছারণ, চক্ষু দ্বারা দর্শন, শ্রবণেন্দ্রিয় দ্বারা শ্রবণ এবং রেতঃ দ্বারা সন্তানোৎপাদন করত জীবিত থাকে, আমরাও সেইরূপই জীবিত ছিলাম ; এই কথা শুনিয়া মন দেহে প্রবেশ করিল ॥ ৩৭৫ ॥ ১১ ॥

রেতো হোচ্চক্রাম, তৎ সংবৎসরং প্রোষ্যাগত্যোবাচ কথমশক্ত মদ্বতে জীবিতুমিতি, তে হোচুর্যথা ক্লীবা অপ্রজায়মানা রেতসা, প্রাণস্তঃ প্রাণেন, বদন্তো বাচা, পশ্যন্তশক্তুষা, শৃণুস্তঃ শ্রোত্রেণ, বিদ্বাণ্মো মনসৈবমজীবিষ্মেতি, প্রবিবেশ হ রেতঃ ॥ ৩৭৬ ॥ ১২ ॥

**সর্বলার্থঃ ১—**রেতঃ উচ্চক্রাম হ ; তৎ ( রেতঃ ) সংবৎসরং প্রোষ্য আগত্য উবাচ—মদ্বতে কথৎ জীবিতুম্ অশক্ত ইতি । তে ( প্রাণাঃ ) হ উচুঃ

वथा ल्लीबाः रेतसा अप्रजायमानाः सन्तः प्राणेन प्राणस्तः, वाचा वदन्तः, चक्षुषा पश्नन्तः, श्रोत्रेण शृणन्तः, मूलसा विद्वांसः [ जीवस्ति ], एवम् अजीविष्व इति ; [ एवं लक्षोत्तरं ] रेतः प्रविवेश ह ॥ ३७६ ॥ १२ ॥

**मूलानुवाद ।**—ताहार पर रेतः देह हृते वहिगत हैं । सेइ रेतः एक वृत्तसरकाल वाहिरे थाकिया प्रत्यागमनपूर्वक अपर सकलके जिज्ञासा करिल—आमार अभावे तोमरा किरापे जीनमधारण करिते समर्थ हैयाछिले ? ताहारा (प्राणसमूह) बलिल—ल्लीब लोकेरा येरुप सन्तानोऽपादने असमर्थ हैयाओ, प्राण द्वारा प्राण, वागिन्द्रिय द्वारा शब्दोच्चारण, चक्षु द्वारा दर्शन, कर्ण द्वारा श्रवण एवं मन द्वारा विषय-विज्ञान करत जीवित थाके, आमराओ ठिक सेइरुपेइ जीवित छिलाम ; एই कथार पर रेतः देहमध्ये प्रवेश करिल ॥ ३७६ ॥ १२ ॥

**शाङ्करात्मान्त्रम् ।**—तथा चक्षुर्होच्चक्रामेत्यादि पूर्ववृत्ति । श्रोत्रं मनः प्रजातिरिति ॥ ३७३—३७६ ॥ ९—१२ ॥

टीका ।—॥ ३७३—३७६॥—१२ ।

**तात्त्वानुवाद ।**—सेइरुप ‘चक्षु उत्क्रमण करिल’—इत्यादि श्रुतिर अर्थ पूर्व पूर्व श्रुत्यर्थेर अनुरुप ॥ ३७३—३७६ ॥ ९—१२ ॥

अथ ह प्राण उत्क्रमिष्यन् यथा महास्त्रहयः सैन्धवः पड्डीश-शक्तून् संवृहेदेवत् हैवेमान् प्राणान् संबर्ह, ते होचुर्मा भगव उत्क्रमीन् बै शक्त्यामस्त्रदृते जीवितुमिति । तस्मै मे बलिं कुरुतेति, तथेति ॥ ३७७ ॥ १३ ॥

**सत्त्वलार्थः ।**—अथ ( अनन्तरं ) प्राणः ( प्राणपानादिलक्षणः मुख्यः प्राणः ) ह उत्क्रमिष्यन् ( देहां वहिगमिष्यन् )—यथा सैन्धवः ( सिङ्ग-देशोन्तवः ) महास्त्रहयः ( महान् शोत्रनक्ष त्रयः—अस्त्रः ) पड्डीश-शक्तून् ( पादवक्त्व-कीलानि ) संवृहेऽ ( सहसा उत्थनेऽ—उत्पाटयेऽ ), एवम् एव ह इमान् प्राणान् ( मुख्यप्राणेत्राणि इक्कियानि ) संबर्ह ( चालसामास ) । ते ( प्राणः ) ह उच्चः—भगवः ( भगवन् ), मा उत्क्रमीः ( देहात्तुत्क्रमणं मा कार्याः ) ; [ यतः ] अथ अते ( अथ बिना ) [ वरम् ] जीवितुं न शक्यामः ( न शक्ता

ভবামঃ) ইতি। [ এবমভার্থিতঃ প্রাণ উবাচ— ] উ ( তোঃ ), তস্ত ( এতাদৃশ-  
মহিলাঃ ) মে ( মম ) বলিঃ ( শ্রেষ্ঠত্বজ্ঞাপক-করণদানং ) কুরুত ইতি। [ এবমুক্তাঃ  
প্রাণাঃ ] তথা [অস্ত] ইতি [ এবম উচুঃ ইত্যৰ্থঃ ] ॥ ৩৭৭ ॥ ১৩ ॥

**মুলাচুরুবাদ ১—**তাহার পর মুখ্য প্রাণ উৎক্রমণ করিতে  
উগ্রত হইয়া, সিঙ্কুদেশীয় উত্তম অশ্ব যেমন সহসা পাদবন্ধনের খুঁটি-  
গুলি উৎপাটন করে, ঠিক তেমনি অপর সমস্ত প্রাণকে উৎধাত—  
চঞ্চল করিল। তখন বাক্প্রভূতি প্রাণবর্গ তাহাকে সঙ্ঘোধন  
করিয়া বলিল—ভগবন्, আপনি উৎক্রমণ করিবেন না; আপনাকে  
ছাড়িয়া আমরা জীবন ধারণ করিতে সমর্থ হইব না। [ তখন মুখ্য  
প্রাণ বলিল—তাহা হইলে, ] আমার জন্য বলি অর্থাৎ শ্রেষ্ঠব্রেন  
চিহ্নস্বরূপ উপহার প্রদান কর। [ বাক্প্রভূতি প্রাণ বলিল— ] ‘তথাস্ত’  
ইতি ॥ ৩৭৭ ॥ ১৩ ॥

**শাঙ্কুরভাস্তুম্ ।—**অথ হ প্রাণ উৎক্রমিষ্যন্তুৎক্রমণং করিষ্যন्;  
তদানীয়েব স্বস্তানাং প্রচলিতা বাগাদুরঃ। কিমিবেত্যাহ—বথা লোকে মহাং-  
শাসৌ স্বহৃষ্ট মহাস্বহৃষ্টঃ—শোভনো হয়ঃ লক্ষণোপেতঃ, মহান् পরিমাণতঃ,  
সিঙ্কুদেশে ভবঃ সৈকবঃ অভিজনতঃ, পড়ীশশঙ্কুন্ত পাদবন্ধনশঙ্কুন্ত, পড়ীশাশ্চ তে  
শঙ্কবচেতি তান্, সংবৃহেৎ উদ্যচ্ছেদ যুগপত্রখনেদ—অশ্বারোহে আকৃতে  
পরীক্ষণায় ; এবং হ এব ইযান্ বাগাদীন্ ওগান্ সংবৰ্হ উত্তৰবান্ স্বস্তানাং  
অংশিতবান্। তে বাগাদুরো হ উচুঃ—হে ভগবঃ ভগবন্, মা উৎক্রমীঃ ; যদ্যাং  
ন বৈ শঙ্ক্যামঃ স্বদৃতে স্বাং দিন। জীবিতুমিতি। যদ্যেবং মম শ্রেষ্ঠতা বিজ্ঞাতা  
ভবন্তিৎ অহমত্র শ্রেষ্ঠঃ, তস্ত উ মে মম বলিঃ করঃ কুরুত করঃ প্রযচ্ছতেতি।

অবৃং প্রাণসংবাদঃ কল্পিতঃ বিদুমঃ শ্রেষ্ঠত্বপরীক্ষণপ্রকারোপদেশঃ। অনেন  
হি প্রকারেণ বিদ্বান্—কেৱল তু খন্ত্র শ্রেষ্ঠ ইতি পরীক্ষণং করোতি। স এব পরীক্ষণ-  
প্রকারঃ সংবাদভূতঃ কথ্যতে। নহি অত্থাৎ সংহত্যকারিণাং সতামেষামঞ্জসৈব  
সংবৎসরমাত্রমেবৈকেকস্তু নির্গমনাত্যপপত্ততে; তস্মাদ্বিদ্বানেব অনেন প্রকারেণ  
বিচারযুক্তি বাগাদীনাং প্রধানবৃত্তস্তুরূপাসনায়। বলিঃ প্রাথিতাঃ সন্তঃ প্রাণাঃ,  
তথেতি প্রতিজ্ঞাতবন্তঃ ॥ ৩৭৭ ॥ ১৩ ॥

**ভাষ্যাচুরুবাদ ।—**অতঃপর মুখ্য প্রাণ যখন উৎক্রমণ করিতে উগ্রত হইল,  
তখন বাক্প্রভূতি ইন্দ্রিয়গণও নিজ নিজ স্থান হইতে বিচলিত হইয়া পড়িল।

কাহার শায়, তাহা বলিতেছেন—অগতে সিঙ্গুদেশোৎপন্ন—সৈন্ধব, মহাসুহর  
অর্থাৎ পরিমাণে বৃহৎ ও উত্তম \*সুলক্ষণাক্রান্ত অথ যেরূপ অশ্বারোহী পৃষ্ঠে  
আরোহণপূর্বক অশ্বের শক্তি-পরীক্ষায় প্রবৃত্ত হইবা যাত্র, পড়ীশ-শঙ্কুসমূহ অর্থাৎ  
অশ্বের পাদবন্ধন খুটীসমূহ একসঙ্গে উৎপাটিত করে—উঠাইয়া ফেলে, ঠিক সেইরূপ  
এই বাক্প্রভূতি প্রাণকেও উত্তত—স্ব স্ব শান হইতে বিচলিত করিয়াছিল ।  
তখন সেই বাক্প্রভূতি ইন্দ্রিয় মুখ্যপ্রাণকে বলিল—হে ভগবন्, তুমি উৎক্রমণ  
করিও না ; যেহেতু তোমার অভাবে আমরা জীবন রক্ষায় সমর্থ হইব না ।  
[ মুখ্য প্রাণ বলিল— ] তোমরা যদি আমার এইরূপই শ্রেষ্ঠতা বুঝিয়া থাক,  
[ তাহা হইলে ] আমি যখন শ্রেষ্ঠ, তখন সেই শ্রেষ্ঠত্বের নির্দশন বা চিহ্নস্বরূপ  
আমার জন্য কিঞ্চিৎ বলির ব্যবস্থা কর—কর প্রদান কর ।

বিদ্বানের শ্রেষ্ঠতা পরীক্ষার প্রণালী উপদেশের জন্য শৃঙ্খলি নিজেই এই  
প্রাণ-সংবাদ বা আধ্যাত্মিকাটি কল্পনা করিয়াছেন । উদ্দেশ্য—আমাদের মধ্যে  
শ্রেষ্ঠ কে ? এইরূপে শ্রেষ্ঠতা লইয়া বিবাদ উপস্থিত হইলে, বিজ্ঞ লোকে এই  
প্রণালীতেই তাহার পরীক্ষা করিবেন ; সেই প্রসিদ্ধ পরীক্ষা-প্রণালীই এখানে  
আধ্যাত্মিকাচ্ছলে কথিত হইতেছে ; তাহা না হইলে সংহত্যকারী বা সম্মিলিত  
ভাবে কার্য্যকারী এই বাক্প্রভূতি প্রাণগণের এক একটীর যে নির্গমন, এবং  
এক বৎসরকাল প্রবাস ও প্রত্যাগমন, তাহা কখনই মুখ্যরূপে উপপন্ন হয় না ।  
অতএব বুঝিতে হইবে যে, কেবল প্রাধান্তলাভেচ্ছ বিদ্বান् লোকই উপাসনার জন্য  
এই প্রকারে বাক্প্রভূতি প্রাণের প্রাধান্ত বিচার করিয়া থাকেন । বাগান্দি  
প্রাণগণের নিকট বলি প্রার্থনা করিলে পর, তাহারা ‘তথা’ ( সেইরূপই হউক )  
বলিয়া অঙ্গীকার জ্ঞাপন করিলেন ॥ ৩৭৭ ॥ ১৩ ॥

সা হ বাগুবাচ যদ্বা অহং বসিষ্ঠাস্মি ত্বং তদ্বিষ্ঠোহসীতি,  
যদ্বা অহং প্রতিষ্ঠাস্মি ত্বং তৎপ্রতিষ্ঠোহসীতি চক্ষুঃ, যদ্বা অহং  
সম্পদস্মি ত্বং তৎসম্পদসীতি শ্রোত্রং যদ্বা অহমায়তনমস্মি ত্বং  
তদ্বায়তনমসীতি মনঃ, যদ্বা অহং প্রজাতিরস্মি ত্বং তৎ-  
প্রজাতিরসীতি রেতঃ । তস্মে যে কিম্বমু, কিং যে বাস ইতি,  
যদিদং কিঞ্চাশ্বত্য আ কৃমিভ্য আ কৌটপতঙ্গেভ্যস্তেহম্ম  
আপো বাস ইতি ; ন হ বা অস্তানঞ্চ জন্মং ভবতি, নানমং

পরিগৃহীতং, য এবমেতদনস্থানং বেদ, তবিদ্বাত্মঃ শ্রোত্রিয়া  
অশিষ্যস্ত আচামন্ত্যশিষ্ঠা চাচামন্ত্যেতমেব তদনমনগং কুর্বন্তে।  
মগ্নত্বে ॥ ৩৭৮ ॥ ১৪ ॥

ইতি ষষ্ঠাধ্যায়স্ত প্রথমং ব্রাহ্মণম্ ॥ ৬ ॥ ১ ॥

**সর্বলার্থঃ ১—**[ মুখ্যপ্রাণেনেবমভিহিতেষু প্রাণেষু মধ্যে প্রথমং ] সা  
বাক উবাচ হ—অহং ষদ্বসিষ্ঠা অশ্মি ( যম যদ্ বসিষ্ঠত্বম् ), তৎ তদ্বসিষ্ঠঃ অসি  
( যম যদ্ বসিষ্ঠত্বম্, তৎ তবেব ইতি ভাবঃ ) ইতি, তথা অহং বৈ যৎপ্রতিষ্ঠা  
অশ্মি, তৎ তৎপ্রতিষ্ঠঃ অসি ( যম যঃ প্রতিষ্ঠাত্বগুণঃ, স তবেব অস্ত ইতি ভাবঃ,  
এবং সর্বত্র, ) ইতি চক্ষুঃ [ উবাচ ] । অহং বৈ যৎ সম্পদ্ অশ্মি, তৎ তৎসম্পদ্  
অসি ইতি শ্রোত্রম্ [ উবাচ ] । অহং বৈ যদ্ আরুতনম্ অশ্মি, তৎ তদায়তনম্  
অসি ইতি যনঃ [ উবাচ ] । অহং যৎ প্রজাতিঃ ( প্রজননধর্মকম্ )  
অশ্মি, তৎ তৎপ্রজাতিঃ অসি ইতি রেতঃ [ উবাচ ] । [ অনন্তরং মুখ্যপ্রাণ উবাচ— ]  
উ ( তোঃ ) তন্ত যম কিং ( বস্ত ) অন্নং ( ভক্ষণীয়ং ) [ ভবেৎ ], বাসঃ  
( আচ্ছাদনং চ ) কিং [ ভবেৎ ] ? ইতি । [ ইতরে প্রাণ উচুঃ— ] আ  
শ্বভ্যঃ ( সারমেয়পর্যন্তং ), আ কুমিভ্যঃ ( কুমিপর্যন্তং ), আ কীটপতঙ্গেভ্যঃ  
( কীটপতঙ্গপর্যন্তং ) যৎ ইদং কিঞ্চ ( যৎ কিঞ্চিং বস্ত ), তৎ ( তৎসর্বং )  
তে ( তব ) অন্নম্, আপুঃ ( আচমনীয়ং জলং ) বাসঃ ( আচ্ছাদনবদ্ধম্ )  
[ অস্ত ] ইতি ।

যঃ অস্ত অনস্ত ( প্রাণস্ত ) এতদ্ অন্নম্ এবং বেদ, অস্ত ( প্রাণান্নবিদ্বঃ )  
ন হবৈ ( নৈব ) অনন্নং অঞ্চ ( ভক্ষিতং ) ভবতি, অনন্নং পরিগৃহীতং চ ন  
ভবতি । তৎ ( তস্মাত্—অন্ন-পানঘোরেবম্ অন্নাচ্ছাদনত্বেন কল্পিতত্বাদেব )  
শ্রোত্রিয়া বিদ্বাংসঃ অশিষ্যস্তঃ ( অশনং করিষ্যস্তঃ—অশনাং প্রাক্ ) আচামন্তি,  
অশিষ্ঠা চ ( অশনানন্তরমপি ) আচামন্তি ( জলং পিবন্তি ); তৎ ( তেন  
আচমনেন ) এতম্ এব অনং ( প্রাণং ) অনগ্নং ( বন্ধুপরিহিতং ) কুর্বন্তঃ  
[ বন্ধুম্ ] ইতি মগ্নত্বে ॥ ৩৭৮ ॥ ১৪ ॥

**চূলাচূলাদ্ব ১—**[মুখ্য প্রাণ এইরূপ বলিলে পর, প্রথমতঃ ]  
বাগিক্ষিম বলিল—আমাৱ যে, বসিষ্ঠত্ব গুণ আছে, তুমি সেই বসিষ্ঠত্ব  
শুণসম্পন্ন হও ; চক্ষু বলিল—আমাৱ যে, প্রতিষ্ঠাত্ব গুণ আছে, তুমি

সেই প্রতিষ্ঠাত্ত্বগুণবৃক্তি হও; শ্রবণেন্দ্রিয় বলিল—আমার যে, সম্পদগুণ আছে, তাহা তোমারই হউক; মন বলিল—আমার যে, আয়তনস্থ গুণ আছে, তুমি সেই আয়তনগুণে অধিকৃত হও; জননেন্দ্রিয় বলিল—আমার যে, সন্তানোৎপাদিনক্ষমতা আছে, সেই প্রজাতি গুণ তোমার হউক। [অনন্তর প্রাণ বলিল—] আমার যখন এইরূপ বিশিষ্ট গুণ রহিয়াছে, তখন আমার অন্নই বা কি, আর বন্দুই বা কি হইবে? তখন অপর সকলে বলিল—[চতুর্পাদের মধ্যে] কুকুর পর্যন্ত ও কৃষি পর্যন্ত এবং কৌট-পতঙ্গ পর্যন্ত যাহা কিছু আছে, সেই সমস্তই তোমার অন্ন (ভক্ষ্য বন্দু), [আর ভোজনার্থ আচমনীয়] জল তোমার বাসঃ—আচ্ছাদন বন্দু হইবে ইতি।

যিনি প্রাণের এই তত্ত্ব যথোক্তপ্রকারে জানেন, তাহার পক্ষে অনন্ন (অভক্ষ্য) ভক্ষিত হয় না, কিংবা অনন্ন পরিগৃহীত হয় না। এইজন্য শ্রোতৃর বিদ্বজ্ঞনেরা ভোজনের পূর্বে আচমন করেন (জলপান করেন) এবং ভোজন করিয়াও আচমন করিয়া থাকেন। তাহারা মনে করেন যে, ইহা দ্বারা আমরা প্রাণের অনগ্রহ সম্পদন করিতেছি ॥ ৩৭৮ ॥ ১৪ ॥

ইতি ষষ্ঠোহধ্যায়ে প্রথম ব্রাহ্মণ ব্যাখ্যা ॥ ৬ ॥ ১ ॥

**শাঙ্কুলভাষ্যম্ ।**—সা হ বাক্ত প্রথমং বলিদানায় প্রবৃত্তি হ কিল উবাচ উক্তব্তী।—যদৈ অহং বসিষ্ঠাশ্চি, যৎ মম বসিষ্ঠত্বম্, তৎ তবৈব—তেন বসিষ্ঠগুণেন অং তদ্বিষ্ঠোহসীতি। যদ্বৈ অহং প্রতিষ্ঠাশ্চি, অং তৎপ্রতিষ্ঠোহসি, যা মম প্রতিষ্ঠা, সা দ্বমসীতি চক্ষুঃ। সমানমগ্নৎ। সম্পদায়তন-প্রজাতিত্বগুণান্তরমেন সমর্পিতবন্দুঃ। যদ্যেবম্, সাধু বলিঃ দক্ষবন্দো ভবন্দুঃ; জ্ঞত—তস্য উ যে এবংগবিশিষ্টস্য কিমন্নম্? কিং বাস ইতি। আহরিতরে—যদিদৎ লোকে কিঞ্চ কিঞ্চিদন্নং নাম আ শ্বভ্যঃ, আ কৃষিভ্যঃ, আ কৌটপতঙ্গেভ্যঃ, যচ্চ শ্বাঙ্গং কৃষ্যন্নং কৌট-পতঙ্গাঙ্গং চ, তেন সহ সর্বমেব যৎকিঞ্চিং প্রাণিভিরঘৃতানমন্নম্, তৎ সর্বং তবান্নম্। সর্বং প্রাণস্তান্নমিতি দৃষ্টিরত বিধীয়তে । ১

কেচিত্ত সর্বভক্ষণে দোষাভাবং বদন্তি প্রাণান্নবিদঃ; তদসৎ, শাঙ্কাস্তরেণ প্রতিষিদ্ধত্বাং। তেনাত্ত বিকল্প ইতি ছেঁ; ন, অবিধায়কত্বাং; ন হ বা

অস্তানং জগৎ ভবতীতি—সর্বং প্রাণস্তানমিত্যেতন্ত্র বিজ্ঞানস্ত বিহিতস্ত  
স্তত্যর্থমেতৎ, তেনেকব্যক্তাপত্তেঃ ; ন তু শাস্ত্রান্তরে বিহিতস্ত বাধনে  
সামর্থ্যম্, অগ্রপরমাদস্ত্র। প্রাণমাত্রস্ত সর্বমন্মিত্যেতদৰ্শনমিহ বিধিসিতম্, ন  
তু সর্বং ভক্ষয়েদিতি। যত্তু সর্বভক্ষণে দোষাভাবজ্ঞানম্, তন্মিথ্যেব,  
প্রমাণাভাবাং । ২

বিহুঃ প্রাণস্তাং সর্বান্মোপপত্তেঃ সামর্থ্যাদদোষ এবেতি চেৎ ; ন, অশেষান্ম-  
স্তানুপপত্তেঃ ; সত্যং যদ্যপি বিষ্঵ান্ম প্রাণঃ, যেন কার্য্যকরণসভ্যাতেন বিশিষ্টস্ত  
বিদ্বতা, তেন কার্য্যকরণসভ্যাতেন কুমিকীটদেবাগ্নশেষান্মভক্ষণং নোপপন্থতে ; তেন  
তত্ত্বাশেষান্মভক্ষণদোষাভাবজ্ঞাপনমনর্থকম্, অপ্রাপ্তস্তানশেষান্মভক্ষণদোষস্ত্র । ৩

নহু প্রাণঃ সন্ম ভক্ষয়ত্যেব কুমিকীটাগ্নমপি ; বাঢ়ম্, কিন্তু ন তদ্বিষয়ঃ  
প্রতিবেধোহস্তি ; তস্মাদৈবরক্তং কিংশুকম্—তত্র দোষাভাবঃ ; অতস্তজ্ঞপেণ  
দোষাভাবজ্ঞাপনমনর্থকম্, অপ্রাপ্তস্তান অশেষান্মভক্ষণদোষস্ত্র। যেন তু কার্য্য-  
করণসভ্যাতসম্বন্ধেন প্রতিবেধঃ ক্রিয়তে, তৎসম্বন্ধেন ত্বিহ নৈব প্রতিপ্রস্বোহস্তি ;  
তস্মাং প্রতিবেধাতিক্রমে দোষ এব স্থাং, অগ্নবিষয়স্ত্রাং “ন হ বৈ”  
ইত্যাদেঃ । ৪

ন চ ব্রাহ্মণাদিশরীরস্ত্র সর্বান্মস্তদৰ্শনমিহ বিধীয়তে, কিন্তু প্রাণমাত্রত্যেব। যথা  
চ সামান্যেন সর্বান্মস্ত্র প্রাণস্ত্র কিঞ্চিদন্মজ্ঞাতং কস্তুচিং জীবনহেতুঃ, যথা বিধং বিমজ্জস্ত  
কুমেঃ, তদেবাগ্নস্ত্র প্রাণান্মপি সদ্দৃষ্টমেব দোষমূৎপাদয়তি—মরণাদিলক্ষণম্, তথা  
সর্বান্মস্তাপি প্রাণস্ত্র প্রতিষিদ্ধান্মভক্ষণে ব্রাহ্মণস্তাদিদেহসম্বন্ধাং দোষ এব স্থাং।  
তস্মান্মিথ্যাজ্ঞানমেব অভক্ষ্যভক্ষণে দোষাভাবজ্ঞানম্ । ৫

আপো বাস ইতি। আপো ভক্ষ্যমাণা বাসঃস্তানীয়াঃ তব। অত্র চ প্রাণস্ত্র  
আপো বাস ইত্যেতদৰ্শনং বিধীয়তে, ন বাসঃকার্য্যে আপো বিনিষেক্তুং শক্যাঃ ;  
তস্মাদ্যথাপ্রাপ্তে অব্ভক্ষণে দৰ্শনমাত্রং কর্তব্যম্। ন হ বৈ অস্ত সর্বং প্রাণস্তান-  
মিত্যেবংবিদঃ অনন্ম অনন্দনীয়ং জগৎ ভূক্তং ভবতি হ। যদ্যপি অনেন অনন্দ-  
নীয়ং ভূক্তম্, অনন্দনীয়মেব ভূক্তং স্থাং, ন তু তৎকৃতদোষেণ লিপ্যতে—  
ইত্যেতদ্বিষ্টান্ততিরিত্যবোচাম। তথা ন অনন্ম প্রতিগৃহীতম্, যদ্যপি অপ্রতি-  
গ্রাহং হস্ত্যাদি প্রতিগৃহীতং স্থাং, তদাপি অন্মমেব প্রতিগ্রাহং প্রতিগৃহীতং  
স্থাং, তত্ত্বাপি অপ্রতিগ্রাহ-প্রতিগ্রাহদোষেণ ন লিপ্যতইতি স্তত্যর্থমেব ; য এব-  
মেতদস্ত্র প্রাণস্তানং বেদ, ফলস্ত্র প্রাণস্তান এব ; ন ত্বেতৎ ফলাভিপ্রায়েণ, কিং  
তর্হি, স্তত্যভিপ্রায়েণেতি । ৬

नहु एतदेव फलं कस्मां न भवति ? न, प्राणात्मादर्शिनः प्राणात्माब एव फलम् ; तत्र च प्राणात्माभूतस्य सर्वाज्ञनः अनननीयमपि आग्नेये ; तथा अप्रति-  
ग्राहमपि प्रतिग्राहमेवेति यथा प्राप्तमेवोपादाय विष्णा स्तुते ; अतो नैव  
फलविधिसङ्कल्पता वाक्यस्य । ७

वस्त्रादापो वासः प्राणस्य ; तस्माद्विद्वांसः ब्राह्मणाः श्रोत्रिङ्गा अधीतवेदाः,  
अशिष्यस्तः भोक्ष्यमाणाः, आचारमन्ति अपः, अशिष्टा आचारमन्ति भुज्वा चोत्तरकालम्  
अपो भक्षयन्ति । अत्र तेषामाचारमताः कोहितिप्राय इत्याह—एतमेव अनं  
प्राणमनग्रं कुर्वन्ते भग्नते । अस्ति चैत्र—ये यैषे वासो ददाति, स तमनग्रं  
करोमीति हि भग्नते ; प्राणस्य चापो वास इति ह्यकृम् । यदपः पिबामि, तेऽ  
प्राणस्य वासो ददामीति विज्ञानं कर्त्तव्यमित्येवमर्थमेत्र । ८

नहु भोक्ष्यमाणे भुज्वांश्च प्रवतो भविष्यामीत्याचारमति ; तत्र च प्राणस्या-  
नग्रताकरणार्थत्वे च द्विकार्य्यता आचमनस्य श्वां । न च कार्यद्वयमाचमनस्त्वेकस्य युक्तम् ;  
यदि प्रायत्यार्थं, नानग्रतार्थम् ; अथ, अनग्रतार्थम्, न प्रायत्यार्थम् ; वस्त्रादेवम्,  
तस्माद्वितीयम् आचमनास्त्ररं प्राणस्यानग्रताकरणार भवतु ; न, क्रियाद्विद्वापपत्तेः ;  
द्वे हेते क्रिये ; भोक्ष्यमाणस्य भुज्वतश्च यदाचमनं स्मृतिविहितम् ; तेऽ प्राय-  
त्यार्थं भवति क्रियामात्रमेव ; न तु तत्र प्रायत्यार्थं दर्शनादि अपेक्षते ; तत्र च  
आचमनास्त्रभूतास्त्र अप्स्त्र वासोविज्ञानं प्राणस्य इतिकर्त्तव्यात्मा चोग्नते ; न तु  
तस्मिन् क्रियमाणे आचमनस्य प्रायत्यार्थता वाध्यते, क्रियास्त्ररभादाचमनस्य ।  
तस्माद्भोक्ष्यमाणस्य भुज्वतश्च यदाचमनम्, तत्रापो वासः प्राणस्त्रेति दर्शनमात्रं  
विधीयते, अप्राप्तवादगृह्णतः ॥ ३७८ ॥ १४ ॥

इति षष्ठोऽध्याये प्रथम-ब्राह्मणतात्पृश्म् ॥ ६ ॥ १ ॥

टीका ।—सा ह वागिति प्रतीकमादाय व्याचष्टे—प्रथममिति । तेन वसिष्ठगुणेन उमेव  
वसिष्ठोऽसि, तथा च तस्मिष्ठेभ्यं तवेवेति योजना । वलिदानमन्त्रीकृत्यान्नवाससौ पृच्छति—  
यच्चेवमित्यादिना । एवं गुणविशिष्टस्य ज्ञेयत्वशेषत्ववसिष्ठद्वादिसंबद्धतेऽतार्थः । यदिदमित्यादि  
वाक्यं व्याचष्टे—यदिदमिति । अकृतेन शनामन्नेन कीटादीनां चाल्नेन सह यत्किञ्चिं कृम्यग्रं  
दृश्यते, तेऽ सर्वमेव तवान्नमिति योजना । तदेव स्फुटत्वा—यत्किञ्चित् । पदार्थमूल् ।  
वाक्यार्थं कथमिति—सर्वमिति । १

अश्विन्नेव वाक्ये पक्षास्त्ररम्यापयति—केचिद्विति । न ह वा अत्तेऽत्याचर्वाददर्शनादि-  
त्यार्थः । तद्द्वयति—तदसदिति । शास्त्रास्त्ररेण कृमयो भवत्यतक्ष्याभक्षिण इत्यादिनेऽत्यर्थः ।  
प्राणविद्वितिरिक्तविवरं शास्त्रास्त्ररं, सर्वतक्षणं तु प्राणस्त्रिको विवक्षितम्, अतो व्यवस्थितविवराः

প্রতিষেধেন সর্বভক্ষণস্তোদিতামুদিতহোমবদ্ধিকরঃ স্তাদিতি শক্তে—তেনেতি। কিং তহি সর্বান্নভক্ষণং বিহিতং ন বা ? ন চে, ন তন্ত মিষ্টিস্তুমুষ্ঠানং আণবিদি, তৎপ্রাপকাভাবাং ; বিহিতং চে, তৎ কিং যদিদমিত্যাদিনা ন হেত্যাদিনা বা বিহিতং ? নাগ ইত্যাহ—নাবিধায়-কষ্টাদিতি। যদিদমিত্যাদিনা হি সর্বং আণস্তানমিতি জ্ঞানমেব বিধীয়তে, ন তু আণবিদঃ সর্বান্নভক্ষণং, তদবগ্নেতিপদাভাবান্ন বিকল্পাপপত্তেরিত্যর্থঃ। দ্বিতীয়ং দূষ্যতি—ন বা ইতি। অঙ্গেতি বিষ্ণুপরামর্শান্নিপাতয়োরথবাদগ্নেতিনোর্দৰ্শনাদেকবাক্যসংভবে নাক্যভেদস্তা-শ্লাঘাতাচ্ছেতি হেতুমাহ—তেজুতি। অর্থবাদস্তাপি স্বার্থে প্রামাণ্যং দেবতাধিকরণস্তায়েন ভবিষ্যত্তীত্যাশক্ত্য “ন কলঞ্চং ভক্ষয়ে” ইত্যাদিবিহিতস্ত ভক্ষণাভাবস্ত বাধনে, ন হেত্যাদের্ন সামর্থ্যং, দৃষ্টিপরভাদস্ত, মানাস্তরবিরোধে স্বার্থে মানসাধোগাদিত্যাহ—ন দ্বিতি। ন হেত্যা-দেরস্তপরস্তং প্রকঞ্চয়তি—প্রাণমাত্রাঙ্গেতি । ২

তত্ত্ব দোষাভাবজ্ঞাপনাভদ্বে বিধিসিত্তমিত্যাশক্যাহ—যজ্ঞতি। অর্থনামস্ত মানাস্তর-বিরোধে স্বার্থে মানসাধোগস্তোভ্যাদিতি ভাবঃ। প্রমাণভাবস্তাসিদ্ধিমাশক্তে—বিদ্যু ইতি। সামর্থ্যাং আণস্তুকপবলাদিতি যাবৎ। অদোষঃ সর্বান্নভক্ষণং তঙ্গেতি শেষঃ। অর্থাপত্তিঃ দূষ্যতি—নেত্যাদিনা। অনুপপত্তিমেব বিবৃণোতি—সত্যমিতি। যেনেত্যস্মাং প্রাক্ তথাপীতি বজ্রব্যং যত্পীত্যুপক্রমাং। আণস্তুকপসামর্থ্যাদন্মুপপত্তিরিপি শাম্যতীতি শক্তে—নবিতি। কিং ফলাভ্যনা বিদ্যুঃ সর্বান্নভক্ষণং সাধ্যতে, কিং বা সাধকভূক্তপেণেতি বিকল্পাদ্যমঙ্গীকরোতি—বাঢ়মিতি। আণক্রমেণ সর্বভক্ষণং তচ্ছৰ্দার্থঃ। তত্ত্ব প্রতিষেধাভাবে সদৃষ্টাস্তং ফলিতমাহ—তস্মাদিতি। তথা স্বারসিকং আণগ্নি সর্বভক্ষণং তত্ত্ব চাপ্রতিষেধাং, দোষরাহিত্যমিতি শেষঃ। তত্ত্বাহিত্যে কিং স্তাদিতি চেতনাহ—অত ইতি। পঞ্চমার্থমেব ক্ষেত্রয়তি—অপ্রাপ্যত্বাদিতি। ইহেতি আণবিদ্যুচাতে। নিমিত্তাস্তরাদত্যস্তাপ্রাপ্যবিষয়ো বিধি: প্রতিপ্রসবঃ, যথা জরিতস্তা-শনপ্রতিষেধেহপৌর্যধং পিবেদিতি, তথা শাস্ত্রাধিকারিণঃ সর্বভক্ষ্যভক্ষণনিষেধেহপি আণবিদো বিশেষবিধির্বোপলভ্যতে, তথা চ তত্ত ভক্ষণং দ্রঃসাধ্যমিত্যর্থঃ। প্রতিপ্রসবাভাবে লক্ষঃ দৰ্শনয়তি—তস্মাদিতি। অর্থবাদস্ত তহি কা গতিরিত্যাশক্যাহ—অন্তবিষয়ত্বাদিতি। তন্ত্র স্তুতিমাত্রার্থভাব তত্ত্বান্নিষেধাতিক্রম ইত্যর্থঃ । ৩

নমু বিশিষ্টস্ত আণস্তু সর্বান্নভদ্বর্ণনমত্ব বিধীয়তে, তথা চ বিদ্যুষোহপি তদাভ্যনঃ সর্বান্নভক্ষণে ম দোষো যথাদৰ্শনং ফলাভ্যুপগমাং, অত আহ—ন চেতি। ইতোহপি সর্বং আণস্তানমিত্যে-তদবষ্টেনেন আণবিদঃ সর্বভক্ষণং ন বিধেয়মিত্যাহ—তথা চেতি। আণস্তু যথোভ্যস্ত স্বীকারেহপি ক্ষতিচিং কিংচিদব্রং জীবনহেতুরিত্যত্র দৃষ্টাস্তমাহ—যথেতি। তথা সর্বপ্রাণিয় ব্যবস্থাহসংবক্ষে দাষ্টাস্তিকমাহ—তথেতি। আণবিদোহপি কার্যকরণবতো নিষেধাতিক্রমায়োগে ফলিতমাহ—তস্মাদিতি । ৪

বাক্যাস্তরমাদায় য্যাকরোতি—আপ ইতি। স্তার্তাচনাদস্তদেব শ্রৌতশাচমনমস্ততো-হপ্রাপ্য বিধেয়ং, তদর্থমিদং বাক্যমিতি কেচিং, তান् প্রত্যাহ—অত চেতি। বাসঃ কার্যং পরি-ধাবত্বঃ। সাক্ষাদপাং বিনিয়োগায়োগে প্রাপ্যমৰ্থমাহ—তস্মাদিতি। যদিদং কিংচেত্যাদাবুজং

दृष्टिबिधेरर्थवादमादाय ब्याचष्टे—नेत्यादिना । पुनर्ग्रहकर्मगमयात् । पदार्थमूल् । वाक्यार्थमाह—यस्मीति । अभक्ष्यतक्षणं तर्हि शैक्षिकिति चेः, नेत्याह—इत्येतदिति । यथा आश्विदो नानन्नं भूतं तवति, तथेत्येतत् । अनुमतस्तर्हि आगविदो द्विप्रतिग्रहेहपीत्याशक्याह—तत्रापीति । असंप्रतिग्रहे आप्तेहपीत्यर्थः । किमित्यरः स्तुत्यर्थवादः, फलवाद एव किं व शादित्याशक्याह फलं त्विति । इतिशब्दः सर्वं आगश्वान्नमितिदृष्टिबिधेः सार्थवादस्तोपसंहारार्थः । उक्तमेवार्थं चोषसमाधिभ्याः समर्थयते—नवित्यादिना । यथा प्राप्तं प्रकृतवाक्यबशां प्रतिपन्नं लक्षणतिक्रम्येति । वाक्यास्त्र विचास्त्रित्वे फलितमाह—अत इति ॥

यद्वक्तुमापो वास इति, तस्म शेषत्तुत्तमूत्रग्रहस्तमूखाप्य ब्याचष्टे—यस्मादिति । तत्रेत्यनां प्राग्नृष्टकालोक्तिः । उक्तेहतिप्राये लोकप्रसिद्धिमूकुलयति—अस्ति चेति । तत्रेव वाक्योपकृष्टस्त्रामूकुलाः दर्शयति—आगम्नेति । किमर्थमिदं सोपक्रमं वाक्यमित्यपेक्षारामत्र चेत्यादाबूतं स्वारयति—यदप इति । दृष्टिबिधानमस्तमानः शक्ते—नविति । अस्तु आयत्यार्थमाचमनं आगपरिधानार्थं चेत्याशक्याह—तत्रेति—कुल्याप्रणयनश्चायेन द्विकार्यात्माविरोधमाशक्याह—न चेति । तत्र अताक्षतां कार्यात्मेनश्चाविरोधेहपि प्रकृते आमाण्याभावां द्विकार्यात्मानुपपत्तिरित्यतिप्रेतोऽनुपपादयति—यदीति । नमु श्वार्ताचमनस्तु आयत्यार्थस्तु तत्रेवानगतार्थस्तुं प्रकृतवाक्यादधिगतं, तथाच कथं द्विकार्यात्मप्रामाणिकमित्याशक्य वाक्यास्त्र विषयास्तुरं दर्शयति—यस्मादिति । द्विकार्यात्मदोषमूलं दूषयति—नेत्यादिना । तत्ताचमनं दर्शननिरपेक्षमित्याह—क्रियाद्वात्मेवेति । नवाचमने फलत्तुतं आयत्यां दर्शनसापेक्षमिति चेन्नेत्याह—न त्विति । क्रियाद्वा एव तदाधानसामर्थ्यादित्यर्थः । तत्रेत्याचमने शुक्यर्थे क्रियास्त्रे सतीत्यर्थः । आश्विज्ञानप्रकरणे वासोविज्ञानं चोषते चेष्टाक्यात्मेः शादित्याशक्याह—आगम्नेति । सर्वान्नविज्ञानवदिति चकारार्थः । आचमनीयानुप्स् वासोविज्ञानं क्रियते चेः, कथमाचमनस्तु आयत्यार्थमित्याशक्याह—न त्विति । द्विकार्यात्मदोषात्मावे फलितं दर्शनविधिमूपसंहरति—तस्मादिति । अप्राप्तवासोदृष्टेकिंचिद्विवातिरेकेण आप्त्यभावादृष्टेचात्र प्रकृतत्वां कार्यात्मानादपूर्वमिति च शास्त्रादित्यर्थः ॥ ६ ॥ १४ ॥

इति बृहदारणाकोपनिषद्गृहीतिकायाः षष्ठ्यात्मस्तु प्रथमं त्राक्षणम् ॥ ६ ॥ १ ॥

**तात्त्वानुवाद ।**—सेहि वागिन्निय सर्वप्रगमे आगके कर अदाने उत्तर हইয়া বলিল—আমি যে, বসিষ্ঠ বলিয়া প্রসিদ্ধ, অর্থাৎ আমার যে, বসিষ্ঠত্ব শুণ আছে, তাহা তোমারই, সেহি বসিষ্ঠত্বশুণ দ্বারা তুমি সেহি বসিষ্ঠ-শুণসম্পন্ন হও, চক্ষু বলিল—আমি যে প্রতিষ্ঠা আছি, তুমি সেহি প্রতিষ্ঠা শুণসম্পন্ন হও; অর্থাৎ আমার যে প্রতিষ্ঠা, তাহা তোমারই হউক। অগ্রগত অংশের অর্থ—পূর্বের অনুরূপ। যদি এইরূপই হইল—যদি তোমরা আমার অগ্র উত্তম রূপেই বলি প্রদান করিলে, তাহা হইলে, এই প্রকারে বিশেষ শুণসম্পন্ন আমার অন্ন কি হইবে? এবং আচ্ছাদন বস্ত্রই বা কি হইবে? অপর সকলে বলিল—এই জগতে কুকুর হইতে আরম্ভ করিয়া, কৃষি হইতে আরম্ভ করিয়া, কৌট-

পতঙ্গ হইতে আরম্ভ করিবা যে সমস্ত প্রাণী এবং ঐ কুকুর, কুমি ও কীট-পতঙ্গের যাহা অন্ন (ভক্ষণীয়), তাহার সহিত প্রাণিগণের ভক্ষণীয় যাহা কিছু আছে, সেই সমস্তই তোমার অন্ন। এখানে সর্বত্র প্রাণান্ন-দৃষ্টিমাত্র বিহিত হইতেছে। ১

কেহ কেহ বলেন যে, প্রাণান্নবিদ্ পুরুষের পক্ষে সর্বান্ন-ভক্ষণেও যে, কোন প্রকার দোষ হয় না, ইহা প্রতিপাদন করাই এই শ্রতির উদ্দেশ্য। বস্তুতঃ সে কথা সত্য নহে; কারণ, শাস্ত্রান্তরে সর্বভক্ষণ প্রতিষিদ্ধ হইয়াছে। যদি বল, সেই নিষেধক শাস্ত্রের সহিত ইহার বিকল্প হউক, অর্থাৎ সর্বান্ন-ভক্ষণ কাহারো পক্ষে নিষিদ্ধ, আবার কাহারো পক্ষে বিহিত, এইরূপ ব্যবস্থা করা হউক? না, তাহাও হইতে পারে না; কারণ, এই শ্রতিটী সর্বান্ন-ভক্ষণের বিধায়ক নহে; পরস্ত ‘তাহার পক্ষে কথনও অনন্ন ভক্ষিত হয় না’, এই কথাটী ‘সমস্তই প্রাণের অন্ন—’ এই বাক্যবিহিত বিজ্ঞানের (উপাসনার) স্তুতিপ্রকাশক মাত্র; স্মৃতরাং নিষেধক শাস্ত্রের সহিত ইহার একবাক্যতা বা একার্থপরতা হওয়াই উচিত, কিন্তু শাস্ত্রান্তরে বিহিত বা নিষিদ্ধ বিষয়ের বাধা করিতে ইহার শক্তি নাই; কারণ, এই বাক্যটী হইতেছে—অগ্রার্থপর; অর্থাৎ প্রাণান্ন-বিজ্ঞানের স্তোবক মাত্র (১)। অতএব বুঝিতে হইবে যে, প্রাণমাত্রেরই যে, সমস্ত বস্তু অনন্নস্বরূপ, তত্ত্বিয়ক দৃষ্টি করাই (উপাসনা করাই) এখানে বিবিঃসিত (বিধান করা অভিপ্রেত), কিন্তু ‘সমস্ত বস্তু ভক্ষণ করিবে’—এই প্রকার বিধি নহে। অতএব সর্ব-ভক্ষণে বে দোষাভাব জ্ঞান, তাহা নিশ্চয়ই ভ্রমাত্মক; কারণ, সে বিষয়ে কোন প্রমাণ নাই। ২

যদি বল, বিদ্বান् পুরুষ নিজেও যথন প্রাণস্বরূপ হইয়া যান, তথন তাহার পক্ষে সর্বান্ন গ্রহণ করা ত সম্ভবপরই হয়; স্মৃতরাং সর্বান্ন-ভক্ষণে তাহার দোষ হইবে কেন? না, তাহাও বলিতে পার না; কারণ, তাহার পক্ষেও সর্বান্ন-গ্রহণ

(১) ভাঙ্গৰ্য—বস্তু বা কার্যবিধির প্রকাশক বাক্য সাধারণতঃ ছই শ্রেণীতে বিভক্ত; এক স্বার্থপর, অপর অস্ত্রার্থপর। স্বপ্রতিপাদ্য বিষয় প্রতিপাদনেই যে বাক্যের ভাঙ্গৰ্য বুঝিতে হইবে, সেই বাক্যটী স্বার্থপর; আর যে বাক্যের অঙ্গ কোনও বিষয় প্রতিপাদনেই মুখ্য ভাঙ্গৰ্য, কিন্তু অসঙ্গজ বা মুখ্যার্থের আনুকূল্যসাধককালে অঙ্গ কোন বিষয়েরও প্রতিপাদন করে, সেই বাক্য হয় অস্ত্রার্থপর। অস্ত্রার্থপর বাক্যেজোড় বিষয়টী শাস্ত্রান্তরবিহিত বিধির সহিত বিরক্ত হইলে, কথনই তাহাকে রাখা দিতে পারে না। এখানেও প্রাণান্নবিদের যে, সর্বান্নভক্ষণের কথা, তাহা কেবল প্রাণান্ন-বিজ্ঞান অশংসা-জ্ঞাপক মাত্র; স্মৃতরাং এই বাক্য আরা কথনই শাস্ত্রান্তরবিহিত সর্বান্নভক্ষণ বাধিত হইতে পারে না।

করা সন্তুষ্পর হয় না । অভিপ্রায় এই যে, বিদ্বান् পুরুষ বদ্বিও জ্ঞানবলে প্রাণ-স্বরূপই হন সত্য, তথাপি, যে দেহেন্দ্রিয়াদি-সমষ্টিবিশেষ লইয়া তাহার বিষ্ণুতা (বিষ্ণা), সেই দেহে ত কৃমি, কীট ও পতঙ্গাদি ভক্ষণ করা কথনই উপপন্থ হইতে পারে না ; সুতরাং তাহার অন্ত যে, সর্বান্ন-ভক্ষণে দোষাভাব জ্ঞাপন, তাহা সম্পূর্ণ নির্বর্থক ; কারণ, তাহার ভক্ষণজনিত দোষের প্রাপ্তি-সন্তাবনাই হয় না । ৩

তাল, বিদ্বান् পুরুষ বখন প্রাণস্বরূপই হইয়া থান, তখন তিনি ত কৃমি-কীটাদির অন্নও অবশ্যই ভক্ষণ করেন ! ইঁ, একথা আংশিক সত্য বটে ; কিন্তু প্রাণস্বরূপে সর্বান্ন ভক্ষণ করিতে ত কোন নিষেধও নাই ; অতএব সেহলে যে, দোষাভাব, তাহা ত দৈবরক্ত কিংবুকের তুল্য । (১) সুতরাং সেইন্নপে (প্রাণস্বরূপে) সর্বান্ন-ভক্ষণে দোষাভাব জ্ঞাপন করিবার কিছুমাত্র প্রয়োজনই হয় না ; কেন না, সেহলে অশেষান্ন ভক্ষণজনিত দোষের প্রাপ্তি-সন্তাবনাই নাই ; [যাহার প্রাপ্তি-সন্তাবনা থাকে, তাহারই নিষেধ করা আবশ্যক হয়, অপ্রাপ্তের নিষেধ উন্মত্তের কার্য্য ভিন্ন আর কিছুই হইতে পারে না] । পক্ষান্তরে, যে দেহেন্দ্রিয়সংঘাতের সহিত সমন্বন্ধিত সম্বন্ধন সর্বান্ন-ভক্ষণের নিষেধ করা হইতেছে, সেই দেহেন্দ্রিয়-সংঘাতের সম্বন্ধে ত এখানে কোনও প্রতিপ্রসব (নিষিদ্ধের পুনঃ অনুমোদন) করা হয় নাই ; অতএব শাস্ত্রান্তরোক্ত প্রতিষেধের অতিক্রমে অবশ্যই দোষ হইতে পারে ; যেহেতু উহা প্রাণান্নবিজ্ঞানের স্তুতিপর মাত্র । ৪

তাহার পর, এখানে কেবল ব্রাহ্মণাদি শরীরবিশেষের জন্য সর্বান্নদৰ্শন বিহিত হয় নাই ; পরম্পর প্রাণমাত্রের জন্যই হইয়াছে, অর্থাৎ এখানে সাধারণতঃ সমস্ত প্রাণেরই যে, সমস্ত অন্নের সহিত সমন্বন্ধ রহিয়াছে, কেবল তাহাই প্রদর্শিত হইয়াছে ; কিন্তু ব্রাহ্মণাদি শরীরভেদ অনুসারে প্রদর্শিত হয় নাই । প্রাণের সর্বান্নসমন্বন্ধ নিশ্চিতসম্বৰ্ত্তেও যেমন কোন কোন অন্নই কোন কোন প্রাণীর জীবন-রক্ষার হেতুভূত হইয়া থাকে,—যেমন বিষকৃমির পক্ষে বিষই জীবন-রক্ষার উপায় হয় ; সেই বিষ প্রাণের অন্ন হইয়াও, অপরের পক্ষে প্রত্যক্ষসিদ্ধ ঘরণাদি দোষ সমূৎপাদন করিয়া থাকে, তেমনি প্রাণ সর্বান্নভূক্ত হইলেও, ব্রাহ্মণাদি শরীরের সহিত সমন্বন্ধ নিবন্ধনই অর্থাৎ ব্রাহ্মণাদি বিশিষ্ট

(১) তাংপর্য—‘দৈবরক্ত কিংবুক’ কথার অর্থ এই যে, কিংবুক (পলাশ পুল) স্বত্বাবত্তই রক্তবর্ণ, ইহা কোন ব্যক্তিবিশেষের চেষ্টার ফল নহে, পরম্পর দৈবকৃত ; সুতরাং ‘ইহা রক্ত হইল কেন ?’ এ অর্থ সেখানে আসিতে পারে না ; আলোচ্য হলেও প্রাণের পক্ষে সমন্বয়ই অন্ন স্বত্বাবলোকনে কোনও নিষেধ নাই, সুতরাং কোন অকার দোষেরও সন্ধাবনা নাই ।

দেহমধ্যগত হয় বলিয়াই নিষিদ্ধ দ্রব্যভক্ষণে প্রাণের পক্ষেও নিশ্চয়ই দোষ হইবে। অতএব অভক্ষ্য-ভক্ষণে যে, দোষাভাব জ্ঞান, ইহা মিথ্যা—অমাত্মক জ্ঞান ভিন্ন আর কিছুই নহে। ৫

[ এখন “আপো বাসঃ” কথার অর্থ বলা হইতেছে ]। ভোজনের সময় যে জল পান করা হয়, সেই জলই তোমার বাসঃস্থানীয় ( বস্ত্রস্বরূপ )। এখানে ভোজনকালে যে জলপান করা হয়, সেই জলেতে প্রাণের আচ্ছাদনভাব চিন্তা করিবার বিধান করা হইতেছে, কিন্তু বস্ত্রের কার্য যে, গাত্রাবরণ, তদ্বিষয়ে কথনই জলকে বিনিযুক্ত করা হয় নাই; কারণ, তাহা করিতে পারা যায় না; অতএব শাস্ত্রান্তরপ্রাপ্ত জলভক্ষণেই ‘বাসঃ’ দৃষ্টিমাত্র করিতে হইবে। সমস্ত বস্ত্রই প্রাণের অন্ন, এইরূপ জ্ঞানসম্পন্ন পুরুষের পক্ষে কিছুই অনন্ত-ভক্ষণ ( অভক্ষ্য ভক্ষণ ) হয় না। যদি তিনি কথনও অনন্ত ভক্ষণ করিবা ফেলেন, [ বুঝিতে হইবে, ] তিনি অদনীয় বস্ত্রই ভোজন করিয়াছেন; অর্থাৎ সেইরূপ ভক্ষণজনিত দোষে তিনি সংস্পৃষ্ট হন না; ইহা যে, বিদ্যারই স্তুতিমাত্র, এ কথা আমরা পূর্বেই বলিয়াছি। এইরূপ তিনি কথনও অনন্ত বস্ত্র প্রতিগ্রহণ করেন না; যদিও কথন অপ্রতিগ্রাহ হস্তী প্রভৃতি বস্ত্রও প্রতিগ্রহ করেন, তাহাও প্রতিগ্রহযোগ্যরূপেই প্রতিগৃহীত হয়। সেখানেও বুঝিতে হইবে যে, অপ্রতিগ্রাহ বস্ত্র প্রতিগ্রহজনিত দোষে তিনি লিপ্ত হন না; ইহাও উক্ত বিদ্যারই স্তুতিপ্রকাশক মাত্র। যিনি এই প্রকারে প্রাণের অন্ন অবগত হন, তাহার উক্তপ্রকার ফলভাব, হয়। প্রকৃতপক্ষে, প্রাণাত্মভাবই উক্ত বিদ্যার ফল, কিন্তু ইহা বিদ্যার ফলাভিপ্রায়ে কথিত হয় নাই, পরম্পর বিদ্যার স্তুতি অভিপ্রায়ে কথিত হইয়াছে যাত্র। ৬

তাল, ইহাই বিদ্যার মুখ্য ফল হয় না কেন? না, তাহা হইতে পারে না; প্রাণাত্মদর্শীর প্রাণাত্মভাবই মুখ্য ফল; তাহাতে প্রাণাত্মভাবাপন্ন প্রাণাত্মদর্শী পুরুষের অভক্ষ্যও ভক্ষণীয় হয় এবং প্রতিগ্রহের অযোগ্য বস্ত্রও নিশ্চয়ই প্রতিগ্রাহ হয়; এইরূপে স্বভাবপ্রাপ্ত কার্য লইয়াই বিদ্যার স্তুতি করা হইতেছে; এই কারণেই এই বাক্যটী ফলবোধক বিধির সমানরূপ নহে। ৭

বেহেতু জলই প্রাণের বাসঃ ( আচ্ছাদন ), সেই হেতুই শ্রেত্রিয় ( বেদাধ্যাত্মী ) বিদ্বান् ব্রাহ্মণগণ ভোজন করিবার পূর্বে আচমন করেন ( জল পান করেন ), এবং ভোজন করিয়াও অর্থাৎ ভোজনের পরেও আবার জল পান করিয়া থাকেন। সেই আচমনকারীদিগের যে, অভিপ্রায় কি,

তাহা বলিতেছেন— [ ঐক্লপে জলপানীরা ] ঘনে করেন যে, এই সর্বান্ন প্রাণকে তাহারা অনগ্ন ( ব্রহ্মচার্দিত ) করিতেছেন। আর ইহা লোকপ্রসিদ্ধও বটে, যে ধারাকে বাসঃ ( বন্ধু ) দান করে, সে ঘনে করে যে, আমি তাহাকে অনগ্ন ( উলঙ্ঘভাববহুত ) করিতেছি। এখানেও জলই প্রাণের বাসঃ—আচ্ছাদন—একথা পূর্বেই উক্ত হইয়াছে। এ কথার অভিপ্রায় এই যে, আমি যে জল পান করিতেছি, তাহা দ্বারা ফলতঃ প্রাণের অনগ্নতাই সম্পাদন করিতেছি; ভোক্তাকে এই প্রকার চিন্তা করিতে হইবে। ৮

তাল কথা, লোকে যে, ভোজনের পূর্বে ও পরে আচমন করিয়া থাকে, তাহা কেবল নিজেদের শুন্দির জন্মই করিয়া থাকে; তাহাতে যদি প্রাণের অনগ্নতা-সম্পাদনও কল্পনা করা যায়, তাহা হইলে একই আচমনের দ্বিবিধ কার্য ( শুন্দি ও অনগ্নতাকরণ ) কল্পিত হইয়া পড়ে? কিন্তু একই আচমনের দ্বিবিধ কার্য কল্পনা করা ত কখনই যুক্তিমূলক হইতে পারে না। অতএব আচমন যদি শুন্দির জন্ম হয়, তবে অনগ্নতার জন্ম নহে, আর যদি অনগ্নতার জন্ম হয়, তবে আর শুন্দির জন্ম হইতে পারে না। যখন একটী কার্য্যের দুইপ্রকার ফল কল্পনা করা সঙ্গত হয় না, তখন প্রাণের অনগ্নতা-সম্পাদনার্থ বরং আর একটী অতিরিক্ত আচমনই করা হউক? না, এ আপত্তি ও হইতে পারে না; কারণ, এখানে ক্রিয়ারই দ্বৈবিধ্য উপপাদন করা যাইতে পারে। এখানে ক্রিয়া হইতেছে দুইটী—ভক্ষণের পূর্বে ও পরে যে, স্মৃতিশাস্ত্রোক্ত আচমনের বিধান আছে, তাহা শুন্দির নিমিত্ত, এবং তাহা কেবলই ক্রিয়াত্মক, কিন্তু তাহাতে প্রায়ত্য-দর্শন প্রভৃতির ( শুন্দি-চিন্তা প্রভৃতির ) কিছুমাত্র অপেক্ষা নাই; স্মৃতিশাস্ত্র-বিহিত সেই আচমনেরই অঙ্গস্বরূপ আচমনীয় জলেতে প্রাণের আচ্ছাদনস্ব-চিন্তামাত্র এখানে ‘ইতিকর্তব্যতা’রূপে বিহিত হইতেছে। অথচ এইক্লপ চিন্তা করিলেও আচমনের যে, শুন্দি-সাধনতা, তাহাও বাধিত হয় না; কেন না, চিন্তা ও আচমন এক ক্রিয়া নহে—ভিন্ন ক্রিয়া। অতএব বুঝিতে হইবে যে, ভোজনের পূর্বে ও পরে স্মৃতিশাস্ত্রবিহিত যে আচমন, সেই আচমনীয় জলকে প্রাণের আচ্ছাদনরূপে চিন্তা করা অন্তর বিহিত নাই বলিয়াই এখানে কেবল তন্মাত্র বিহিত হইতেছে ॥ ৩৭৮ ॥ ১৪ ॥

ইতি ষষ্ঠোধ্যায়ে প্রথম ব্রাহ্মণের ভাষ্যানুবাদ ॥ ৬ ॥ ১ ॥

## ବିତୀନ୍ତ ଆଳକଣମ୍ ।

**ଆତା ସଭାତ୍ୟମ୍ ।**—“ଶେତକେତୁର୍ ବା ଆକଣେଃ” ଇତ୍ୟାତ୍ ସମ୍ବନ୍ଧଃ । ଧିଲାଧିକାରୋହୟମ୍ ; ତତ୍ ଯଦ୍ଵାକ୍ ତହ୍ୟତେ । ସମ୍ପର୍ମାଧ୍ୟାଯାମ୍ଭାନ୍ତେ ଜ୍ଞାନକର୍ମ-  
ସମୁଚ୍ଚରକାରିଣୀ ଅପ୍ରେର୍ମାର୍ଗ୍ୟାଚନଂ କୃତମ୍—“ଅପ୍ରେ ନଯ ଶୁପ୍ଥା” ଇତି । ତାନେକେବାଂ  
ପଥାଂ ସନ୍ତାବୋ ମନ୍ତ୍ରେ ସାମର୍ଥ୍ୟାଂ ପ୍ରଦର୍ଶିତଃ ; ଶୁପ୍ଥେତି ବିଶେଷଗାଂ । ପହାନଙ୍କ  
କୃତବିପାକ-ପ୍ରତିପତ୍ତିମାର୍ଗାଃ ; ବକ୍ଷ୍ୟତି ଚ “ସଂ କୃତ୍ଵା” ଇତ୍ୟାଦି । ତତ୍ ଚ କତି  
କର୍ମବିପାକ-ପ୍ରତିପତ୍ତିମାର୍ଗାଃ ? ଇତି ସର୍ବସଂସାରଗତ୍ୟପସଂହାର୍ଥୀହରମାରନ୍ତଃ—  
ଏତାବତୀ ହି ସଂସାରଗତିଃ, ଏତାବାନ୍ କର୍ମବିପାକଃ, ସ୍ଵାଭାବିକଶ୍ୱ ଶାନ୍ତ୍ରୀରତ୍ୟ ଚ  
ବିଜ୍ଞାନଶ୍ଵେତି । ।

ସମ୍ପଦି “ଦୟା ହ ପ୍ରାଜାପତ୍ୟାଃ” ଇତ୍ୟତ୍ ସ୍ଵାଭାବିକଃ ପାପ୍ରା ଶୁଚିତଃ,  
ନ ଚ ତମ୍ଭେଦଂ କାର୍ଯ୍ୟମିତି ବିପାକଃ ପ୍ରଦର୍ଶିତଃ ; ଶାନ୍ତ୍ରୀରତ୍ୟେବ ତୁ ବିପାକଃ  
ପ୍ରଦର୍ଶିତଃ ତ୍ୟାନ୍ତାପ୍ରତିପତ୍ତ୍ୟଶ୍ଵେତନ, ବ୍ରଜବିଦ୍ୟାପ୍ରାରମ୍ଭେ ତଦୈରାଗ୍ୟଶ୍ୱ ବିବକ୍ଷିତତ୍ୱାଂ ।  
ତାପି କେବଳେନ କର୍ମଣୀ ପିତୃଲୋକଃ, ବିଦ୍ୟାମଂୟୁକ୍ତେନ ଚ କର୍ମଣୀ  
ଦେବଲୋକ ଇତ୍ୟକ୍ରମ୍ । ତତ୍ କେନ ମାର୍ଗେଣ ପିତୃଲୋକଃ ପ୍ରତିପଦ୍ଧତେ, କେନ ବା  
ଦେବଲୋକମ୍ ଇତି ନୋକ୍ରମ୍ ; ତଚେହ ଶିଳପକରଣେ ଅଶେଷତୋ ବକ୍ରବ୍ୟମିତ୍ୟତ  
ଆରଭ୍ୟତେ । ଅନ୍ତେ ଚ ସର୍ବୋପସଂହାରଃ ଶାନ୍ତ୍ରଶ୍ଵେଷଃ । । ।

ଅପି ଚ, ଏତାବଦମୃତହମିତ୍ୟକ୍ରମ୍ ; ନ କର୍ମଣୋହମୃତତ୍ୱାଶ । ଅନ୍ତୀତି ଚ ! ତତ୍  
ହେତୁରୋକ୍ତଃ ; ତଦର୍ଥଶଚାଗ୍ରମାରନ୍ତଃ । ସମ୍ବାଦିରଃ କର୍ମଣୋ ଗତିଃ, ନ ନିତ୍ୟୋହମୃତହେ  
ବ୍ୟାପାରୋହଣ୍ଟି, ତ୍ୱାଦେତାବଦେବ ଅମୃତତ୍ୱସାଧନମିତି ସାମର୍ଥ୍ୟାଂ ହେତୁଙ୍କଂ  
ସମ୍ପଦ୍ଧତେ ॥ । ।

ଅପି ଚ, ଉତ୍ୱମଗ୍ନିହୋତ୍ରେ—“ନ ଭେବେତ୍ୟୋହ୍ୟମ୍ ଉତ୍ୱକାନ୍ତିଃ ନ ଗତିଃ ନ ପ୍ରତିଷ୍ଠାଂ  
ନ ତୃପ୍ତିଃ ନ ପୁନରାବୃତ୍ତିଃ ନ ଲୋକଃ ପ୍ରତ୍ୟାଥାଯିନଂ ବେଥ” ଇତି । ତତ୍ ପ୍ରତିବଚନେ  
“ତେ ବା ଏତେ ଆହ୍ଵାନୀ ହତେ ଉତ୍ୱକାମତଃ” ଇତ୍ୟାଦିନା ଆହ୍ଵାନେ କାର୍ଯ୍ୟମୁକ୍ତମ୍ ;  
ତଚେତଃ କର୍ତ୍ତ୍ଵାହତିଲକ୍ଷଣଶ୍ୱ କର୍ମଣଃ ଫଳମ୍ । ନ ହି କର୍ତ୍ତାରମନାଶ୍ରିତ୍ୟାହତି-  
ଲକ୍ଷଣଶ୍ୱ କର୍ମଣଃ ସାତଙ୍ଗ୍ୟୋତ୍ୱକାନ୍ତ୍ୟାଦିକାର୍ଯ୍ୟାରନ୍ତ ଉପପଦ୍ଧତେ, କର୍ତ୍ତର୍ଥ୍ୟାଂ  
କର୍ମଣଃ କାର୍ଯ୍ୟାରନ୍ତଶ୍ୱ, ସାଧନାଶ୍ରବ୍ଧାଚଚ କର୍ମଣଃ । ତାପିହୋତ୍ରସ୍ତତ୍ୟର୍ଥତ୍ୱାଦ୍  
ଅଗ୍ନିହୋତ୍ରସ୍ତେବ କାର୍ଯ୍ୟମିତ୍ୟକ୍ରମ୍ ବ୍ରତପ୍ରକାରମପି, ଇହ ତୁ ତଦେବ କର୍ତ୍ତଃ ଫଳମିତ୍ୟପ-  
ଦିଶ୍ଵତେ, କର୍ମଫଳବିଜ୍ଞାନଶ୍ୱ ବିବକ୍ଷିତତ୍ୱାଂ । ତଦ୍ୱାରେନ ଚ ପଞ୍ଚାଗିରିର୍ମନମିହ

उत्तरमार्गप्रतिपक्षसाधनं विधिं सितम् । एवमेव संसारगत्युपसंहारः कर्म-  
काण्डैष्टेवा निष्ठा-इत्येतद्द्वयं दिदर्शमिमुराख्यायिकां प्रणवति । ४

टीका ।—त्राक्षणास्त्रमादाय तत्त्वं पूर्वेण संबद्धं अतिजानीते—वेतकेतुरिति । कोहर्सो  
संबद्धस्तमाह—ध्येति । तत्र कर्मकाण्डे ज्ञानकाण्डे वा यद्यन्ते प्राधान्तेन नोऽन्, तदन्तिन्  
काण्डे बहुव्यमन्ते खिलाधिकारात्मां; तथाच पूर्वमनुज्ञं बहु-मिदं त्राक्षणमित्यर्थः । बहुव्याशेषं  
दर्शयितुं वृत्तं कीर्तयति—सम्प्रमेति । समुच्चयकारिणो मुमुर्दोरग्निप्रार्थनेहपि किं स्तादिता-  
शक्याह—तत्रेति । अध्यायावसानं सम्प्रमर्थः । सामर्थ्यमेव दर्शयति—हृपदेतीति । विशे-  
षणवशास्त्रहर्वो दार्गा भास्त, किं पुनर्षेषां व्रजापां? तदाह—पश्चानक्षेति । तत्र वाक्यशेष-  
मनुकूलयति—वक्ष्यति चेति । संप्रत्याकाङ्क्षादारा समनस्त्रव्राक्षणतांपर्याह—तत्रेति ।  
उपसंहित्यमाणां संसारगतिमेव परिच्छिन्नति—एतावती हीति । दक्षिणोदग्धोगत्याज्ञिकेति  
यावৎ । कर्मविपाकस्त्वं हुत्रोपसंहिते, तत्राह—एतावानिति । इतिश्वेषे यथोऽन्त-  
संसारगत्याज्ञिरिज्ञकर्मविपाकाभावात्तुपसंहारार्थं एवायमारम्भं इत्युपसंहारार्थः ।

अथोद्गीथाधिकारे सर्वोऽहपि कर्मविपाकोऽनर्थं एवेत्युक्त्वां परिशिष्टसंसारगत्याभावां  
कथं खिलकाण्डे तत्रिदेशसिद्धिरत आह—यत्पीति ।

कस्त्वं विपाकस्त्वोऽनुस्त्राह—शास्त्रीयस्त्रेति । तत्र स्त्रुतविपाकस्त्रेवोपस्त्रामे हेतु-  
माह—त्रक्षविष्टेति । अनिष्टविपाकात् बैराग्यं श्रुताभिमुद्धादेव सिद्धमिति वा तत्र  
तद्विवक्षा । इह पुनः शास्त्रसमाप्तेष्टो खिलाधिकारे तद्विपाकोऽप्युपसंहितत इति भावः ।  
अकारास्त्ररेण संगतिः बहु-मुक्तं श्वारयति—तत्रापीति । शास्त्रीयविपाकविषयेहपीत्यर्थः ।  
उत्तरग्रहस्त्र विषयपरिशेषार्थं गातनिकामाह—तत्रेति । लोकद्वयं सम्प्रमर्थः । आग्नेयमपि  
देवयानान्तर बहुव्यमिति कुतो नियमासिद्धिस्त्राह—तत्त्वेति । बहुव्याशेषस्त्र सत्रे फलितमाह—  
—इत्यत इति । यत्विंश्च आग्नेयानां बहुव्यां, आगेवोऽन्तः तु ब्रह्मलोकादि  
कम्माद्वयाते? तत्राह अस्ते चेति । शास्त्रसमाप्तेष्टो संबद्धः ॥२॥

इत्येदः त्राक्षणगत्यादारभ्यमित्याह—अपि चेति । एतावदित्याज्ञानोक्तिः ।  
अमृतद्वयं तद्वासाधनमिति । चकाराद्वज्ञमित्यनुव्यञ्जः । ज्ञानमेवामृतद्वे हेतुरितुज्ञोर्हर्थ-  
स्त्रेति सम्प्रमर्थः । तदर्थे हेतुपदेशार्थः । कथं पुनर्वक्ष्यमाणा कर्मगतिज्ञनमेवामृतद्व-  
साधनमित्यत्र हेतुद्वयं प्रतिपत्तते, तत्राह—यस्मादिति । व्यापारोऽस्ति कर्मण इति शेषः ।  
सामर्थ्याज्ञानातिरिज्ञस्त्रोपायस्त्र संसारहेतुद्वयमादित्यर्थः । ३

अकारास्त्ररेण त्राक्षणतांपर्याः बहु-मग्निहोत्रविषये जनक्याज्ञवक्ष्यसंवादसिद्धमर्थमनुवदति  
—अपि चेत्यादिना । एतयोरग्निहोत्राहत्योः सारां प्रात्यक्षामुष्टितयोरिति यावৎ । लोकः  
अत्युद्धायिनः यजमानः परिवेष्टेयः लोकः अत्याबृत्योत्तरोत्तरानोपचितयोः परलोकः  
प्रति श्वाशयोर्खानहेतुं परिणाममित्येतदिति प्रश्नस्त्रिकमग्निहोत्रविषये जनकेन याज्ञवक्ष्यः  
अत्युक्तमिति संबद्धः । तत्रेत्याक्षेपगतप्रश्नस्त्रिकोऽक्तिः । नमु फलवत्तोऽश्रवणां कस्त्रेद-  
माहतिकलः? न हि तद्वयं संभवति, तत्राह—तत्त्वेति । कर्त्तव्याचिपदाभावाहत्य-

পূর্বতৈবোঁক্ত্যাদিকার্য্যারস্তকস্তু তত্ত্ব কর্তৃগামিকফলমুক্তমিত্যাশকাহ—ন হীতি। কিংচ, কারকাশ্চস্তুৎ কর্মণে যুক্তং তৎফলস্ত কর্তৃগামিভুমিত্যাহ—সাধনেতি। স্বাতন্ত্যাসংভবাদা-হত্যাঃ সকর্তৃকয়োরেব গত্যাদি বিবক্ষিতঃ চে, তথি কথঃ তত্ত্ব কেবলাহত্যোর্গত্যাদি গম্যতে ? তত্ত্বাহ—তত্ত্বেতি। অগ্নিহোত্রপ্রকরণঃ সপ্তম্যার্থঃ। অগ্নিহোত্রস্তত্যর্থত্বাং প্রথপ্রতিবচনরূপস্ত সংসর্ভস্তেতি শেষঃ। ভবত্বেবমগ্নিহোত্রপ্রকরণস্থিতিঃ, প্রকৃতে তু কিমাহাতং, তত্ত্বাহ—ইহ ভীতি। কিমিতি বিষ্ণুপ্রকরণে কর্মফলবিজ্ঞানঃ বিবক্ষ্যতে, তত্ত্বাহ—তদ্বারণেতি। ব্রাহ্মণারস্তমুপপাদিতমুপসংহৃতি—এবমিতি। সংসারগতুপসংহারেণ কর্মবিপাকশ্চ সর্বত্ত্বে-বোপসংহারঃ সিদ্ধো ভবতি, তদতিরিক্তত্বিপাকাভাবাদিত্যাহ—কর্মকাণ্ডেতি। যথোক্তঃ বস্তু দর্শয়িতুং ব্রাহ্মণমারস্ততে চে, তত্ত্ব কিমিত্যাখ্যায়িকা প্রশীয়তে, তত্ত্বাহ—ইত্যেতদ্বয়মিতি। সর্বযথেবং পূর্বোক্তঃ বস্তু দর্শয়িতুমিচ্ছবেদঃ স্মৃতবোধার্থমাখ্যায়িকাঃ করোতীত্যর্থঃ। ৪

**আত্মা-স-তাত্ত্বানুবাদ ।**—এই ব্রাহ্মণেক্ত “শ্঵েতকেতুর্হ আকৃণেৱঃ” ইত্যাদি বাক্যের সহিত পূর্ব ব্রাহ্মণের সম্বন্ধ [ প্রদর্শিত হইতেছে ]। ইহাও খিল-কাণ্ডমধ্যে সন্নিবিষ্ট ; পূর্বে যাহা বলা হয় নাই, তাহা এখানে কথিত হইতেছে। অতীত সপ্তম অধ্যায়ের ( পঞ্চমাধ্যায়ের ) শেষে “অগ্নে নম্ন সুপথা !” ইত্যাদি বাক্যে জ্ঞান ও কর্মের সহানুষ্ঠানকারিকর্তৃক কৃত অগ্নির নিকট পথি-প্রার্থনা প্রদর্শিত হইয়াছে। সেই মন্ত্রে ‘সুপথা’ বিশেষণ দ্বারা কৌশলে অনেকপ্রকার পথের অস্তিত্বও প্রদর্শিত হইয়াছে। সেই সমস্ত পথ যে, স্বকৃত কর্মবিপাক-প্রাপ্তির দ্বারস্বন্নপ, পরেও তাহা ‘ষৎ কুস্তা’ ইত্যাদি বাক্যে বলা হইবে। তন্মধ্যে কর্মফল প্রাপ্তির দ্বারভূত পথ বে, কতগুলি, তাহা নিরূপণের নিমিত্ত সর্বপ্রকার সংসারপ্রাপ্তির উপসংহারার্থ এই প্রকরণ আরম্ভ হইতেছে। এখানে প্রদর্শিত হইতেছে যে, সংসার-গতি এত প্রকার এবং স্বভাবকৃত ও শাস্ত্রোপদেশপ্রাপ্ত জ্ঞানসহকৃত কর্মের বিপাক বা শেষ ফল এতপ্রকার ইত্যাদি। ১

যদিও “স্বর্বা হ প্রাঙ্গাপত্যাঃ” এইস্থলে স্বভাবজ্ঞ পাপকর্মের কথা একপ্রকার কথিতই ( সূচিত ) হইয়াছে, তথাপি তাহার ফল বা পরিণতি প্রদর্শিত হয় নাই ; অধিকস্তু, ব্রহ্মবিদ্যার প্রারম্ভে বৈরাগ্যেপঘোগী বিষয় প্রতিপাদন করাও অভীপ্তিত ; এই জন্য অন্তর্ব্ব-প্রতিপাদক গ্রহপর্যন্ত কেবল শাস্ত্রীয় কর্ম-বিপাকই প্রদর্শিত হইয়াছে। সেখানেও বলা হইয়াছে যে, ‘কেবল ( জ্ঞানরহিত ) কর্ম দ্বারা পিতৃলোক লাভ হয়, আর বিষ্ণা ( উপাসনা ) ও বিদ্যাসংযুক্ত কর্ম দ্বারা দেবলোক লাভ হয়।’ সেই বিষয়টাও এই খিলপ্রকরণে সম্পূর্ণরূপে ‘বলা’ আবশ্যক ; এই অন্তই এই প্রকরণের

আরম্ভ হইতেছে। বিশেষতঃ গ্রহশ্বে সমস্ত শান্ত্রার্থের উপসংহার করাও সকলেরই অভিপ্রেত; [স্মৃতরাঙ় এখানে সে বিষয় প্রদর্শন করাও অসম্ভব হইতেছে না]। ২

আরও এক কথা, পূর্বে ‘কেবল ইহাই একমাত্র অমৃতত্ত্ব’ এইরূপ কথা উক্ত হইয়াছে; আবার ‘কর্মস্বামী অমৃতস্বলাভের আশাও নাই’ এ কথাও বলা হইয়াছে; অথচ সে বিষয়ে কোনও কারণ প্রদর্শিত হয় নাই; তাহার অন্তও এই প্রকরণ আরম্ভ করা আবশ্যিক হইতেছে। যেহেতু ইহাই কর্মের গতি বা ফল, অথচ নিত্য মৌকে কোনপ্রকার ব্যাপারের (ক্রিয়ার) অপেক্ষা বা উপযোগিতা নাই; সেই হেতু কেবল ইহাই যে, অমৃতত্ত্ব-সাধন, তাহা কথায় বলা না হইয়া থাকিলেও, ফলে উহাকেই অমৃতস্বলাভের হেতু বলিয়া নির্দিষ্ট করা হইয়াছে, অর্থাৎ কথার বলা না হইয়া থাকিলেও উহা যে, মোক্ষহেতু, তাহা প্রকারান্তরে সিদ্ধ হইতেছে। ৩

বিশেষতঃ অগ্নিহোত্র-প্রকরণে কথিত হইয়াছে যে, ‘তুমি নিষ্ঠ্যই এতদ্ভয়ের উৎক্রমণ (গতি প্রকার), প্রতিষ্ঠা, তৃপ্তি (ভোগ), পুনরাবৃত্তি (সংসারে পুনরায় ফিরিয়া আসা), এবং স্বর্গাদি লোকবিশ্বের উদ্দেশ্যে গমন-কারী পুরুষকে অর্থাৎ কে কোন্ লোকে যাইবে, তাহা জান না।’ এই প্রশ্নের প্রত্যুত্তরকালে, ‘সেই এই আহতিদ্বয় আহত হইয়া উৎক্রমণ করে’ ইত্যাদি বাক্যে আহতির কার্য উক্ত হইয়াছে। ইহাই হইতেছে কর্ম-কর্ত্তার আহতিরূপ কর্মের ফল; কিন্তু কর্ত্তাকে আশ্রয় না করিয়া আহতিরূপ কর্ম কথনই স্বতন্ত্রভাবে উৎক্রমণাদি কার্য সমূহপাদন করিতে পারে না; কেন না, উপকারার্থই কর্মের ফলারম্ভ হইয়া থাকে, এবং কর্মমাত্রাই সাধনকে আশ্রয় করিয়া স্থিতিলাভ করে। সেখানে অগ্নিহোত্রাগের প্রশংসার্থ ছয়প্রকার কার্যকেই অগ্নিহোত্রের ফল বলা হইয়াছে; এখানে আবার সেই ছয়প্রকার কার্যকেই কর্ত্তার ফল বলিয়া নির্দেশ করা হইতেছে; কারণ, এখানে কর্মফল-বিজ্ঞানই বিবর্ণিত বা শ্রতির অভিপ্রেত; এবং তত্পরজ্ঞেই উত্তরায়ণে গতিসাধন পঞ্চাণ্ডি-বিদ্যাও বিধিসিত হইয়াছে। এই প্রকারে সংসারে যত রূক্ষ গতি হইতে পারে, সে সমুদয়ের উপসংহার এবং কর্মকাণ্ডের নিষ্ঠা (ফলের শেষ সীমা), এই দুইটি বিষয় প্রদর্শন করিবার ইচ্ছাম্ব আধ্যাত্মিক বিবৃত করিতেছেন—

শ্঵েতকেতুর্হ বা আরুণেয়ঃ পঞ্চালানাং পরিষদমাজগাম, স আজগাম জৈবলিঃ প্রবাহণং পরিচারযমাণম, তমুদীক্ষ্যাভ্যবাদ কুমারা ও ইতি, স তো ও ইতি প্রতিশুশ্রাবানুশিষ্টোহন্ত্বসি পিত্রেত্যোমিতি হোবাচ ॥ ৩৭৯ ॥ ১ ॥

**সর্বলার্থঃ ১—**শ্঵েতকেতুঃ ( তন্মামকঃ ) হ ( ঐতিহে ) বৈ ( প্রসিদ্ধৌ ) আরুণেয়ঃ ( অরুণস্ত্র অপত্যঃ আরুণঃ, তস্তাপত্যঃ ) পঞ্চালানাং ( পঞ্চাল-প্রদেশানাং ) পরিষদম् ( সভাম্ ) আজগাম । [ আগত্য চ ] সঃ ( শ্঵েতকেতুঃ ) পরিচারযমাণং ( স্বভূত্যেঃ অঙ্গসংবাহনাদি কারযন্তম্ ) জৈবলিঃ ( জৌবলশ্চ অপত্যঃ ) প্রবাহণং ( তন্মামধ্যেঃ রাজানম্ ) আজগাম । [ রাজা ] তৎ ( শ্঵েতকেতুম্ ) উদীক্ষ্য ( বিলোক্য ) অভুবাদ ( উক্তবান্ ) কুমারা ও ইতি ; [ অত প্লুতিঃ অনাদরে ] । ( এবমুক্তঃ ) সঃ ( শ্঵েতকেতুঃ ) প্রতিশুশ্রাব তো ও ইতি ; [ অত্রাপি প্লুতিরনাদ-রার্থা ] । [ রাজা পপ্রচ্ছ— ] তম্ পিতা অনু ( অনুগতভেন ) অনুশিষ্টঃ ( সম্যক্ষ অধ্যাপিতঃ ) অসি ? ইতি ; [ শ্঵েতকেতুঃ ] উবাচ হ—ওম্ ( অনুশিষ্টোহন্ত্ব ) ইতি ॥ ৩৭৯ ॥ ১ ॥

**মুলোচুন্দ্রাদ্য ১—**পুরাকালে শ্঵েতকেতু নামে প্রসিদ্ধ আরুণেয় ( আরুণির পুত্র ) প্রসিদ্ধ পঞ্চালদেশীয় সভায় গমন করিয়াছিলেন । [ সেখানে যাইয়া ] তিনি জৌবলের পুত্র—জৈবলি প্রবাহণমামক পঞ্চালরাজের নিকট উপস্থিত হইলেন । প্রবাহণ তখন ভূত্যবর্গ দ্বারা শরীর-সংবাহন করাইতেছিলেন । তিনি শ্঵েতকেতুকে দৰ্শন করিয়া অবজ্ঞা-প্রকাশার্থ ‘কুমারাঃ ও’ বলিয়া সম্মোধন করিলেন । শ্঵েতকেতুও বিরক্তি সহকারে ‘তোঃ ও’ বলিয়া প্রত্যুত্তর প্রদান করিলেন । [ রাজা বলিলেন— ] তুমি তোমার পিতার নিকট উত্তমরূপে শিক্ষা প্রাপ্ত হইয়াছ কি ? শ্঵েতকেতু ‘ওম্’ বলিয়া শিক্ষাপ্রাপ্তির অঙ্গীকার জ্ঞাপন করিলেন ॥ ৩৭৯ ॥ ১ ॥

**শাঙ্কুচুতান্ত্রম্ ১—**শ্঵েতকেতুঃ নামতঃ ; অরুণস্তাপত্যমারুণঃ, তস্তাপত্যমারুণেয়ঃ । হশ্চ ঐতিহার্থঃ, বৈ নিশ্চয়ার্থঃ । পিতা অনুশিষ্টঃ সন্ত আচ্ছান্নো যশঃপ্রথনামু পঞ্চালানাং পরিষদমাজগাম । পঞ্চালাঃ প্রসিদ্ধাঃ, তেবাং পরিষদ-মাগত্য, জিহ্বা, রাজ্ঞেহপি পরিষদং জ্ঞেয়ামীতি গর্বেণ স আজগাম—জৌবলশ্চ-

पत्यः जैवलिं पञ्चालराजं प्रबाह्णनामानं स्वत्तेयः परिचरणं कारयन्ति तोते ।

स राजा पूर्वमेव तत्त्वं विद्याभिमानगर्वं श्रद्धा, विनेतव्योऽयमिति अस्ति, तमुदौक्ष्यं उৎप्रेक्ष्य आगतमात्रमेव अभ्युवाद अभ्युक्तवान्—कुमारा ३ इति संशोध्य ; भृत्यसनार्था श्रुतिः । एव बुद्धिः स प्रतिक्षेप्ताव—तो ३ इति ; तो ३ इति अप्रतिकृपमपि क्षमित्रिः प्रति उक्तवान् क्रुद्धः सन् । अनुशिष्टः अनुशासितः, असि तवसि पित्रा—इत्तुवाच राजा । प्रत्याहेतरः—उमिति, वाचम् अनुशिष्ठोऽस्मि ; पृच्छ यदि संशयस्ते ॥ ३७९ ॥ १ ॥

टीका ।—यदा कदाचिदतिक्रान्ते काले वृत्तार्थगोतिः निपातक्ता दर्शयति—हेद इति । यतः प्रथमं विद्वन् स्वकीयविद्यासामर्थ्यग्रापनं प्रसिद्धविद्वज्ञविशिष्टहेतेति शेषः । कच्छज्ञन्ता प्राप्तुः गर्वे हैतुः । किमिति राजा श्वेतकेतुमागतमात्रः तदीयाभिप्रायम् प्रतिपत्ति तिरस्तुर्वर्त्तिव संबोधितवानित्याशक्याह—स राजेति । संबोध्य भृत्यसनं वृत्तवानिति शेषः । तदवगोति पदमिह नास्तीत्याशक्याह—भृत्यसनार्थेति । तो ३ इति प्रतिबचनमाचार्यः प्रत्युचितः, न क्षत्रियः प्रति, तत्त्वं हीनस्तादित्याह—तो ३ इत्ताति । अप्रतिकृपवद्वले त्रोदाः हेतुकरोति—क्रुद्धः सन्निति । पितृः सकाशात्त्वं लकानुशासनहे लिङ्गं नास्तीत्याशक्याह—पृच्छेति ॥ ३७९ ॥ १ ॥

**तात्त्वानुवाद ।**—क्रतिर ह शद्गाँ पुरावृत्तवोदक ; एवं वै शद्गाँ निश्चयार्थक । अरुणेर पुल—आरुणि, ताहार पुल—आरुणेर, अर्थात् अरुणेर पोत्र श्वेतकेतुनामक धारि पितार निकट शिक्षा प्राप्त हइया, आपनार वशः-ख्यापनेर उद्देश्ये पञ्चालदिगेर सत्ताय गमन करियाछिलेन । जगते पञ्चालनामक देश अति प्रसिद्ध ; ताहादेर सत्ताय वाइया, विजया हइया, राजसत्ताओ जय करिब—एইकृप गर्वसंहकारे तिनि जौबलेर पुल—जैवलि प्रबाह्णनामक पञ्चालराज ये समय निज भृत्यगण द्वारा आपनार परिचर्या ( अन्तसंबाह्णादि ) कराइतेछिलेन, सेहि समय ताहार निकट गियाछिलेन ।

सेहि राजा अग्रेह श्वेतकेतुर विद्याभिमानज्ञ गर्वेर कथा श्रवण करियाछिलेन, एवं मने करियाछिलेन, इहाके शिक्षा दिते हइबे ( बिनीत करिते हइबे ) ; एইकृप मने करिया ताहाके देखियाइ—उपस्थित हइबामात्र श्रुतस्वरे ‘कुमारा ३’ बलिया संशोधनपूर्वक बलिलेन । भृत्यसनास्त्रचनार अन्त एथाने श्रुतस्वरेर व्यवहार हइयाछे । श्वेतकेतु एইकृपे संशोधित हइया ‘तोः’ शब्दे प्रतिबचन दियाछिलेन । यदिओ, क्षत्रियेर प्रति ‘तोः’ शब्दे प्रत्युक्त देओया

সঙ্গত হয় নাই সত্য, তথাপি খেতকেতু ক্রোধ বশতঃ গ্রন্থ প্রতিবচন দিয়াছিলেন । (রাজা জিজ্ঞাসা করিলেন—) তুমি কি পিতাকর্তৃক যথার্থভাবে অনুশীলন—সম্যক্ শিক্ষাপ্রাপ্ত হইয়াছ ? খেতকেতু প্রত্যক্ষে বলিলেন, ওম—হঁ, আমি শিক্ষাপ্রাপ্ত হইয়াছি ; যদি তোমার সংশয় থাকে, জিজ্ঞাসা কর ॥ ৩৭৯ ॥ ১ ॥

বেথ যথেষ্ঠঃ প্রজাঃ প্রযত্নে বিপ্রতিপদ্মস্তা ৩ ইতি, নেতি  
হোবাচ । বেথে যথেষ্ঠঃ লোকং পুনরাপদ্মস্তা ৩ ইতি, নেতি  
হৈবোবাচ । বেথে যথাসৌ লোক এবং বহুভিঃ পুনঃ পুনঃ  
প্রযক্তির্ম্ম সম্পূর্ণ্যতা ৩ ইতি, নেতি হৈবোবাচ । বেথে যতি-  
থ্যামাহত্যাত্ম হত্যামাপঃ পুরুষবাচো ভূত্বা সমুখ্যায় বদ্ধুৰ্ম্ম  
৩ ইতি ; নেতি হৈবোবাচ । বেথে দেবযানস্ত বা পথঃ প্রতি-  
পদং পিতৃবাণস্ত বা, যৎ কৃত্বা দেবযানং বা পন্থানং প্রতিপদ্মস্তে  
পিতৃবাণং বাপি হি ; ন ঋষের্বিচঃ শ্রুতং দ্বে স্মৃতী অশৃণবং  
পিতৃগামহং দেবানামুত মর্ত্যানাম্, তাভ্যামিদং বিশ্বমেজৎ সমেতি,  
যদ্বন্দ্রো পিতুরং মাতুরঞ্চেতি । নাহমত একঞ্চন বেদেতি  
হোবাচ ॥ ৩৮০ ॥ ২ ॥

**সরলার্থঃ ১—**[ ইদানীং রাজ্ঞঃ বচনমেব প্রপঞ্চতে—‘বেথ’ ইত্যাদিনা ]  
ইমাঃ প্রজাঃ ( আশ্রমানা জনাঃ ) প্রষত্যঃ ( ত্রিয়মাণাঃ সত্যঃ ) যথা ( বেন ক্রপেণ )  
বিপ্রতিপদ্মস্তা ৩ ( বিপ্রতিপদ্মস্তে—বিভিন্নপথগামিনঃ ভবন্তি ) ইতি বেথ ?  
( জ্ঞানাসি কি ? ); ন ( ন বেন্ধি ) ইতি উবাচ হ [ খেতকেতুঃ ] । উ  
( ভোঃ ), যথা ( বেন প্রকারেণ ) ইমং লোকং পুনঃ আপদ্মস্তা ৩ ( আপদ্মস্তে )  
[ পরলোকগতাঃ প্রজাঃ ] ইতি বেথ ? ; ন এব ইতি উবাচ হ [ খেতকেতুঃ ] ।  
উ ( ভোঃ ) এবং পুনঃ পুনঃ প্রষত্যঃ ( গচ্ছত্যিঃ ) বহুভিঃ ( জনৈঃ ) অসৌ লোকঃ  
( পরলোকঃ ) যথা ন সম্পূর্ণ্যতা ৩ ( ন সম্পূর্ণ্যতে ) ইতি বেথ ? ; ন এব ইতি  
উবাচ হ [ খেতকেতুঃ ] । উ ( ভোঃ ), যতিথ্যাঃ ( যৎসংখ্যাকামাম্ )  
আহত্যাঃ [ হত্যাঃ সত্যাম্ ] আপঃ ( অলপ্রধানা আহত্যাঃ ) পুরুষবাচঃ ( পুরুষ-  
পদবাচ্যাঃ ) ভূত্বা উথামু বদ্ধুৰ্ম্ম ৩ ( বদ্ধুৰ্ম্ম—বাগ্ব্যবহারং বুর্বস্তি ) ইতি বেথ ?  
ন—এব ইতি উবাচ হ [ খেতকেতুঃ ] । উ ( ভোঃ ) দেবযানস্ত বা পিতৃবাণস্ত বা  
পথঃ প্রতিপদং ( প্রতিপদ্মতে-অনম্বা ইতি প্রতিপদ—প্রাপ্তিহেতুঃ ক্রিয়া বিশ্বা বা ;

ताम्), ये ( यां प्रतिपदां ) कुस्ता देवयानं वा पितृयाणं वा पश्चानं प्रतिपञ्चते ( लक्ष्मे प्रजाः ), [ तां ] बेथ ? इति

[ अस्मिन् बिषये ] हि नः ( अस्माकं—अस्माभिः ) ऋषेः ( मन्त्रद्रष्टृः ) वचः ( मन्त्रवाक्यम् ) अपि श्रुतम् [ अस्ति ]—‘अहं पितृणां देवानाम् उत ( अपि ) [ सम्बन्धितो ] मर्त्यानां [ गत्वयात् ] द्वे स्तौ ( पश्चान्ते ) अशृणुवम् ( श्रुतवान् अस्मि ); ये इदं विश्वं ( अग्रे ) पितृरः वातरः च अन्तरा ( द्वावापृथिव्ये-र्थ्ये ), ताभ्यां ( देवयान-पितृयाणपथाभ्याम् ) एज्ञे ( गच्छे से ) समेति ( स्वेच्छित्वं कर्म्मफलं प्राप्नोति ) इति । अतः ( एम् प्रश्ने रु मध्ये ) एकंचन (एकमपि) अहं न बदे (बेद्धि) इति [ श्वेतकेतुः ] उवाच ह ॥ ३८० ॥ २ ॥

**मूलानुवाद ।**—[ एथान प्रवाहणेर प्रश्न विवृत हइतेछे— ]  
 तुमि जान कि, एই समूद्रम् प्रजा ( लोक ) मृत्युर पर याइते याइते कोथाय याइया बिच्छिन्न हय ? [ श्वेतकेतु ] बलिलेन—ना—आमि जानि ना । तबे जान कि, [ परलोकगत लोकेरा ] पुनर्बास ये प्रकारे इहलोके किऱिया आइसे ? श्वेतकेतु बलिलेन—ना, आमि निश्चयइ जानि ना । एथान हइते वह लोक बारंबार गमन करिलेओ सेइ लोकटी ( स्थानटी ) ये कारणे पूर्ण हइया याइ ना, ताहा तुमि जान कि ? श्वेतकेतु बलिलेन—ना, आमि निश्चयइ जानि ना । तुमि जान कि, यज्ञोऽय आहुतिर द्रव्य समूह, ये आहुतिते आहुत हइया, पुरुष-संज्ञा लाभ करतः जन्मग्रहण करिया वाग्व्यवहार करिया थाके ? [ श्वेतकेतु ] बलिलेन—ना—आमि एकेबाबैइ जानि ना । तुमि जान कि, देवयान ओ पितृयाणनामक पथेर प्रतिपद—प्राप्तिर उपाय कि ? याहा करिया लोके देवयान वा पितृयाण पथेर एकटी लाभ करिया थाके ? आमरा ए बिषये मन्त्रवाक्यां श्रवण करियाछि । आमि शुनियाछि—मर्त्य घानवगणेर गमनोपयोगी पितृ-लोकसम्बन्धी ओ देवलोकसम्बन्धी दुइटी पथ आছे ; एই द्वावा-पृथिवीर ( स्वर्ग ओ पृथिवीर ) मध्यवर्ती समस्त जगत् ऐ दुइपथे स्वस्त कर्म्मानुरूप लोके गमन करिया थाके । श्वेतकेतु बलिलेन—इहार यध्ये एकटीओ आमि जानि ना ॥ ३८० ॥ २ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ।**—যদ্যেবম्, বেথ বিজানাসি কিম্, যথা যেন প্রকারেণ ইমাঃ প্রজাঃ প্রসিদ্ধাঃ, প্রযত্যঃ ত্রিয়মাণাঃ, বিপ্রতিপদ্মস্তা ও ইতি বিপ্রতিপদ্মস্তে, বিচারণার্থা প্লুতিঃ। সমানেন মার্গেণ গচ্ছস্তীনাং মার্গবৈবিধ্যং ষত্র ভবতি—তত্ত্ব কাশ্চিং প্রজা অগ্নেন মার্গেণ গচ্ছস্তি, কাশ্চিদগ্নেনেতি বিপ্রতিপদ্মিঃ; যথা তাঃ প্রজাঃ বিপ্রতিপদ্মস্তে, তৎ কিং বেথেত্যর্থঃ। নেতি হোবাচ ইতরঃ। ১

তর্হি বেথ উ যথা ইমং লোকং পুনরাপদ্মস্তা ও ইতি পুনরাপদ্মস্তে, যথা পুন-  
রাগচ্ছস্তি ইমং লোকম্? নেতি হৈবোচ শ্঵েতকেতুঃ। বেথ উ যথা অর্সৌ লোক  
এবং প্রসিদ্ধেন গ্রায়েন পুনঃ পুনরসক্তঃ প্রযন্ত্রিয়মাণেঃ যথা যেন প্রকারেণ ন  
সম্পূর্ণ্যতা ও ইতি, ন সম্পূর্ণ্যতেহসৌ লোকঃ, তৎ কিং বেথ? নেতি হৈবোবাচ।  
বেথ উ যতিথ্যাং যৎসজ্যাকার্যাম্ আহত্যাম্ আহর্তো হতায়াম্ আপঃ পুরুষবাচঃ  
পুরুষস্ত বা বাক্ত, সৈব দাসাং বাক্ত, তাঃ পুরুষবাচঃ ভূত্বা, পুরুষবৃদ্বাচ্যা বা ভূত্বা,  
যদ্যা পুরুষাকারপরিণতাস্তদা পুরুষবাচো ভবন্তি; সমুখ্যায় সম্যক্ত উত্থায় উডৃতাঃ  
সত্যঃ বদন্তৌ ও ইতি? নেতি হৈবোবাচ। যদ্যেবম্, বেথ উ দেবধানস্ত পথে মার্গস্ত  
প্রতিপদম্, প্রতিপদ্মতে যেন, সা (তৎ?) প্রতিপদ, তাঃ প্রতিপদম্, পিতৃযাণশ্চ বা  
প্রতিপদম্; প্রতিপচ্ছব্দবাচ্যমর্থমাহ—যৎ কর্ম কৃত্বা যথা—বিশিষ্টঃ কর্ম কৃত্বে-  
ত্যর্থঃ; দেবধানং বা পছানং মার্গং প্রতিপদ্মস্তে, পিতৃযাণং বা যৎ কর্ম কৃত্বা  
প্রতিপদ্মস্তে, তৎ কর্ম প্রতিপদ্মচ্যতে; তাঃ প্রতিপদঃ কিং বেথ, দেবলোক-পিতৃ-  
লোকপ্রতিপদ্মসাধনং কিং বেথেত্যর্থঃ। ২

অপ্যত্র অস্ত্রার্থশ্চ প্রকাশকম্ ঋবের্ষ্যস্ত্রশ্চ বচঃ বাক্যং নঃ শ্রতমন্তি,  
মঙ্গোহপ্যস্ত্রার্থশ্চ প্রকাশকো বিশ্বত ইত্যর্থঃ। কোহসৌ মন্ত্র ইতুচ্যতে—  
বে স্তুতী দ্বৌ মার্গাবশ্লগবং শ্রতবানশ্চি; তয়োরেকা পিতৃণাং প্রাপিকা  
পিতৃলোকসন্ধকা, তয়া স্তুত্যা পিতৃলোকং প্রাপ্নোতীত্যর্থঃ। অহমশুণবমিতি  
ব্যবহিতেন সম্বন্ধঃ। দেবানাম্ উত অপি দেবানাং সম্বন্ধিনী অগ্না, দেবান্  
প্রাপয়তি সা। ৩

কে পুনরুভাভ্যাং স্তুতিভ্যাং পিতৃন্ দেবাংশ গচ্ছস্তীত্যচ্যতে—উতাপি  
মর্ত্যানাং মহুষ্যাণাং সম্বন্ধিত্বো; মহুষ্যা এব হি স্তুতিভ্যাং গচ্ছস্তীত্যর্থঃ। তাভ্যাং  
স্তুতিভ্যামিদং বিশ্বং সম্বন্ধম্ এজদ্ গচ্ছৎ সমেতি সংগচ্ছতে। তে চ বে স্তুতী  
যদন্তরা যন্মোরন্তরা যদন্তরা, পিতৃরং মাতৃরং মাতাপিত্রোরন্তরা মধ্যইত্যর্থঃ। কে  
তো মাতাপিতৰো? অগ্নাপুর্থিব্যাবণ্ড-কপালে “ইয়ং বৈ মাতা, অর্সৌ পিতা”  
ইতি হি ব্যাখ্যাতৎ ব্রাহ্মণেন্দু অণ্ড-কপালমৌর্শধ্যে সংসারবিষয়ে এবেতে স্তুতী

নাত্যস্তিকামৃতজগমনায়। ইতর আহ—নাহমতঃ অশ্বাৎ প্রশংসযুদ্ধারাদেকঞ্জন  
একমপি প্রশংস ন বেদ নাহং বেদেতি হোবাচ শ্঵েতকেতুঃ ॥ ৩৮০ ॥ ২ ॥

টিকা।—পদাৰ্থমূল্য। বাক্যাৰ্থমাহ—সম্মুলেনেতি। নাড়ীক্লিপেণ—সাধাৱণেন মার্গেণ।—ভূদয়ঃ গচ্ছতাঃ যত্ত মার্গবিপ্রতিপত্তিস্তৎকিঃ জানাসীতি প্ৰশ্নাৰ্থঃ। বিপ্রতিপত্তিমেব বিশদয়ত্ব—তত্ত্বেতি। অধিকৃতপ্ৰজানিৰ্ধাৱণাৰ্থী সম্পূৰ্ণী। অথমপ্ৰশ্নঃ নিগময়তি—যথেতি। ১

অশ্বাস্ত্রমুদ্বোধে—তর্হীতি । তন্দেব প্রটোরতি—যথেতি । পরলোকগতাঃ প্রজাঃ পুনর্বিমং  
লোকং যথাগচ্ছন্তি, তথা কিং বেথেতি যোজনা । অশ্বাস্ত্রপ্রতীকমুপাদনে—বেথেতি ।  
তন্ত্যাকরোতি—এবমিতি । প্রসিঙ্গো শ্রান্তে জরাজ্বরাদিমুণ্ডহেতুঃ । অশ্বাস্ত্রমুখাপা-  
ব্যাচষ্টে—বেথেত্যাদিনা । পুরুষশক্বাচ্যা কৃত্বা সমুখ্যায় বদন্তীতি সংবন্ধঃ । কথমপাং পুরুষ-  
শক্বাচ্যত্বঃ, তদাহ—যদেতি । অশ্বাস্ত্রমবত্তারয়তি—যদ্বেবং বেথেতি । পিতৃযাণ্ত্র বা  
প্রতিপদং বেথেতি সংবন্ধঃ । যৎ কৃত্বা প্রতিপদ্বস্তে পদ্মানং, তৎকর্ষ প্রতিপদিতি যোজনা ।  
বাক্যার্থমাহ—দেবযানমিতি । উক্তমৰ্থং সংক্ষিপ্যাহ—দেবলোকেতি । ২

ମାର୍ଗଦୟମେବ ନାତି, ଅସ୍ତ୍ରୀ ତୁଃପ୍ରେକ୍ଷାମାତ୍ରେଣେ ପୃଛାତେ; ତତ୍ରାହ—ଅପୀତି । ଅତ୍ରେତି କର୍ମ-  
ବିପାକପ୍ରକ୍ରିୟୋତ୍ସିଃ । ଅଶ୍ଵାର୍ଥଶ୍ଵ ମାର୍ଗଦୟମେତେତେ ତେ । ତେବାମେବ ମାର୍ଗଦୟେଇଧିକୃତଭ୍ୟମିତି ବଞ୍ଚି  
ହୀତୁଭୁଙ୍କଃ, ତଦେବ କ୍ଷୁଟ୍ଟଯତି—ତାଭ୍ୟାମିତି । ବିଦଃ ସାଧ୍ୟସାଧନାଭ୍ୟକଃ ସଂଗର୍ଜିତେ ଗନ୍ତୁବ୍ୟବେଳ  
ପଞ୍ଚଭେଳ ଚେତି ଶେଷଃ । ଅକୃତମନ୍ତ୍ରବ୍ୟାଖ୍ୟାନଗ୍ରହେ । ବ୍ରାଙ୍ଗନଶକ୍ତାର୍ଥଃ । ସଦମୁରେତ୍ୟାର୍ଦ୍ଦୀ ବିବକ୍ଷିତ-  
ମର୍ଥ୍ୟାହ—ଅଶ୍ଵକପାଲଯୋରିତି ॥ ୩୮୦ ॥ ୨ ॥

**তাত্ত্বানুবাদ ।**—ভাল, তুমি যদি পিতার নিকট উভয় শিক্ষালাভ করিয়া থাক ; [ তবে জিজ্ঞাসা করিতেছি, ] তুমি জান কি, এই সমুদ্রে প্রজা গ্রিমাণ হইয়া অর্থাৎ মৃত্যু-গ্রাসে পতিত হইয়া কি প্রকারে বিপ্রতিপন্ন হয় ? প্রজাগণ সমান পথে যাইলেও, যেখানে তাহাদের পথভেদ ঘটিয়া থাকে, সেখানে যাইয়া কোন কোন লোক এক পথে যায়, আবার কোন কোন লোক অন্য পথে যায় ; এই প্রকার বিপ্রতিপন্নি অর্থাৎ বিভিন্ন পথপ্রাপ্তির কথা অবগত হওয়া যায় ? যে প্রকারে সেই প্রজাগণ বিভিন্ন পথে যাইয়া থাকে, তাহা জান কি ? এই বিষয়টা যে, বিবেচনীয়, তাহা বুরাইবার জন্য ‘বিপ্রতিপদ্ধতি ৩’ পদে প্রস্তুত প্রযুক্ত হইয়াছে। খেতকেতু বলিলেন—না—আমি জানি না । ১

তবে তুমি জান কি, প্রজাগণ ইহলোকে যে প্রকারে পুনর্বার ফিরিয়া  
আইসে ? খেতকেতু এবারও অস্বীকার করিলেন। পুনশ্চ, তুমি জান কি, প্রজা-  
গণ মৃত্যুর পর পুনঃ পুনঃ প্রয়াণ ( গমন ) করিলেও, ঐ লোকটী ( পরলোকটী )  
যে কারণে পরিপূর্ণ হয় না ? অর্থাৎ যে কারণে ঐ লোক পরিপূর্ণ হয় না, তাহা  
তুমি জান কি ? খেতকেতু বলিলেন—না, আমি জানি না ; তবে, তুমি জান

কি, [ হৃষীৱ জব্যেৱ ] অল সমুহ যেসংখ্যক আছতিতে ছত ( অপিত ) হইয়া ‘পুৰুষবাচঃ’—পুৰুষেৱ ( মহুষ্যেৱ ) যাহা বাক্ ( শব্দ ), সেই শব্দসম্পন্ন ( মহুষ্য ) হইয়া, অথবা পুৰুষপদবাচ্য হইয়া ;—কেন না, যখন পুৰুষাকাৱে পৱিণত হয়, তখন ত নিশ্চয়ই পুৰুষপদবাচ্যও হয় ; সেই প্রকাৱে সমুথিত হইয়া অৰ্থাৎ অন্ম পৱিণত কৱিয়া বে, বাগ্ব্যবহাৱ কৱিয়া থাকে, [ তাহা তুমি জান কি ? ] ; খেতকেতু ‘জানি না’ বলিয়া উত্তৱ কৱিলেন। যদি ইহাও না জান ; তবে তুমি জান কি, দেৰবান ও পিতৃবাণ পথেৱ প্রতিপদ্ প্ৰাপ্তিৱ উপায় কি ? শৃতি নিজেই ‘প্রতিপদ্’ শব্দেৱ অৰ্থ প্ৰকাশ কৱিয়া বলিতেছেন—যে কৰ্ম কৱিয়া অৰ্থাৎ প্ৰজাগণ যে প্ৰকাৱ বিশিষ্ট কৰ্ম কৱিয়া দেৰবান পথ প্ৰাপ্ত হয়, অথবা যেকূপ কৰ্ম কৱিয়া পিতৃবাণ পথ প্ৰাপ্ত হয়, সেই কৰ্মকে ‘প্রতিপদ্’ বলা হইয়া থাকে ; সেই প্রতিপদ্ তুমি জান কি ? অৰ্থাৎ দেৱলোক ও পিতৃলোক লাভেৱ উপায় কি তুমি জান ? যথোভুক্ত বিষয়েৱ প্ৰকাশক ঋষিবচনও ( মন্ত্ৰবাক্যও ) আমাদেৱ শৃত আছে, অৰ্থাৎ এ বিষয়েৱ প্ৰকাশক মন্ত্ৰও বৰ্তমান আছে। সেই মন্ত্ৰটী কি, তাহা কথিত হইতেছে—‘আমি দুইটী পথেৱ কথা শুনিয়াছি ; তন্মধ্যে একটী পিতৃগণেৱ প্ৰাপ্তিসাধক অৰ্থাৎ পিতৃলোক-সম্বন্ধী, সেই পথে গেলে পিতৃলোক প্ৰাপ্ত হইয়া থাকে। অপৱ পগটী দেৱসম্বন্ধী অৰ্থাৎ সেই পথটী দেৱলোক প্ৰাপ্তিৱ উপায় । ৩

সেই উভয় পথে পিতৃলোকে ও দেৱলোকে কাহাৱা গমন কৱে, তাহা বলা হইতেছে—সেই দুইটী পথ মৰ্ত্ত্যগণেৱ অৰ্থাৎ মহুষ্যসম্বন্ধী ; মহুষ্যগণই ঐ দুই পথে গমন কৱিয়া থাকে। এই সমস্ত জগৎই ঐ দুই পথে গমন কৱিয়া সম্মিলিত হয়। ঐ যে দুইটী পথ, বে উভয়েৱ মধ্যে—পিতা ও মাতাৱ মধ্যে অবস্থিত, সেই পিতা ও মাতা কে কে ? না, ত্বাৰা-পৃথিবী অৰ্থাৎ ব্ৰহ্মাণ্ডেৱ কপালস্থৱ বা আৰুণ্যস্থৱ—হ্যলোক ও ভূলোক ; ‘এই পৃথিবী হইতেছে মাতা, এবং হ্যলোক হইতেছে পিতা’ ; এই ব্ৰাহ্মণগ্ৰহেৱ পিতা ও মাতা কথাৱ এইকূপ ব্যাখ্যাই রহিয়াছে। অভিপ্ৰায় এই যে, উক্ত পথ দুইটী অগ্নি-কপালস্থৱেৱ মধ্যেই অবস্থিত—সংসাৱেৱই অস্তৰ্গত, কিন্তু আত্যন্তিক অমৃতভ্লাভেৱ উপায় নহে। ইহা শুনিয়া খেতকেতু বলিলেন—এই সমুদ্ৰ প্ৰশ্নেৱ মধ্যে একটী প্ৰশ্নও আমি জানি না ॥ ৩৮০ ॥ ২ ॥

অৈথেনং বসত্যোপমন্ত্রয়াঞ্চক্রেহনাদৃত্য বসতিং কুমাৰঃ  
প্ৰদুৰ্দ্বাৰ, স আজগাম পিতৱৰ্ম, তঃ হোৰাচেতি বাৰ কিল নো

भवान् पुरानुशिष्टानबोचहति ; कथम् श्रमेध इति, पञ्च मा  
पञ्चान् राजगृहस्तुरप्राक्षीत्वते॑ नैकक्षन बेदेति ; कतमे त-  
इतीम् इति ह प्रतीकान्त्यदाजहार ॥ ३८१ ॥ ३ ॥

**সন্তানার্থঃ ১**—অথ ( শ্বেতকেতোরপ্রতিভানন্তরম্ ) [ রাজা ] এবং  
শ্বেতকেতুং বসত্যা ( বাসনিমিত্তং ) উপমন্ত্রাঙ্গক্রে ( আমন্ত্রণং কৃতবান् ) ।  
কুমারঃ ( শ্বেতকেতুঃ ) বসতিঃ ( রাজভবনে স্থিতিঃ ) অনাদৃত্য ( উপেক্ষ্য )  
প্রচদ্রাব ( দ্রষ্টং প্রতঙ্গে ) ; সঃ পিতৃং আজগাম ; [ আগত্য চ ] তঃ ( পিতৃং )  
উবাচ হ—ভবান् কিল পুরা ( প্রথমং ) নঃ ( অস্মান् ) অনুশিষ্টান् ( সম্যগুপ-  
দিষ্টান् ) ইতি বাব ( অবধারণে ) অবোচঃ ( অবোচৎ উক্তবান্ ) কিল । [ পিতা  
আহ— ] হে শ্রমেধঃ ( শ্রবোধ ), কথম্ ইতি ? ( কেন কারণেন এবং কথমসি ?  
ইতি ) । [ শ্বেতকেতুঃ আহ— ] রাজগৃহস্তুঃ ( রাজগৃহপশ্চদঃ ), মা ( মাং ) পঞ্চ  
পঞ্চান् অপ্রাক্ষীৎ ( পৃষ্ঠবান্ ) ; ততঃ ( তেমু মধ্যে ) একংচন ( একঘপি ) ন বেদ  
( ন বিজ্ঞাতবানশ্চ ইতি ) । [ পিতা আহ— ] কতমে ( কে কে ) তে প্রশ্নাঃ ? ইতি ।  
[ এবমুক্তঃ শ্বেতকেতুঃ— ] ‘ইমে’ [ তে প্রশ্নাঃ ] ইতি [ কৃত্বা ] প্রতীকান্তি  
( প্রশ্নাংশান্ ) উদাজহার ( কথিতবান্ ) ॥ ৩৮১ ॥ ৩ ॥

**মূলানুন্নাদ ১**—অতঃপর, [ রাজা ] শ্বেতকেতুর বিদ্যাভিমানজ  
গর্ব এইরূপে খর্ব করিয়া শ্বেতকেতুকে সেখানে বাস করিবার জন্য  
অনুরোধ করিয়াছিলেন ( আপনি এখানে বাস করুন, আপনার  
জন্য আমরা পাত্র অর্ধ্য আনয়ন করিতেছি, এইরূপে রাজা তাহাকে  
আমন্ত্রণ করিয়াছিলেন ); কিন্তু কুমার শ্বেতকেতু বসতির আমন্ত্রণ  
অনাদৃত করিয়া ক্রতগতিতে প্রস্থান করিলেন । তিনি পিতার  
নিকট আগমন করিলেন এবং পিতাকে বলিলেন—আপনি পূর্বে  
বলিয়াছিলেন যে, আমাকে সম্পূর্ণরূপে শিক্ষা প্রদান করিয়াছেন !  
[ পিতা বলিলেন— ] হে শ্রমেধ ( শ্রবোধ ), তুমি এরূপ বলিতেছ  
কেন ? শ্বেতকেতু বলিলেন—রাজগৃহস্তু অর্থাৎ নিকৃষ্ট রাজগৃহ  
প্রবাহণ আমাকে পাঁচটী প্রশ্ন জিজ্ঞাসা করিয়াছিল, আমি তাহার  
একটীও বুঝিতে পারি নাই । [ পিতা জিজ্ঞাসা করিলেন— ] সেই

প্রশ়ঙ্গলি কি কি ? শ্঵েতকেতু সেই প্রশ়ঙ্গলির প্রতীক বা প্রথমাংশ-  
মাত্র উল্লেখ করিলেন ॥ ৩৮১ ॥ ৩ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ।**—অথানস্তরম্ অপনীয় বিদ্যাভিমানগর্বম্, এবং প্রকৃতং  
শ্঵েতকেতুং বসত্যা বসতিপ্রয়োজনেনোপমন্ত্রযাঁক্তে, ইহ বসন্ত ভবস্তঃ ; পাঞ্চ-  
মৰ্য্যমানীয়তামিত্যপমন্ত্রণং কৃতবান् রাজা । অনাদৃত্য তাঁ বসতিং কুমারঃ শ্঵েত-  
কেতুঃ প্রছদ্রাব প্রতিগতবান् পিতুরং প্রতি । স চাজগাম পিতুরম্ ; আগত্য চ  
উবাচ তম্ । কথমিতি—বাব কিল এবং কিল নঃ অশ্বান्, ভবান् পুরা সমাবর্তন-  
কালে অনুশিষ্ঠান् সর্বাভির্বিশ্বাভিঃ, অবোচৎ ইতি । সোপালস্তং পুত্রশ্চ বচঃ  
শুন্দ্রা আহ পিতা—কথং কেন প্রকারেণ তব তৎখ্যুপজ্ঞাতম্, হে সুমেধাঃ, শোভনা  
মেধা যশ্চেতি সুমেধাঃ । ১

শূণ্য, যব যথা বৃত্তম্ ; পঞ্চ পঞ্চসংযাকান্ প্রশ্নান্ যাঁ রাজগ্রবন্ধুঃ—রাজগ্রব-  
বন্ধবো যশ্চেতি ; পরিভববচনমেতৎ—রাজগ্রবন্ধুরিতি ; অগ্রাঙ্গীঁ পৃষ্ঠবান্ ।  
ততস্তম্বাঁ ন একঞ্চন একঞ্চপি ন বেদ ন বিজ্ঞাতবানশ্চি । কতমে তে রাজ্ঞা  
পৃষ্ঠাঃ প্রশ্নাঃ ? ইতি পিত্রা উক্তঃ পুনৰঃ—‘ইমে তে’ ইতি হ প্রতীকানি মুখানি  
প্রশ্নানামুদাজহার উদাহৃতবান্ ॥ ৩৮১ ॥ ৩ ॥

**টাকা ।**—শ্঵েতকেতোরভিমাননির্বিভিত্তিত্বার্থং বহুবচনম্ । রাজস্তদভবসত্যনাদে হেতু-  
মাহ—কুমার ইতি । এবং কিলেতি রাজপরাভবলিঙ্গকং পিতৃবচসো মৃষাত্তঃ ষ্ঠোভাতে ।  
অভ্যানাধীনং দৃঃখং তবাসংভাবিতমিতি মৃচ্যতি—সুমেধ ইতি ॥ ৩৮১ ॥ ৩ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—অতঃপর রাজা শ্঵েতকেতুর বিদ্যাভিমানজনিত  
অহঙ্কার বিদূরিত করিয়া, শ্঵েতকেতুকে সেখানে অবস্থান করিবার অন্ত  
উপমন্ত্রণ করিয়াছিলেন ;—আপনি এখানে অবস্থান করুন ; ভৃত্যগণ, ইচ্ছার  
নিমিত্ত পাঞ্চ ও অর্ধ্য আনন্দন কর ; এইরূপে রাজা তাহাকে আমন্ত্রণ করিয়া-  
ছিলেন ; কিন্তু কুমার শ্঵েতকেতু সেখানে অবস্থানে অনাদুর করিয়া ( উপেক্ষা  
করিয়া ) পিতার নিকট প্রতিগমন করিয়াছিলেন । তিনি পিতার নিকট  
আগমন করিলেন, এবং আসিয়া পিতাকে বলিলেন । কি কথা বলিলেন ?  
পূর্বে—সমাবর্তনসময়ে আপনি আমাকে সমস্ত বিদ্যায় শিক্ষাপ্রাপ্ত বলিয়া  
নির্দেশ করিয়াছিলেন ; [ কিন্তু বাস্তবিক পক্ষে তাহা করেন নাই ] ।  
পুনৰে এই প্রকার তিরস্কারগর্ভ বাক্য শব্দণ করিয়া পিতা বলিলেন—হে সুমেধ,  
তোমার মেধা—ধারণক্ষম বুদ্ধি অতি উত্তম ; অতএব হে সুমেধ, কি কারণে  
তোমার দৃঃখ সমৃৎপন্ন হইয়াছে, তাহা বল ।

[ पुत्र शेतकेतु बलिलेन— ] श्रवण करन, यहा हइराहे ; राज्ञगण शाहार बहु, सेहि राज्ञबहु अमिके पाँचटौ प्रश्न जिजासा करियाछिल । एथाने 'राज्ञबहु' कथाटौ परिभ्य-ज्ञापनार्थ प्रयुक्त हइराहे । सेहि पक्ष प्रश्नेर एकटौও आमि बुझिते पारि नाइ बा जानि ना । सेहि प्रश्नगुलि कि कि, इहा पिता जिजासा करिले पर, पुत्र 'ऐ सेहि समूद्रय प्रश्न' एই बलिया, प्रश्नगुलिर प्रतीक अर्थां अथमांशमात्र उदाहरण करियाछिलेन— बलियाछिलेन ॥ ३८१ ॥ ३ ॥

स होवाच तथा नस्तं तात जानीथाः, यथा यदहं किञ्च वेद सर्वमहं तत्त्वात्यमबोचम्, प्रेहि तु तत्र प्रतीत्य ऋक्षर्यां वृत्त्याव इति । तवानेव गच्छत्विति, स आजगाम गोतम्हो यत्र प्रवाहणस्तु जैवलेराम, तस्मा आसनमाहत्योदकमाहारयाञ्चकाराथ हास्मा अर्यां चकार, तत्त्वं होवच वरं भगवते गोतमाय दद्य-इति ॥ ३८२ ॥ ४ ॥

**सर्वलार्थः १—**[ एवं विष्णः पुत्रमुपसाङ्गन् ] पिता उवाच ह—हे तात ( पुत्र ), [ त्वम् ] नः ( अस्मान् ) तथा जानीथाः, यथा अहं ये किञ्च वेद ( वेद्मि ), अहं तत्र सर्वं तत्त्वात्यम् अबोचं ( उत्तवानस्मि ) ; [ अहमपि नैते-प्रश्नपक्षकार्थं जानामीति भावः ] । तु ( पुनः ) प्रेहि ( आगच्छ ), तत्र प्रतीत्य ( गत्वा ) ऋक्षर्यां वृत्त्यावः [ आवाम् ] इति । [ शेतकेतुः आह— ] त्वान् एव गच्छतु इति ; सः गोतमः यत्र प्रवाहणस्तु जैवलेः आस ( आसनम्, साङ्गांकारहानम् ), तत्र आजगाम । तैस्मै ( आगतार गोतमाय ) आसनम् आद्यत्य ( आनीर्व ) उदकं ( पात्रः ) आहारयामास ( आनवामास भृत्येः ) [ राजा ] । अथ ( अनन्तरः ) अैस्मै ( गोतमाय ) अर्यां ( पूजां ) चकार ह ; तत्र उवाच ह—भगवते ( पूजनीयार ) गोतमाय ( तत्त्वां ) वरं दद्यः ( प्रयच्छामः ) [ वरम् ] इति ॥ ३८२ ॥ ४ ॥

**शूलोच्चलाङ्क १—**( एই प्रकारे विषादग्रन्थ पुत्रके सांख्या करिबार उद्देश्ये ) पिता बलिलेन—तात ( वृत्त्य ), तुमि आमाद्विगके सेहि प्रकार जानिओ ये, आमरा याहा किछु जानि, से समन्तह तोमाके बलियाछि ; ( किछुই बাকি 'रাখি নাই ; ফলকথা, এই

পঁচটী প্রশ্নের তত্ত্ব আমিও জানি না ) ; অতএব এস, আমরা উভয়ে  
সেই রাজার নিকট যাইয়া ব্রহ্মচর্য বাস করিব। ( পুত্র বলিলেন ),  
আপনিই গমন করুন। ( অতঃপর ) সেই গৌতম ঋষি, যেখানে  
রাজা প্রবাহণ জৈবলির বসিবার স্থান অর্থাৎ যেখানে বসিয়া রাজা  
সকলকে দেখা দেন, সেইখানে যাইয়া উপস্থিত হইলেন। রাজা  
তাঁহাকে আসন প্রদানপূর্বক পাদপ্রকাশনের জল আনাইলেন ;  
শেষে তাঁহার অর্চনা করিলেন ; এবং, তাঁহাকে বলিলেন যে, হে  
পূজনীয় গৌতম, আপনাকে বর প্রদান করিতেছি ; [ গ্রহণ  
করুন ] ॥ ৩৮২ ॥ ৪ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ।**—স হোবাচ পিতা পুত্রং কৃদমুপশময়ন—তথা  
তেন প্রকারেণ নঃ অস্মান् অম—হে তাত বৎস, জানীথাঃ গৃহ্ণীথাঃ, গথা বদহঃ,  
কিঞ্চ বিজ্ঞানজাতঃ বেদ, সর্বং তৎ তুভ্যমবোচমিত্যেব জানীথাঃ ; কোহঠ্যে  
মম প্রিয়তরোহস্তি অন্তঃ, বদর্থঃ রক্ষিয়ে ; অহমপি এতন জানামি, মদ্রাজ্ঞা  
পৃষ্ঠম্ ; তস্মাত্প্রেতি আগচ্ছ ; তত্র গন্ধা রাজ্ঞি ব্রহ্মচর্যঃ বৎস্যাবো বিশ্বার্থ-  
মিতি । স আহ,—ভবানেব গচ্ছত্বিতি, নাহঃ তস্য মৃপঃ নিরীক্ষিতুমুৎসহে ।  
স আজগাম গৌতমঃ, গোত্রতো গৌতমঃ, আকৃণঃ, বত্র প্রবাহণস্ত্র জৈবলেরাস  
আসনম্ আস্থায়িকা ; বষ্টাদ্বয়ঃ প্রথমাস্থানে । তষ্ঠে গৌতমায়াগত্তার আসন-  
মহুরূপমাহত্য উদকং ভূত্যেরাহারয়াঞ্চকার । অগ হ অষ্টে অর্ধ্যঃ পুরোধসা  
কৃতবান্ মন্ত্রবৎ, মধুপর্কঞ্চ । কৃত্বা চৈবং পূজাং তৎ হোবাচ,—বরং ভগবতে  
গৌতমায় তুভ্যঃ দন্ত ইতি—গোপ্যাদিলক্ষণম্ ॥ ৩৮২ ॥ ৪ ॥

টাকা ।—সত্যং কিংচিদ্বৃক্ষং, কিঞ্চিত্তু বিজ্ঞানমস্তুষ্টৈশ্চ প্রিয়তমায় দাতুং রক্ষিতমিত্যা-  
শক্যাহ—কোহস্ত্র ইতি । রাজা যৎ পৃষ্ঠং, তুমি আমাকে সেইরূপ জানিও—গ্রহণ করিও,  
বাহাতে বুঝিবে, আমি যাহা কিছু বিজ্ঞের বিষয় জানি, সে সমুদ্রেই তোমাকে  
বলিয়াছি—এইরূপই বুঝিবে ; কারণ, তোমা অপেক্ষা অধিক প্রিয়জন  
আমার আর কে আছে ? বাহার অন্ত আমি গোপন করিয়া রাখিব ; বস্তুঃ

**ভাস্ত্রারূপাদ ।**—কৃক পুলের সাম্মার্থ পিতা গৌতম পুত্রকে  
বলিলেন—হে তাত ( হে বৎস ), তুমি আমাকে সেইরূপ জানিও—গ্রহণ করিও,  
বাহাতে বুঝিবে, আমি যাহা কিছু বিজ্ঞের বিষয় জানি, সে সমুদ্রেই তোমাকে  
বলিয়াছি—এইরূপই বুঝিবে ; কারণ, তোমা অপেক্ষা অধিক প্রিয়জন  
আমার আর কে আছে ? বাহার অন্ত আমি গোপন করিয়া রাখিব ; বস্তুঃ

রাজা যাহা জিজ্ঞাসা করিয়াছে, আমি তাহা জানি না; অতএব এস, সেখানে ষাইয়া রাজার নিকট ৰিষ্টাগ্রহণের অন্ত ব্রহ্মচর্য বাস করিব। শ্বেতকেতু বলিলেন—আপনিই যান; আমি তাহার মুখদর্শন করিতে ইচ্ছা করি না।

অনন্তর গোতমবংশীয় আরুণি ঋষি আসিয়া সেখানে উপস্থিত হইলেন, বেথানে প্রবাহণ জৈবলির আসন—আহারিকা (বেথানে বসিয়া নৃপতিগণ সাধারণকে দেখা দিয়া থাকেন, তাহা) রাতিয়াছে। ‘প্রবাহণস্ত্র জৈবলেঃ’—এই উভয় পদেই প্রথমাবিভক্তির অর্থে ষষ্ঠী বিভক্তি হইয়াছে। রাজা সেই আগত গোতমকে উপযুক্ত আসন প্রদান করিয়া, চৃত্যগণ দ্বারা জল আনয়ন করিয়াছিলেন। অনন্তর প্রৱোচিত দ্বারা ঘন্টোচারণপূর্বক গোতমের অর্ধ্য ও মধুপর্ক প্রদান করিয়াছিলেন। এইরূপ পূজা সমাপন করিয়া তাহাকে বলিয়াছিলেন—গোতম-বংশীয় পূজনীয় আপনাকে গো-অশ্বাদিক্ষপ বর প্রদান করিতেছি ॥ ৩৮২ ॥ ৪ ॥

স হোবাচ প্রতিজ্ঞাতো ম এম বরো যান্ত কুমারস্ত্রান্তে  
বাচমভাবথাস্তাং মে জ্ঞাতি ॥ ৩৮৩ ॥ ৫ ॥

সরলার্থঃ ।—সঃ (গোতমঃ) উবাচ হ—এষঃ (বক্ষ্যমাণঃ) বরঃ মে (মম সন্ধে) [ অরু ] প্রতিজ্ঞাতঃ; তু (পুনঃ) কুমারস্ত্র (শ্বেতকেতোঃ) অন্তে (সমীপে) যাঃ বাচঃ (প্রশ্নক্রপাঃ) অভাবথাঃ (উক্তবানসি), তাম্ এব মে (মহং) জ্ঞাতি (কথয়) ইতি ॥ ৩৮৩ ॥ ৫ ॥

অনুলোচনাচ ।—সেই গোতম বলিলেন—আপনি আমাকে অভিলিখিত বর দিতে প্রতিজ্ঞা করিয়াছেন; (এ বিষয়ে আপনি দৃঢ়চিত্ত হউন)। আপনি আমার পুত্রের নিকট যে প্রশ্নবাক্য বলিয়াছিলেন, তাহাই আমাকে বলুন; ইহাই আমার প্রার্থনীয় বর ॥ ৩৮৩ ॥ ৫ ॥

শাঙ্করভাষ্যম् ।—স হোবাচ গোতমঃ, প্রতিজ্ঞাতো মে মৈব  
বরস্ত্রয়া; অস্তাং প্রতিজ্ঞারাঃ দৃঢ়ীকুর আত্মানম্। যান্ত বাচঃ কুমারস্ত্র মম  
পুত্রস্ত্রান্তে সমীপে বাচম্ অভাবথাঃ প্রশ্নক্রপাম্, তামেব মে জ্ঞাতি; স এব মো  
বর ইতি ॥ ৩৮৩ ॥ ৫ ॥

টীকা ।—বিবক্ষিতবিষ্টাগৌরবং বিবক্ষিতাহ—অস্তামিতি। তদিতি সামাজ্যে বরো  
নির্দিষ্টতে ॥ ৩৮৩ ॥ ৫ ॥

**ଭାଷ୍ୟାନୁବାଦ ।**—ସେଇ ଗୌତମ ବଲିଲେନ—ଆମାର ଜନ୍ମ ଏହି ଥେ, ବର-ପ୍ରଦାନେର ପ୍ରତିଜ୍ଞା କରିଯାଛେ; ସେଇ ପ୍ରତିଜ୍ଞାରେ ଆମନି ଆମନାକେ ଦୃଢ଼ତର କରନ୍ତି । ଆମନି କୁମାରେ—ଆମାର ପୁତ୍ରେର ଅନ୍ତେ—ସମୀପେ ସେ ପ୍ରଶ୍ନବଚନ ବଲିଯାଇଲେନ, ଆମାକେଓ ସେଇ ବାକ୍ୟଇ (ତାହାର ଉତ୍ତରଇ) ବଲୁନ; ଇହାଇ ଆମାର ବର ॥ ୩୮୩ ॥ ୫ ॥

ମ ହୋବାଚ ଦୈବେସୁ ଗୌତମ ତୁରେସୁ, ମାନୁଷାଣଂ  
ଜୁହିତି ॥ ୩୮୪ ॥ ୬ ॥

**ସର୍ବଲାର୍ଥ ।**—ସଃ (ରାଜା) ଉବାଚ ହ—ହେ ଗୌତମ, ତୃ (ସଃ  
ସ୍ଵତ୍ପ୍ରାର୍ଥିତଃ ବରଃ) ଦୈବେସୁ (ଦେବସସ୍ତ୍ରକ୍ଷୟ) ବରେସୁ [ଅନ୍ତର୍ଗତଃ]; [ଅତଃ  
ତୃ ନ ପ୍ରାର୍ଥନୀୟମ्]; ମାନୁଷାଣଂ (ମନୁଷ୍ୟସସ୍ତ୍ରକ୍ଷିନଂ ବରଃ) ଜୁହି (ପ୍ରାର୍ଥୟସ୍ତ) ଇତି ॥ ୩୮୪ ॥ ୬ ॥

**ମୁଳାନୁବାଦ ।**—ରାଜା ବଲିଲେନ—ହେ ଗୌତମ, ତୋମାର  
ପ୍ରାର୍ଥିତ ବରଟୀ ହିତେହେ—ଦେବସସ୍ତ୍ରକ୍ଷୟ ବରେର ଅନ୍ତର୍ଗତ; (ଅତଏବ, ଉହା  
ପ୍ରାର୍ଥନା ନା କରିଯା) ତୁମি ମନୁଷ୍ୟସସ୍ତ୍ରକ୍ଷୟ ବର ପ୍ରାର୍ଥନା କର ॥ ୩୮୪ ॥ ୬ ॥

**ଶାଙ୍କରଭାଷ୍ୟମ ।**—ମ ହୋବାଚ—ଦୈବେସୁ ବରେସୁ ତୈବ ଗୌତମ, ସଃ  
ସ୍ଵଂ ପ୍ରାର୍ଥୟସେ । ମାନୁଷାଣାମନ୍ତତମଂ ପ୍ରାର୍ଥୟ ବରମ ॥ ୩୮୪ ॥ ୬ ॥

ଟୀକା ।—॥ ୦ ॥ ୩୮୪ ॥ ୬ ॥

**ଭାଷ୍ୟାନୁବାଦ ।**—ରାଜା ବଲିଲେନ—ହେ ଗୌତମ, ତୁମି ଯାହା ପ୍ରାର୍ଥନା  
କରିତେହ, ତାହା ଦୈବ ବରେର ଅନ୍ତର୍ଗତ; ତୁମି ମନୁଷ୍ୟସସ୍ତ୍ରକ୍ଷୟ କୋନ ଏକଟୀ ବର  
ପ୍ରାର୍ଥନା କର ॥ ୩୮୪ ॥ ୬ ॥

ମ ହୋବାଚ ବିଜ୍ଞାରତେ ହାସ୍ତି ହିରଣ୍ୟସ୍ୟାପାଞ୍ଚଂ ଗୋ-ଅଶ୍ଵାନାଂ  
ଦାସୀନାଂ ପ୍ରବାରାଣାଂ ପରିଦାନସ୍ୟ । ମା ନୋ ଭବାନ୍ ବହୋରନନ୍ତସ୍ୟ-  
ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତସ୍ୟାଭ୍ୟବଦାନ୍ତେ ଭୂଦିତି, ମ ବୈ ଗୌତମ ତୀର୍ଥେନେଚ୍ଛାମା-  
ଇତି, ଉପୈମ୍ୟହଂ ଭବନ୍ତମିତି, ବାଚୀ ହ ଶୈବ ପୂର୍ବ ଉପୟନ୍ତି, ମ  
ହୋପାରନକୀର୍ତ୍ତ୍ୟାବାସ ॥ ୩୮୫ ॥ ୭ ॥

**ସର୍ବଲାର୍ଥ ।**—ସଃ (ଗୌତମ:) ଉବାଚ ହ—ବିଜ୍ଞାରତେ ହ (ସଂ ମେ ସଃ ସଃ  
ଦିଂସି, ତୃ ସର୍ବଃ ଭବତା ଇବ ମରାପି ବିଜ୍ଞାରତେ ବିଶେଷେଣ ଜ୍ଞାଯାତେ ଏବ; ନାତି  
ମେ ତେବେ ପ୍ରାର୍ଥୋଜନମ୍ ଇତି ଭାବଃ୦) । [ମରାପି] ହିରଣ୍ୟଶ୍ଚ (ଶୁର୍ବନ୍ତ), ଗୋ-ଅଶ୍ଵାନାଂ

( गवाम् अश्वानां च ), दासीनां ( परिचारिकाणां ), प्रबाराणां ( परिबाराणां, प्रबाराणामि ति दासीविशेषणं वा ), तथा परिदानस्तु ( परिधानस्तु वस्त्रादेः ) अपान्तं ( प्राप्तं प्राप्तिः ) अस्ति । भवान् नः ( अस्मान् ) अति ( प्रति ) वहोः ( प्रभूतस्तु ) अनन्तस्तु ( अनन्तफलस्तु ) अपर्यन्तस्तु ( अपरिसीमस्तु ) [ वस्तुनः ] अवदाह्यः ( अदाता ) या त्वं ( सर्वत्र दानशीलो त्वं अस्माम् कृपणे न भवतु भवान् इत्याश्रयः ) इति । [ राजा उवाच— ] हे गोतम, सः [ त्वं ] तीर्थेन ( शास्त्रविधिना ) इच्छाई ( मৎसकाशां विश्वामित्रिगत्वमिच्छ ) इति । [ एवमुक्तः गोतम आह— ] अहं भवन्तं उपेमि ( शिष्यवृत्त्या उपगच्छामि ) इति । पूर्वे ( प्राचीनाः उत्तमवर्णाः पुरुषाः ) [ अधमवर्णे शुरौ ] वाचा एव उपवस्ति य ( शुश्रवणादिकं बिनापि केवलेन शिष्यत्वाकारेनैव शिष्यतां गताः ) ह ( ऐतिह्ये ) । [ अतः ] सः ( गोतमः ) उपायनकीर्त्या ( उपगमनकीर्त्यनमात्रेनैव ) उवास ( वसतिं चकार, न तु उपगमनं कृतवान् इति भावः ) ॥ ३८५ ॥ ७ ॥

**शुलानुसार १—**( राजार कथा श्रवण करिया ) सेइ गोतम बलिलेन—आमार जाना आছे, अर्थात् तुमि आमाके ये समृद्धय विषय दिते चाहितेह, आमि से समृद्धय विशेष भावेह अवगत आछि, एवं हिरण्य, गो, अश्व, दासी, परिजनवर्ग ओ परिधानादि समस्तै आमार आছे । आपनि आमार प्रति अनन्तफलप्रद अपरिसीम बहुतर विषय प्रदाने बिमुख हइवेन ना । [ राजा बलिलेन, ] हे गोतम, विश्वार्थी तुमि शास्त्रोक्त विधान अनुसारे उपदेश ग्रहण करिते इच्छा कर । [ गोतम बलिलेन, ] आमि आपनार निकट शिष्यतावे उपस्थित हइतेछि । पूर्ववर्ती [ उत्तम वर्णेर ] लोकेरा शुश्रवणादि व्यातीतो केवल वाक्य द्वाराइ अधमवर्णीय शुरुर समीपे उपगत हइतेन । [ एই कथा बलिया ] तिनि केवल उपगमनेर वा शुरु-समीपे बिनीत भावे उपस्थितिर उक्ति द्वाराइ वास कार्य सम्पन्न करियाछिलेन ॥ ३८५ ॥ ७ ॥

**शास्त्ररूपाष्टम् ।—**स होवाच गोतमः—त्वतापि विजायते ह श्वास्ति सः ; न तेन प्रार्थितेन कृत्यां यम, य त्वं दिःससि यामुष्यं यरम् ; यस्मात् यमा-प्रस्ति हिरण्यस्तु प्रभूतस्तु अपान्तम् प्राप्तम् ; गो-अश्वानाम् अपान्तमस्तीति सर्वत्राम्-

বঙ্গঃ। দাসীনাম্, প্রবারাণাং পরিবারাণাম্, পরিধানস্ত [ পরিদানস্ত ? ] চ। ন চ  
যন্ম বিশ্বানম্, তৎ ভতঃ প্রার্থনীয়ম্, তয়া' বা দেয়ম্; প্রতিজ্ঞাতশ্চ বরস্ত্রী;  
অন্মেব জানৌষে, যদত্র যুক্তম্, প্রতিজ্ঞা রক্ষণীয়া, তবেতি। যম পুনরুমভিপ্রায়ঃ—  
মা ভূৎ নঃ অস্মান् অভি অস্মানেব কেবলান্ প্রতি, ভবান্ সর্বত্র বদাত্তো ভূত্বা  
অবদাত্তো মা ভূৎ কদর্য্যা মা ভূত্বিত্যৰ্থঃ। বহোঃ প্রভূতস্ত, অনস্তস্ত অনস্তফল-  
স্তেত্যেতৎ, অপর্যান্তস্ত অপরিসমাপ্তিকস্ত পুলপৌলাদিগামিকস্তেতৎ, দ্বিদশস্ত  
বিস্তস্ত মাং প্রত্যেব কেবলম্ অদাতা মা ভূৎ ভবান্; ন চ অগ্নত্রাদেবস্তি ভবতঃ।  
এবমুক্ত আহ—স স্তঃ বৈ হে গৌতম, তৌরেন ত্যাগেন শাস্ত্রবিহিতেন বিদ্যাং মন্তঃ  
ইচ্ছাই ইচ্ছ অস্মাপ্তুম্; ইত্যভে গৌতম আহ—উপৈমি উপগচ্ছামি শিষ্যত্বেন  
অহং ভবস্তুমিতি। বাচা হ স্ম এব কিল পূর্বে ব্রাহ্মণঃ ক্ষত্রিয়ান্ বিজ্ঞাপিনঃ  
সন্তঃ বৈশ্যান্ বা, ক্ষত্রিয়া বা বৈশ্যান্ আপদি উপযস্তি,—শিষ্যবৃক্ষ্যা। হি উপগচ্ছস্তি,  
নোপায়নশুল্কধাদিভিঃ; অতঃ স গৌতমঃ হ উপায়নকৌর্ত্যা উপগমনকৌর্ত্যন-  
মাত্রেণেব উবাসোধিতবান্, ন উপায়নং চকার ॥ ৩৮৫ ॥ ৭ ॥

টীকা।—মমাস্তি স ইতি যদুক্তং, ততুপগাদয়তি—যশাদিভাদিন।। ন চ দ্বন্দ্বেতাজ  
তস্মাদিতি পাঠত্বাম্; কিং তহি য়া কর্তব্যামিত্যাশক্যাহ—প্রতিজ্ঞাতশ্চেতি। যত্বাভি-  
প্রেতঃ, তদহং ন করোনীত্যাশক্যাহ—মন্তেতি। মা ভূত্বিত্যবং দশযন্ত প্রতীকমাদায়  
ব্যাচষ্টে—নোহস্মানিতি। বদাত্তো দার্শালঃ, বিস্তবে সত্তাদাতা কদর্য্য ইতি ভেদঃ। পরিশিষ্টঃ  
ভাগঃ ব্যাকুলবিদ্বাক্যার্থমাহ—বচোরিতাদিন।। মাং প্রত্যেবেতি নিয়মস্ত বৃত্যং দর্শক্তি—  
নচেতি। কোহসো ত্যাগস্তুত্য—শাম্ভেতি। উপসদবন্দব্যঃ শাস্ত্রমিতুচ্যতে। গৌতমে  
রাজানং প্রতি শিষ্যস্তুতিঃ কুর্বাণঃ শাস্ত্রার্থবিদ্বাদ্বাচরত্যাশদ্যাহ—বাচা হেতি। আপনি  
সমাদধিকাস্তা বিদ্যাপ্রাপ্ত্যসংভবাবহ্যামিত্যৰ্থঃ। উপায়নবৃপ্তগমনং পাদোপসর্পণমিতি  
যাবৎ ॥ ৩৮৫ ॥ ৭ ॥

**তাম্বুজুবাদ ।**—এই কথার পর গৌতম বালিলেন—আপনি ও জানেন  
যে, আমার বরণীর ক্রি সকল বিষয় বিশ্বানই আছে। আপনি যে, মহুয়সস্তকী বর  
প্রদান করিতে ইচ্ছা করিতেছেন, তাহা প্রার্থনা করিয়া আমার কোনও  
প্ররোচন নাই; বেহেতু আমারও প্রভূত পরিমাণে স্বৰ্বণ অপাত—প্রাপ্ত  
রহিয়াছে। অপর সকল স্থলেও এই ‘অপাত’ শব্দটার সম্বন্ধ করিতে হইবে।  
বহু গো অশ্ব, অনেক দাসী, প্রভূত পরিজন এবং পরিধান বস্ত্রাদি আমার  
প্রাপ্তই আছে। যাহা আমার বিশ্বান আছে, তাহা কখনই আপনার নিকট  
আমার প্রার্থনীয় কিংবা আপনারও প্রদেয় হইতে পারে না। অথচ আপনি  
বর প্রদানের প্রতিজ্ঞা করিয়াছেন; এস্তে কি করা যুক্তিসংজ্ঞত, তাহা আপনিই

জানেন ; পালন করা কিন্তু আপনার অবশ্যকর্তব্য । আমার অভিপ্রায় এই যে, আপনি সর্বত্র বদ্ধান্ত—দানশীল হইয়াও কেবল আমাদের প্রতি অবদ্ধান্ত—কদর্য (অদাতা) হইবেন না । কেবল আমাদের সম্বন্ধেই আপনি বহু—প্রভৃত (প্রচুর পরিমাণ) অনন্তফলপ্রদ ও অপর্যন্ত অর্থাৎ বাহার পরিসমাপ্তি নাই, এমন পুরুষের অদাতা হইবেন না ; অথচ অপরের নিকট ত আপনার কিছুই অদেয় হয় না ।

এইরূপ উক্তির পর রাজা বলিলেন—হে গৌতম, তুমি আমার নিকট হইতে তীর্থক্রমে অর্থাৎ শান্ত্রবিহিত নিয়মানুসারে বিষ্ঠা গ্রহণ করিতে ইচ্ছা কর । এই কথা শ্রবণের পর গৌতম বলিলেন—আমি শিষ্যকূপে আপনার নিকট উপস্থিত হইতেছি । পূর্বতন ব্রাহ্মণগণ বিশ্বালাভের জন্য আপৎকালে (যখন সমান বর্ণ হইতে বিশ্বালাভ সন্তুষ্পর হয় না, তখন) ক্ষত্রিয় ও বৈশ্বের নিকট, অথবা ক্ষত্রিয়গণ বৈশ্বের নিকট কেবল বাক্য দ্বারাই শিষ্যভাবে উপস্থিত হইতেন, কিন্তু উপায়ন (অনুগমন ও শুশ্রাবা প্রভৃতি দ্বারা নহে) ; এই কারণে সেই গৌতম উপায়নবিষয়ক কেবল বাকেয়াচারণ মাত্রেই বাস করিয়াছিলেন, কিন্তু কোন প্রকার উপায়ন ও শুশ্রাবা প্রভৃতির অনুষ্ঠান করেন নাই ॥ ৩৮৫ ॥ ৭ ॥

স হোবাচ তথা নস্তং গৌতম মাপরাধান্তব চ পিতামহাঃ  
যথেয়ং বিদ্যেতঃ পূর্বং ন কশ্মিংশ্চন ব্রাহ্মণ উবাস, তাঃ ত্বহং  
তুভ্যং বক্ষ্যামি, কো হি ত্বেবং ক্রুবন্তমহর্তি প্রত্যাখ্যাতু-  
মিতি ॥ ৩৮৬ ॥ ৮ ॥

সর্বলার্থঃ ১—সঃ (এবমুক্তঃ রাজা) উবাচ হ—হে গৌতম, তঃ নঃ (অস্মান् প্রতি) তথা (তদ্বৎ) মা অপরাধাঃ (অপরাধং মা কাৰ্যঃ—অশিল্  
বিষয়ে মম অপরাধঃ ক্ষত্বাহীত্যর্থঃ) ; যথা তব পিতামহাঃ (পূর্বপুরুষাঃ) চ  
(অপি) [অস্মৎপিতামহেষু অপরাধং ন জগ্নহঃ, তথা ইত্যর্থঃ)। ইয়ং বিশ্বা  
(পঞ্চাশ্চিংবিশ্বা) ইতঃ পূর্বং (ত্বয়ি সম্প্রদানাত্ব প্রাক্ত) কশ্মিংশ্চন (কশ্মিল্পি)  
ব্রাহ্মণে ন উবাস (স্থিতবতী বভূব) ; অহং তু (পুনঃ) তাঃ (বিশ্বাঃ) তুভ্যং  
বক্ষ্যামি (কথয়িষ্যামি) ; [যুক্তং চৈতৰ্য, যতঃ] এবং ক্রুবন্তং (কথযন্তং) তা  
(ত্বাঃ) হি কঃ প্রত্যাখ্যাতুম্ (নিরাকর্তৃং) অর্হতি (শক্তোতি, ন কোহপীতি  
তাৰঃ) ॥ ৩৮৬ ॥ ৮ ॥

অনুলোচনাদ ১—এই কথার পর রাজা বলিলেন—হে

গৌতম, তোমার পিতামহগণ (পূর্বপুরুষগণ) যেস্তে আমাদের অপরাধ গ্রহণ করিতেন না, তদ্বপ্তি তুমিও আমাদের অপরাধ গ্রহণ করিও না। এই পঞ্চাশিবিত্তা ইতঃপূর্বে কোন ব্রাহ্মণেই বাস করে নাই অর্থাৎ কোন ব্রাহ্মণই জানিতেন না; আমি কিন্তু সেই বিদ্বাই তোমাকে প্রদান করিতেছি; আর তুমি যখন এই প্রকারে কাতর-ভাবে কথা বলিতেছ, তখন কোন লোকই বা তোমাকে প্রত্যাখ্যান করিতে সমর্থ হয়? অর্থাৎ কেহই তোমাকে প্রত্যাখ্যান করিতে পারে না ॥ ৩৮৬ ॥ ৮ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ।**—এবং গৌতমেনাপদ্মন উক্তে, স হোবাচ রাজা পীড়িতং মত্তা ক্ষাময়ন—তথা নঃ অস্মান্প্রতি মা অপরাধাঃ অপরাধং মা কার্যীঃ, অস্মদীয়োহপরাধো ন গ্রহীতব্য ইত্যর্থঃ। তব চ পিতামহা অস্মপিতামহেযু ষথা অপরাধং ন অগৃহঃ, তথা ; পিতামহানাং বৃক্তং অস্মাদ্বপি ভবতা রক্ষণীয়মিত্যর্থঃ। যথা ইয়ং বিদ্বা প্রাথিতা ইতঃ তৎসংপদানাং পূর্বং প্রাক ন কশ্চিন্নপি ব্রাহ্মণে উবাস উবিতবতী, তথা ত্বমপি জানীবে ; সর্বদা ক্ষত্রিয়-পরম্পরাবেষ্টং বিদ্বা আগতা ; সা হিতির্মুগ্নাপি রক্ষণীয়া—ঘদি শক্যতে—ইতি উক্তং “দৈবেষু গৌতম ভদ্বরেষু, মাতুষ্ঠাণাং জ্ঞাহি” ইতি ; ন পুনস্ত্বাদেরো বর ইতি ; ইতঃ পরং ন শক্যতে রক্ষিতুম্ ; তামপি বিদ্বামহং তুভ্যং বক্ষ্যামি। কো হি অগ্নেহপি, হি বশ্বাদেবং ক্রবন্তং ভাগৰ্হতি প্রত্যাখ্যাতুম্—ন বক্ষ্যামীতি ; অহং পুনঃ কথং ন বক্ষ্য তুভ্যমিতি ॥ ৩৮৬ ॥ ৮ ॥

**টীকা ।**—বিদ্বারাহিতাপেক্ষয়া নিহীনশিশুভাবোপগতিরাপদ্মন উক্তাশক্তার্থমেব বিশদযুক্তি—তব চেতি । সন্ত পিতামহ যথা তথা, কিমন্তাক্ষিত্যাশক্ষ্যাহ—পিতামহানামিতি । কিমিতি তহীয়ং বিদ্বা বটিতি মঙ্গ নোপদিশ্যতে, তত্ত্বাহ—কর্মনির্মিতি । তহি ভবতা সা হিতী রক্ষ্যতামহং তু যথাগতং গমিত্যামীত্যাশক্ষ্যাহ—ইতঃ পরবিতি । তবাহং শিষ্যেহয়ীত্যোবং ক্রবন্তং মত্তোহশ্চোহপি ন বক্ষ্যামীতি যশ্চান্ন প্রত্যাখ্যাতুমৰ্হতি, তত্ত্বাদহং পুনস্ত্ব্যং কথং ন বক্ষ্যে, কিন্তু বক্ষ্যামোব বিদ্বামিত্যাভ্যুপপাদযুক্তি—কো হীত্যাদিনা ॥ ৩৮৬ ॥ ৮ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—গৌতম ঋবি এই ভাবে আপদ্মন অর্থাৎ বিদ্বাবিহীন অবস্থায় থাকা অপেক্ষা অপকৃষ্টের শিশুত্ত্বগ্রহণও শ্রেষ্ঠ বলিয়া নিবেদন করিলে পর, সেই রাজা গৌতম ঋবিকে কাতর বিবেচনা করিয়া নিজের অপরাধ ক্ষমাপনপূর্বক বলিতে লাগিলেন—আমাদের প্রতি অপরাধ গ্রহণ করিবেন না, অর্থাৎ এ বিষয়ে আপনি আমাদের অপরাধ গ্রহণ করিবেন না। আপনার পিতামহগণ (পিতৃ-

পুরুষগণ ) যেকুপ আমাৰ পিতামহদিগেৱ অপৱাব গ্ৰহণ কৱেন নাই, আপনাৰও তজ্জপ পিতামহদিগেৱ আচৱিত ব্যবহাৰ আমাদিগেৱ উপৱ রক্ষা কৱা উচিত। আপনি এই বিষ্টা যেকুপ ভাৰে ( শিক্ষাৰ জন্ম ) প্ৰাৰ্থনা কৱিতেছেন, ইতঃপূৰ্বে— আপনাকে দিবাৰ পূৰ্বে এই বিষ্টা সেকুপ ভাৰে কোন ব্ৰাহ্মণেই স্থিতিলাভ কৱে নাই ; ইহা আপনিৰ জানেন। এই বিষ্টা চিৰকাল কেবল ক্ষত্ৰিয়-পৱন্পৱাৰাকৰ্মেই চলিয়া আসিতেছে ; পাৱিলৈ সেই স্থিতি ( মৰ্যাদা ) আমাৰও রক্ষা কৱা উচিত ; কিন্তু আপনাৰ প্ৰাথিত বৱ ত না দিয়া পাৱা বায় না ; সুতৰাং ইহাৰ পৱ আৱ পূৰ্বস্থিতি রক্ষা কৱিতে পাৱিতেছি না ; অতএব সেই স্বৱক্ষিত বিষ্টাৰ আপনাকে উপদেশ কৱিতেছি। যেহেতু আপনাৰ এই প্ৰকাৰ কাতৰোক্তি শ্ৰবণ কৱিয়া অন্ত কেহও আপনাকে ‘বলিব না’ বলিয়া প্ৰত্যাখ্যান কৱিতে পাৱে না ; অতএব আমিই বা আপনাকে কেন বলিব না ॥ ৩৮৬ ॥ ৮ ॥

অসৌ বৈ লোকোহঁ পিণ্ডোহঁ তম তস্তাদিত্য এব সমিদ্রশ্ময়ো  
ধূমোহঁ হৱচিন্দিশোহঁ স্তোরা অবাস্তৱদিশো বিশ্ফুলিঙ্গাস্তস্মান্বেত-  
স্মৰণোঁ দেবাঃ শ্ৰদ্ধাং জুহুতি, তস্তা আহুত্যে সোমো রাজা  
সন্তুবতি ॥ ৩৮৭ ॥ ৯ ॥

**সৱলার্থঃ ১—**[ অনস্তৱং রাজা প্ৰশাস্তৱাণাং বোধসৌকৰ্য্যায় প্ৰথমেৰ  
চতুৰ্থ-প্ৰশ্নোভৱমাহ—“অসৌ” ইত্যাদিনা ] ।

হে গৌতম, অসৌ লোকঃ ( দ্যুলোকঃ ) বৈ ( এব ) অগ্নিঃ ( দ্যুলোকে অগ্নিচিন্তা  
কৱণীয়া ইত্যৰ্থঃ )। তস্ত ( দ্যুলোকাগ্নঃ ) আদিত্যঃ ( সূর্যঃ ) এব সমিৎ ( ইঙ্গনম্ ) ;  
ৱশ্ময়ঃ ( কিৱণাঃ ) ধূমঃ, অহঃ ( দিবসঃ ) অচ্ছঃ ( শিথ ), দিশঃ অঙ্গারাঃ,  
অবাস্তৱদিশঃ ( দিক্কোণাঃ আগ্নেব্যাদৱঃ ) বিশ্ফুলিঙ্গাঃ ; [ ৱশ্মপ্ৰভৃতিষু ধূমাদিদৃষ্টিঃ  
কৱণীয়েতি ভাৰঃ ] ।

তশ্মিন् ( যথোক্তপ্ৰকাৰে ) এতশ্মিন् অগ্নোঁ ( অগ্নিতে দ্যুলোকে )  
দেবাঃ ( ইঙ্গাদয়ঃ ) শ্ৰদ্ধাং ( হৰনীয়াদ্ব্যস্তানীয়াং ) জুহুতি ( প্ৰক্ষিপতি ) ; তস্তে  
( তস্তাঃ আহুত্যে ) রাজা ( পিতৃণাং ব্ৰাহ্মণানাং চ পোৰকঃ ) সোমঃ সন্তুবতি.  
( জাৱতে ) ইত্যৰ্থঃ ॥ ৩৮৭ ॥ ৯ ॥

**অুলাচুৰৰাজ ১—**[ অতঃপৱ, রাজা পৱবৰ্তী প্ৰশঞ্চলিৱ উত্তৱ  
প্ৰদানেৰ সাহায্য হইবে মনে কৱিয়া প্ৰথমেই চতুৰ্থ প্ৰশ্নেৰ উত্তৱ  
দিতেছেন— ]

হে গৌতম, এই দ্যুলোক একটা অগ্নি; আদিত্য তাহার কাষ্ঠ,  
রশ্মিসমূহ তাহার ধূম, দিবস তাহার অচ্ছিঃ—শিথা, দিক্ষসমূহ তাহার  
অঙ্গারংশ, এবং অবাস্তুর দিক্ষসমূহ (অগ্নিকোণ প্রভৃতি) তাহার  
স্ফুলিঙ্গ। যথোক্ত গুণসম্পন্ন এই অগ্নিতে ইন্দ্রাদি দেবগণ শ্রদ্ধাকে  
আহতিকৃপে অর্পণ করিয়া থাকেন; সেই আহতি হইতে পিতৃগণ ও  
ত্রাঙ্গণগণের পোষক সোমরাজ সন্তুত হন ॥ ৩৮৭ ॥ ৯ ॥

**শাস্করভাস্তুম্ ।**—‘অসৌ বৈ লোকেহগ্নিগৌতম’ ইত্যাদিচতুর্থঃ প্রশঃ  
প্রাথম্যেন নির্ণয়তে; ক্রমভঙ্গস্তু এতন্নির্ণয়ায়ত্বাদিত্রপ্রশ্ননির্ণয়স্তু ।

অসৌ ত্বোলোকঃ অগ্নিঃ, হে গৌতম; দ্যুলোকেহগ্নিদৃষ্টিঃ অনঘো বিধীয়তে,  
যথা যোষিঃপুরুষরোঃ; তস্য দ্যুলোকাখ্যঃ আদিত্য এব সমিৎ, সমিক্ষনাং;  
আদিত্যেন হি সমিধ্যতে অসৌ লোকঃ। রশ্মরো ধূমঃ, সমিধ উথানসামান্যাং;  
আদিত্যাদি রশ্মরো নির্গতাঃ, সমিধশ ধূমো লোকে উত্তিষ্ঠতি। অহঃ অচ্ছিঃ,  
প্রকাশ-সামান্যাং; দিশঃ অঙ্গারাঃ, উপশমসামান্যাং; অবাস্তুরদিশঃ বিস্ফুলিঙ্গাঃ,  
বিস্ফুলিঙ্গবহিক্ষেপাং; তশ্চিন্ন এতশ্চিন্ন এবংগুণবিশিষ্টে দ্যুলোকাখ্যো, দেবা ইন্দ্রাদয়ঃ,  
শ্রদ্ধাং জুহুতি আহতিদ্রব্যস্থানীয়াং প্রক্ষিপন্তি। তস্মাঃ আহতেজ আহতেঃ  
সোমো রাজা পিতৃণাং ত্রাঙ্গণানাং সন্তুতিঃ । ১

**টীকা ।**—অসা বিত্যাদিনা যতিথ্যামিত্যাদিচতুর্থপ্রশ্নস্তু প্রাথম্যেন নির্ণয়ে ক্রমভঙ্গঃ স্তোৱ, তত্ত্ব চ  
কারণঃ বাচমিত্যাশক্যাহ—ক্রমভঙ্গস্তুতি। মনুষ্যজন্মস্থিতিলয়ানাং চতুর্থপ্রশ্ননির্ণয়াধীনতয়া তস্য  
প্রাধান্যাং, প্রাধান্যে সত্যর্থক্রমমাত্র্যাবিবক্ষিতস্তু পাঠক্রমস্তু তঙ্গ ইত্যর্থঃ । ১

তত্ত্ব কে দেবাঃ, কথঃ জুহুতি, কিং বা শ্রদ্ধার্থঃ হবিরিত্যত উক্তবস্ত্বাভিঃ  
সম্বন্ধে; “ন ত্বেবেনরোভ্যুৎক্রান্তিম্” ইত্যাদিপদার্থবট্কনির্ণয়ার্থম্ অগ্নিহোত্রে উক্তম্;  
“তে বা এতে অগ্নিহোত্রাহতী হতে সত্ত্বো উৎক্রান্তঃ”, “তেহস্তুরিক্ষমাবিশতঃ”,  
“তেহস্তুরিক্ষমাহবনীয়ঃ কুর্বাতে, বায়ং সমিধম্, মরীচীরেব উক্রান্তাহতিম্”,  
“তেহস্তুরিক্ষং তর্পয়তঃ”, “তে তত উৎক্রান্তঃ”, “তে দিবমাবিশতঃ”, “তে  
দিবমাহবনীয়ঃ কুর্বাতে, আদিত্যং সমিধম্” ইত্যেবমাহ্যস্তুম্ । ২

ইন্দ্রাদীনাং কর্মানধিকারিভাদ্যুলোকস্তু চাহবনীয়ত্বাপ্রসিদ্ধ্যা হোমাধারত্বাযোগাং প্রত্যয়স্তু চ  
শ্রদ্ধার্মা হোমস্তুপপত্রেন্দ্রিয়ত্যাদি বাক্যমূলকমিতি শক্তে—তত্ত্বেতি। হোমকর্ম সপ্তম্যর্থঃ।  
অস্তু ত্রাঙ্গণস্তু সংবক্ষণস্তু সমাধানস্তু চোত্ত্বাস্ত্বাভিক্রমিত্যাহ—অত ইতি। তদেব দর্শয়িতুমগ্ন-  
হোত্রপ্রকরণে বৃত্তং স্মারযতি—নত্বিতি। কিং ততুক্ষমিতি চেতদোহ—তে বা ইতি। আহত্যোঃ  
ব্যস্ত্বয়োরুৎক্রান্ত্যাদি কথমিত্যাশক্যাহ—তত্ত্বেতি ॥ ২

তত্ত্বাদিহোত্তী সসাধনে এবোঁক্রামতঃ । যথেহ বৈঃ সাধনের্বিশিষ্টে  
বে জ্ঞানেতে আহবনীয়াগ্নিসমিক্ষ্মাঙ্গারবিশ্ফুলিঙ্গাহতিত্ত্ববৈঃ, তে ত্ত্বৈবোঁক্রামতঃ  
অস্মাল্লোকাদমুং লোকম্ । তত্ত্বাদিঃ অগ্নিহৈন, সমিহৈন, ধূমোধূমভৈন,  
অঙ্গারা অঙ্গারভৈন, বিশ্ফুলিঙ্গা বিশ্ফুলিঙ্গভৈন, আহত্তিত্বব্যমপি পর আদি  
আহত্তিত্বব্যভৈনেন সর্গাদাবব্যাকৃতাবহংগ্রামপি পরেণ সূক্ষ্মণাভ্রনা ব্যবস্থিতং সৎ, তৎ  
পুনর্ব্যাকৃতণকালে ত্ত্বেব অন্তরিক্ষাদীনাম্ আহবনীয়ান্তগ্রাম্যাদিভাবং কুর্বিপরিণমতে;  
ত্ত্বেব ইদানীং অগ্নিত্তেত্রাদ্যং বর্ণ । ৩

যজমানজ্ঞ মৃত্যবানঃ সপ্তবার্দ্ধঃ । সমাধিমানেন ত্যাগৈক্রান্তিঃ । শঙ্খযোরবেতোত্তুপ-  
পান্তুষ্টি—ত্যগঠানিনা । উচ্ছ্বেতি শোনবস্ত্রেচাচতে । গঠানামধ্যাদীনাম্বোত্তোবাঃভৈনেন-  
বিশেষপ্রমদ্ধ্যা তে সহান্তোষংকান্তাদিসর্বব্যাপক ॥৫—তত্ত্বাগ্নিরিতি । নামাদুর্মপি  
গ্রাণ্তিপ্রিণ্যেভিক্ষণাপনায়ামিরবৃত্তিতে । তথা চাবিশনপ্রমদ্ধান্তাবাহতোঃ সমাধিমানেৰোঁ-  
ত্রাদ্যাদিমিস্ত্রিতব্যঃ । যদোভূতোৱাত্মস্মৰণ, হোলিমুর্দৰ্বনেনাগ্নিতেজাতপুনৰ্বৃত্তি জ্বানীৱক্ষ-  
মৃত্যং ত্ববত্তীত্যাহ—তবিগ্নমানীৰিতি । বিমুনয়ে রিষ্ণৰ্তি—হস্তলেনোতি । ২.৫ সপ্তোদিতয়া  
বিশেষ ক্ষণের্মুক্তি পুনৰ্বৃত্যে কৃত প্রত্যুষশান্তিমানভাবেনা হিত প্রবৃত্যেন্দ্রিয়ত, তথাপ্রদী-  
নীত্যনন্দিত্যাদিকেঁ ক্ষম ক্ষেত্র চৰণাহক ভূমিষ্ঠাত্মক্ষণাম—চৰণেতি । বিমুনয়ানুকঃ  
ত্বত্তিত্বদ্বাঁ সংগ্রহিত্বেৰ্বিত্ত ভাবঃ । ৩

এবমগ্নিত্বেত্রাদিত্যাদুর্বিপরিণামাদ্যুন্ত ॥ ২.৫ সক্ষমিত্যাভ্যোৱে স্তুতার্থভৈন  
উৎক্রান্তান্ত্যা লোকং প্রত্যাখ্যাতিভাস্তাঃ যত্পুনৰ্বৃত্যাঃ কৰ্মপ্রকৰণে অপস্তামিদীতাঃ ।  
ইতি তু কৃত্তঃ কৰ্মবিপাকবিদক্ষায়ঃ ত্যালোকায়ান্তব্যত্য পঞ্চাশ্বিদশ্বশুল্কুরমার্গ-  
প্রতিপত্তিসাধনং বিশিষ্টকৰ্মকলোপতোগাম বিধিসিত্তত্ত্ব-ইতি ত্যালোকায়াদিদৰ্শনং  
প্রস্তুত্যন্তে । তত্ত্ব মে আধ্যাত্মিকাঃ প্রাণ ইৎগ্নিতেত্রস্ত হোতারঃ, তে এবাধি-  
দৈবিকভৈন পরিণতাঃ সন্ত ইজ্ঞাদযো ভবন্তি; তে এব তত্ত্ব হোতারে ত্যালোকাঘোঁ;  
তে চেহ অগ্নিহোত্রস্ত ফলভোগাম অগ্নিহোত্রং ভূত্বন্তঃ; তে এব ফলপরিণামকালেৰ্বিপি  
ত্বফলভোক্তৃত্বাঁ তত্ত্ব হোত্বন্তঃ প্রতিপত্তন্তে, তথা তথা বিপরিণমমানা  
দেবশব্দবাচ্যাঃ সন্তঃ । ৪

অগ্নিহোত্রপ্রকরণস্তার্থং সংগৃহীতমুপসংহৰতি—এবমিতি । উত্তমুপজীবা প্রকৃতব্রাহ্মণপ্রবৃত্তি-  
প্রকারং দর্শযতি—ইহ ত্বিতি । উত্তুরমার্গপ্রতিপত্তিসাধনং বিধিসিত্তমিতি সংবৰ্ধঃ । কিমিত্যুত্তু-  
মার্গপ্রতিপত্তিস্তুত্বাহ—বিশিষ্টেতি । ব্রাহ্মণপ্রবৃত্তিমত্ত্বায়াসৌ বৈ লোকোহগ্নিরত্যাদিবাক্য-  
প্রবৃত্তিপ্রকারমাহ—ইতি ত্যালোকেতি । ইথং ব্রাহ্মণে স্থিতে সতীত্যেতৎ । ভবত্বেবং তথাপি কে  
দেবা ইতি প্রশ্নত কিমুত্তুরং, তত্ত্বাহ—তত্ত্বেতি । উত্তমুপজ্যা পঞ্চাশ্বিদশ্বনে প্রস্তুতে সতীত্যেতৎ ।

ইহেতি ব্যবহারভূমিগ্রহঃ। কথঃ তেষাং তত্ত্ব হোতৃবং, তদাহ—তে চেতি। তথাপি কথঃ দ্যুলোকেহশ্চৈ তেষাং হোতৃবং, তদাহ—ত এবেতি। তৎফলভোতৃভাদিত্য তচ্ছদোহগ্নিহোত্রাদি-কর্মবিষয়ঃ, তত্ত্বাত্মকঃ চ প্রাণানাং জীবোপাধিকাদবধেয়ম্। তথা তথা দ্যুগজ'স্থাদিসংবর্কযোগ্যা-কারণেতি যাবৎ। ৪

অত চ বৎ পঞ্চাদ্বয়মগ্নিহোত্রকর্মাশ্঵ভূতম্ ইহ আহবনীয়ে প্রক্ষিপ্তম্ অগ্নিন। ভক্ষিতম্ অদৃষ্টেন সূক্ষ্মেণ রূপেণ বিপরিণতং সহ কর্ত্তা যজমানেন ইমং লোকং ধূমাদিক্রমেণান্তরিক্ষম্, অন্তরিক্ষাদ দ্যুলোকমাবিশতি; তাঃ সূক্ষ্মা আপ আহতিকার্যভূতা অগ্নিহোত্র-সমবাগ্নিঃ কর্তৃসহিতাঃ শ্রদ্ধাশৰ্দৰ্বাচ্যাঃ সোম-লোকে কর্তৃঃ শরীরান্তরারস্তার দ্যুলোকং প্রবিশন্ত্যঃ ‘হৃঘন্তে’ ইতুচ্যন্তে। তাঃ তত্ত্ব দ্যুলোকং প্রবিশ্য সোমমণ্ডলে কর্তৃঃ শরীরমারভন্তে। তদেতচ্যতে—‘দেবাঃ শ্রদ্ধাঃ জুহুতি, তস্মা আহতৈ সোমো রাজা সন্তবতি’ ইতি, “শ্রদ্ধা বা আপঃ” ইতি শ্রতেঃ। ৫

কে দেবা ইতি পঞ্চো নির্ণীতঃ, সম্প্রতাবশিষ্টঃ প্রশ্নস্যং নির্ণেতুব্রাহ—অত চেতি। জীবদ্বষ্টায়া-মিতি যাবৎ। সহ কর্ত্ত্বেত্যত্র তচ্ছদো দ্রষ্টব্যঃ। অমুং লোকমাবিশতীতি সংবক্ষঃ। আবেশ-প্রকারমাহ—ধূমাদীতি। কথেতাবতা কিং পুনঃ শ্রদ্ধাখাং হর্বিরিতি পঞ্চো নির্ণীতত্ত্বাহ—তাঃ সূক্ষ্মা ইতি। তথাপি জুহুতীতি প্রশ্নস্ত কথঃ নির্ণয়ত্ত্বাহ—সোমলোক ইতি। তথাপি তস্মা আহতেঃ সোমো রাজা সংভবতীতি কথচুচ্যতে, তত্ত্বাহ—তাস্ত্বেতি। নির্ণীতেহর্থে শ্রতিযব-তারযতি—তদেতদিতি। কথঃ পুনরাপঃ শ্রদ্ধাশৰ্দৰ্বাচ্যাঃ, ন হি লোকে শ্রদ্ধাশৰ্দৰ্ব তাস্ম প্রযুক্তে, তত্ত্বাহ—শ্রদ্ধেতি। ৬

‘বেথ যতিথ্যামাহত্যাঃ হৃতান্ত্রামাপঃ পুরুষবাচো ভূত্বা সমুখ্যার বদন্তি’ ইতি প্রশ্নঃ। তস্ম চ নির্ণয়বিষয়ে ‘অর্সৌ বৈ লোকোহগ্নিঃ’ ইতি প্রস্তুতম্। তস্মাদাপঃ কর্ম-সমবাগ্নিঃ কর্তৃঃ শরীরারভিকাঃ শ্রদ্ধাশৰ্দৰ্বাচ্যা ইতি নিশ্চীয়তে। ভূযস্ত্বাদাপঃ পুরুষবাচ ইতি ব্যপদেশঃ, ন দ্বিতীয়ে ভূতানি ন সন্তীতি। ‘কর্মপ্রযুক্তশ শরীরা-রস্তঃ; কর্ম চ অপ্সমবাগ্নি; ততশ্চাপাং প্রাধান্ত্যং শরীরকর্তৃত্বে; তেন চ আপঃ পুরুষবাচঃ’ ইতি ব্যপদেশঃ; কর্মকৃতো হি জন্মায়স্তঃ সর্বত্র। তত্ত্বপি অগ্নিহোত্রাহতিস্তুতিস্তারেণ উৎক্রান্ত্যাদয়ঃ প্রস্তুতাঃ ষট্পদার্থা অগ্নিহোত্রে, তথাপি বৈদিকানি সর্বাণ্যেব কর্মাণি অগ্নিহোত্রপ্রভূতীনি লক্ষ্যন্তে; স্বারাগ্নিসম্বন্ধং হি পাতৃকৃৎ কর্ম প্রস্তুত্যোক্তম্—“কর্মণা পিতৃলোকঃ” ইতি; বক্ষ্যতি চ “অথ বে যজ্ঞেন দানেন তপসা লোকান् অযন্তি” ইতি ॥ ৩৮৭ ॥ ৯ ॥

উপক্রমবশাদপ্যাপোহয় শ্রদ্ধাশৰ্দৰ্বাচ্যা ইত্যাহ—বেথেতি। অপামেব পুরুষশৰ্দৰ্বাচ্যানাং শরীরারস্তকস্ত্বান্ত ভূতান্তরাণামিতি কৃত্বা তস্ম পঞ্চভূতারস্ত্বাভ্যুপগমতঙ্গঃ স্থাদিতি চেতেজ্যাহ—

ভূয়ন্নাদিতি । অপাং পুরুষশক্ষবাচ্যত্বে হেতুস্তুরযাহ—কর্ম্মেতি । অথা কর্ম্মপ্রযুক্তমপি প্রকৃষ্টং জন্মাতি, তৎকথমপাং সর্বত্র পুরুষশক্ষবাচ্যত্বং, তত্ত্বাহ—কর্ম্মকৃতো হীতি । অন্তর্থা তত্ত্ব তত্ত্ব সুখদ্রঃপ্রত্যেকেন্দ্রোপভোগাসংভবাদিতি ভাবঃ । যদি কর্ম্মাপূর্বশক্ষবাচ্যং ভূতভূলঃ সর্বত্র শরীরারস্তকং; কথং তহি পুরুষমিহোত্তোন্ত্রে ব্যক্তজগদারস্তকস্তমুভং, তত্ত্বাহ—তত্ত্বেতি । লক্ষ্যস্তেহঘিহোত্তোন্ত্রেতি শেবঃ । লক্ষণায়ঃ পূর্বোভূতবাক্যযোগ্যমক্তুমাহ—দারাপ্রীতি ॥ ৩৮৭ ॥ ৯ ॥

**তাত্ত্বানুরাদ ।**—এখন ‘অসৌ’ বৈ লোকঃ অঘিঃ গৌতম’ ইত্যাদি চতুর্থ প্রশ্নটীর উত্তর প্রথমে অবধারিত বা প্রদত্ত হইতেছে । এই চতুর্থ প্রশ্নের উত্তর নির্ণীত হইলেই অপর প্রশ্নগুলির উত্তর প্রদান করা সহজ হইবে; এই উদ্দেশ্যে এখানে প্রশ্নের পৌর্বাপর্যক্রম লভ্যন করা হইয়াছে ।

হে গৌতম, এই দ্ব্যলোক একটী অঘি; প্রকৃতপক্ষে দ্ব্যলোক অঘি না হইলেও, তাহাতে অঘি-দৃষ্টি বিহিত হইতেছে, অর্থাৎ অনঘি দ্ব্যলোককে অঘিক্রপে চিন্তা করিবার বিধান করা হইতেছে, যেমন মৌষিং ও পুরুষে অঘিদৃষ্টির বিধান আছে । সেই দ্ব্যলোকক্রম অঘির উদ্বীপক বলিয়া আদিত্য তাহার সমিধ (কাষ্ঠ); কেন না, সূর্য দ্বারাই এই দ্ব্যলোক উদ্বীপিত হইয়া থাকে; রশ্মিসমূহ তাহার ধূম; কারণ, সমিধ হইতে উত্থান বা আবির্ভাব উভয়েরই সম্বান্ধ; আদিত্য হইতে রশ্মি নির্গত হয়, আর সমিধ হইতেও ধূম উৎপত্ত হয় । দিবস তাহার অচিঃ বা শিথা; কেননা, উভয়েরই প্রকাশ গুণ তুল্য । দিক্সমূহ তাহার অঙ্গার; কারণ, অঙ্গারে বেমন অঘির উপশম বা জালা-নিরূপিত হয়, তেমনি দিকেতেও সৌরালোকের পরিসমাপ্তি হইয়া থাকে । অবাস্তুর দিক্সমূহ (অঘিকোণ প্রভৃতি) তাহার স্ফুলিঙ্গস্থানীয়; কেন না, অবাস্তুর দিক্ষণ্ডলি অঘি-স্ফুলিঙ্গেরই মত ইতস্ততঃ বিক্ষিপ্ত । ইত্যাদি দেবগণ এতাদৃশ গুণসম্পন্ন এই দ্ব্যলোকাগ্নিতে শ্রদ্ধাকে আভৃতক্রপে প্রদান করেন, অর্থাৎ শ্রদ্ধাকেই আভৃত-স্থলবন্তী করিয়া অর্পণ করেন । সেই আভৃত হইতে পিতৃগণ ও ব্রাহ্মণগণের রাজা সোম (চন্দ্ৰ ও সোমৱস) সমুদ্ভূত হয় । ১

এই হোমের দেবতা কাহারা, কিৱেই বা তাঁহারা হোম করেন, এবং হ্বনীৱ দ্রব্যই বা কি? এইক্রম প্রশ্ন হইতে পারে; সেইজন্ত আমরা সম্বন্ধগ্রহে অর্থাৎ এই ব্রাহ্মণভাগ-আবলম্বের প্রয়োজনীয়তা নিরূপণপ্রসঙ্গে সে-কথা বলিয়াছি; —অতীত অঘিহোত্ত্বপ্রকরণে “নতু এব এনমোঃ” ইত্যাদি বাক্যেৰূপ বড় বিধ পদ্ধার্থত্ব নির্ণয়প্রসঙ্গে তাহা প্রদর্শিত হইয়াছেন [সেখানে যে সমুদ্ভূত কথা

উক্ত হইয়াছে, তাহাই এখানে প্রদর্শন করিতেছেন—] ‘অগ্নিহোত্র যাগের সেই ত্রইটী আহতি উৎক্রমণ ( উৎক্রিমন ) করে’ ; ‘সেই আহতিদ্বয় অস্তরক্ষে প্রবেশ করে’, ‘তাহারা অস্তরিক্ষকে আহবনীয় ( হোমাধার ), বাযুকে সমিধ্ব., এবং কিরণসমূহকে শুক্র ( শুভ ) আহতিস্থানীয় করিয়া থাকে ; অনন্তর সেই আহতিদ্বয় অস্তরিক্ষকে তপ্তিত করে’ ; ‘তাহারা সেগান হইতেও উৎক্রমণ করে’, ‘তাহারা দ্যলোককে প্রবেশ করে’, ‘তাহারা দ্যলোককে আবার আহবনীয় এবং আদিত্যকে সমিধ্ব. করিয়া থাকে’, সেখানে এই প্রকার কথা বলা হইয়াছে । ২

ষথার্থ অগ্নিহোত্র্যাগের আহতি ত্রইটী স্বীয় সাধন বা উপকরণ স্বরূপ দ্রব্যসমূহ লইয়াই উৎক্রমণ করিয়া থাকে । উক্ত আহতিদ্বয় ইহলোকে বেকৃপ আহবনীয়, অগ্নি, সমিধ্ব., ধূম. অঙ্গার, বিশুলিঙ্গ ও আত্মতিদোগা দ্রব্যপ্রভৃতি বে সমুদয় সাধন-সমষ্টিকূপে পরিদৃষ্ট হয়, সেই আত্মতিদোগ টিক সেইকাপেই অর্পণ সেই সমুদয় সাধনসমষ্টিগোটৈ ইহলোক হইতে পরলোকে উৎক্রমণ করিয়া থাকে । সেখানে অগ্নি অগ্নিকূপে, সমিধ্ব. সমিধ্ব.কূপে, ধূম ধূমকূপে, অঙ্গার অঙ্গারকূপে, বিশুলিঙ্গকূপে ও বিশুলিঙ্গকূপে এবং আহতির দ্রব্য জলপ্রভৃতি আত্মতিদোগাকাপেট—স্তুতির আদিতে অনভিবাক্ত অবস্থার অভিশয় স্থলকূপে অনন্তান করিতে থাকে ; এবং স্বরূপতঃ বিশ্বামীন সেই সমাধিন অগ্নিশেত্র কর্তৃত অপূর্ব এ, অদৃষ্টাকারে অনন্তান স্বন্ত স্তুতিসময়ে পুনরাবৃত্ত উক্ত অস্তরিক্ষপ্রভৃতি বস্তনিচূরকে আহবনীয় ও অগ্নিপ্রভৃতির আকার প্রদণ করিয়া তত্ত্বকূপে পরিণত হইয়া থাকে । এই অগ্নিশেত্রামুক কর্তৃ এগন ও পূর্বেরই মত কলকূপে পরিণত হইয়া থাকে । ৩

অগ্নিহোত্র্যাগীর আত্মতিদ্বয়ের প্রশংসার্গ পুর্বে কর্মপ্রকল্পণে সমস্ত জগৎকে অগ্নিহোত্রীয় আত্মতির বিচিত্র পরিণামাত্মক বলা হইয়াছে, এবং উৎক্রমণ হইতে আরম্ভ করিয়া পুনর্বার প্রাদুর্ভাব পর্যান্ত ত্রয়টী অবস্থা যথাযথভাবে নিরূপিত হইয়াছে । এগন এখানে, কর্ত্তার অনুষ্ঠিত কর্মের কুরুক্ষে পরিণতি হয়, তাত্ত্ব প্রদর্শন করিবার অভিপ্রায়ে, বিশিষ্ট কর্মকল উপভোগের উপযোগী উত্তরায়ণমার্গ-প্রাপ্তির উপায়ভূত দ্যলোকাগ্নি হইতে আরম্ভ করিয়া পঞ্চাশ্মি-দর্শনের বিধানপর্যন্ত সমস্তই নিরূপণ করিতে হইবে ; এইজন্ত দ্যলোকপ্রভৃতিতে অগ্ন্যাদিদৃষ্টি বর্ণিত হইতেছে । ঐচিক অগ্নিহোত্র্যাগে, আধ্যাত্মিক বে সমুদয় প্রাণ বা ইন্দ্রাদি দেবতাবর্গ অগ্নিহোত্র্যাগের হোতা, তাহারাই আধিদৈবিকভাবে পরিণত হইয়া ইন্দ্রাদি দেবতাব প্রাপ্ত হইয়া থাকেন । তাহারাই সেই দ্যলোকাগ্নিতে হোতা, এবং তাহারাই অগ্নিহোত্র্যাগীয় ফলোপভোগের নিমিত্ত অগ্নিহোত্রীয় আহতি

প্রদান করিয়া থাকেন ; কর্মফলের বিপাককালেও, সেই ফলের তোক্তি নিষ্কলন তাঁহারাই বিশেব বিশেব দেবতাৰ আকারে পরিণত হইয়া, সেই সেই স্থলে অর্থাৎ যেখানে বেথানে আবশ্যক হৱ, সেই সকল স্থলে হোত্তু প্রাপ্ত হইয়া থাকেন । ৪

ইহলোকে অগ্নিহোত্র কর্মের আশ্রম বা সাধনভূত যে জলীয় দ্রব্য, তাহাই আহবনীয়ে (হোমপাত্রে) অর্পিত ও অগ্নিকর্ত্ত্বক ভক্ষিত হইবার পৱ, কর্মকর্ত্তা যজমানের সহিত স্মৃতি অদৃষ্টাকারে পরিণত হইয়া উর্জলোকে ধূমাদিক্রমে—প্রথমে অস্তরিক্ষে, অস্তরিঙ্গ হইতে দ্যলোকে প্রবেশ করিয়া থাকে । অগ্নিহোত্রবাগীর আহতির কর্মস্বরূপ এবং অগ্নিহোত্রবাগসম্বন্ধী ও কর্তৃসহযোগী শ্রদ্ধাশৰ্কৰবাচ্য সেই সমুদ্র স্মৃতি জলীয় দ্রব্য সোমলোকে (চন্দমগুলে) কর্মকর্ত্তার শরীর সমুৎপাদনের নিষিদ্ধ দ্যলোকে প্রবেশ করে ; এই জগ্নই ‘আহত হয়’ বলিয়া কথিত হইয়া থাকে । সেই সমুদ্র জলীয় দ্রব্যই সোমমগুলে প্রবেশপূর্বক যজমানের ভবিষ্যৎ শরীরাকারে পরিণত হয় । সেই এই রহস্যই—“দেবাঃ শ্রদ্ধাঃ জুহুতি, তস্ম। আহতৈ সোমে। রাজা সন্তুবতি” ইত্যাদি বাক্যে কথিত হইতেছে ; কেন না, অন্ত শ্রতিতে কথিত আছে যে, ‘শ্রদ্ধাই অপ’ ইত্যাদি । ৫

পূর্বে প্রম্ভ হইয়াছিল যে, ‘তুমি জান কি, অপসমূহ, যে আহতিতে আহত হইয়া পুরুষপদবাচ্য হইয়া সমুদ্রভূত হইয়া কথা বলিয়া থাকে ?’ সেই প্রশ্নের উত্তর-প্রদানপ্রসঙ্গে এখানে ‘অসে ০ৰৈ লোকোহঁঁঁঁঃ’, এই বাকা আরুক হইয়াছে ; অতএব যজমানের শরীরারন্তর কর্মসম্বন্ধী অপ্রতী যে, এখানে ‘শ্রদ্ধা’ শব্দের অর্থ, ইহা অবধারিত হইতেছে । শরীরারন্তর উপাদান-দ্রব্যে জলীয় ভাগ অধিক থাকায় ‘আপঃ পুরুষপদবাচঃ’ (জলসমূহ পুরুষপদবাচ্য), এই কথা বলা হইয়াছে, কিন্তু অপরাপর ভূতও যে, তাহাতে আর্দ্দী নাই, তাহা নহে । কর্ত্তার শরীরারন্তরের প্রবোজক হইতেছে—প্রাত্মন কর্ম ; সেই কর্ম আবার জলীয় দ্রব্যের সহিত সম্মিলিত ; সেই কারণেই শরীরারন্তরে জলীয় দ্রব্যের প্রাধান্ত ; সেই জগ্নই ‘জলই পুরুষপদবাচ্য হয়’ বলিয়া উল্লেখ করা হইয়াছে । কর্মকর্ত্তার শরীর সর্বত্রই স্বীয়কর্ম দ্বারা সম্পাদিত হইয়া থাকে । মদিও অগ্নিহোত্র-বাগের আহতি-প্রশংসার্থ উৎক্রমণাদি ছয়টী বিষয় অগ্নিহোত্রপ্রকরণে বর্ণিত হইয়াছে সত্য, তথাপি উহা দ্বারা অগ্নিহোত্রপ্রভৃতি সমস্ত বৈদিক (বেদবিহিত) কর্মই এখানে লক্ষিত হইতেছে ; কারণ, পঞ্চী ও অগ্নি-সম্বন্ধ অর্থাৎ পঞ্চী ও অগ্নি-

সাপেক্ষ পাতৃক কর্মের প্রসঙ্গে উক্ত হইয়াছে যে, ‘কর্মারা পিতৃলোক জাত হয়’; এবং পরেও বলিবেন, ‘পক্ষান্তরে, যাহারা যজ্ঞ, দান ও তপস্যা দ্বারা স্বর্গাদি লোকসমূহ জয় করেন’ ইত্যাদি ॥ ৩৮৭ ॥ ৯ ॥

পর্জন্যে বা অগ্নিগৌতম, তন্ম সংবৎসর এব সমিদ্ব্রাণি ধূমো বিদ্যুদর্চিরশনিরঙ্গারা হ্রাদুনয়ো বিশ্বুলিঙ্গান্তশ্চিন্নেতশ্চিন্নঘো  
দেবাঃ সোমং রাজানং জুহুতি, তন্ম আহুত্যে বৃষ্টিঃ  
সন্তুবতি ॥ ৩৮৮ ॥ ১০ ॥

**সর্বলার্থঃ ১—**[ ইদানীং দ্বিতীয়প্রশ্নেতরমুচ্যতে—‘পর্জন্যে বৈ’ ইত্যাদিনা ] ।  
হে গৌতম, পর্জন্যঃ ( বৃষ্টুপকরণজব্যাভিমানিনী দেবতা ) বৈ অগ্নিঃ ( দ্বিতীয়ঃ  
হোমাধারঃ ), তন্ম ( পর্জন্যাঘোঃ ) সংবৎসর এব সমিধি ( ইন্দ্রনষ্ঠানীয়ঃ ), অভ্রাণি  
( অলভৃতঃ মেঘাঃ ) ধূমঃ ; বিদ্যুৎ অর্চিঃ ; অশনিঃ ( বজ্রং ) অঙ্গারাঃ ; হ্রাদুনয়ঃ ( অশনি-  
শব্দাঃ ) বিশ্বুলিঙ্গাঃ । তশ্চিন্ন এতশ্চিন্ন অঘো ( পর্জন্যে ) দেবাঃ ( ইন্দ্রাদৃঃ ) সোমং  
রাজানং জুহুতি । তন্ম আহুত্যে ( আহুত্যে ) বৃষ্টিঃ সন্তুবতি ॥ ৩৮৮ ॥ ১০ ॥

**অনুলোচনাদ্য ১—**( এখন দ্বিতীয় প্রশ্নের উত্তর প্রদত্ত  
হইতেছে— ) হে গৌতম, পর্জন্য অর্থাত বৃষ্টির উপকরণভূত-জব্যাভি-  
মানিনী দেবতা হইতেছেন—অগ্নি ; সংবৎসর তাহার সমিধি বা  
কাষ্ঠস্থানীয়, অভ্রসমূহ ( যে মেঘে বর্ষণোপযোগী জল সঞ্চিত থাকে,  
তাহাকে অভ্র বলে, তাহা ), ধূম, বিদ্যুৎ তাহার অর্চিঃ, বজ্র তাহার  
অঙ্গাররাশি, বজ্রধ্বনি তাহার স্ফুলিঙ্গসমূহ । সেই এই পর্জন্যরূপ  
অগ্নিতে দেবগণ সোম-রাজাকে আহুতি প্রদান করেন ; সেই আহুতি  
হইতে বৃষ্টি প্রাপ্ত হয় ॥ ৩৮৮ ॥ ১০ ॥

**শাস্করূপাষ্যম্ ১—**পর্জন্যে বা অগ্নিগৌতম, দ্বিতীয় আহুত্যাধারঃ  
আহুত্যোরাবৃত্তিক্রমেণ । পর্জন্যে নাম বৃষ্টুপকরণাভিমানী দেবতাত্মা ; তন্ম  
সংবৎসর এব সমিধি ; সংবৎসরেণ হি শরদাদিভির্গীঞ্মাত্রাণ্মাত্রে  
মানেন পর্জন্যেহঘৰ্মীপ্যতে । অভ্রাণি ধূমঃ, ধূমপ্রভবত্বাত্ম ধূমবদ্ধপলক্ষ্যস্ত্বাদ্বা ।  
বিদ্যুদর্চিঃ, প্রকাশসামাগ্রাত্ম । অশনিঃ অঙ্গারাঃ, উপশান্তকাঠিসামাগ্রাত্ম ।  
হ্রাদুনয়ঃ হ্রাদুনয়ঃ স্তনঘৰ্মুশব্দাঃ বিশ্বুলিঙ্গাঃ, বিশ্বেপানেকত্বসামাগ্রাত্ম ।  
'তশ্চিন্নেতশ্চিন্ন'—ইত্যাহুত্যধিকরণনির্দেশঃ । দেবা ইতি, তে এব হোতারঃ

सोमः राजानं जुह्वति ; योऽस्मै द्यलोकाप्ते शकायां हतायामिनिर्वृत्तः सोमः,  
स द्वितीये पर्जन्याप्ते हुयते ; तत्त्वश्च सोमाहतेवृष्टिः सन्तवति ॥ ३८८ ॥ १० ॥

টীকা ।—আদ্যমাহত্যাধারমেবং নিরপ্যাহত্যাধারাস্তরাণি ক্রমেণ নিরপয়তি—পর্জন্যে বা  
অগ্নিরিত্যাদিনা । কুতোহস্ত দ্বিতীয়ভূষিতি<sup>১</sup> শকিদ্বোজন্ম—আহত্যারিতি । অস্তি খৰাণং  
ধূমপ্রত্বত্তে গাথা—“ধূমজ্যোতিঃনলিলমুত্তাঃ সংনিপাতঃ ক মেঘঃ” ইতি ॥ ৩৮৮ ॥ ১০ ॥

**শাস্ত্রানুবাদ ।**—হে গৌতম, পর্জন্য আর একটী অংগি ; অর্থাৎ  
আহতিদ্বয়ের প্রত্যাবৃত্তিসময়ে (ফিরিবা আসিবার কালে) পর্জন্য (মেঘ)  
হয় দ্বিতীয় আহতির আধার । এখানে পর্জন্য অর্থ—বৃষ্টির উপকরণ-জ্বর্যা-  
ভিমানী দেবতাবিশেষ । সংবৎসর তাহার সমিধ ; কেন না, সংবৎসরই  
শরৎ হইতে গ্রীষ্মাবস্থাতু পর্যন্ত স্বীয় অবস্থাসমূহ দ্বারা পর্জন্যকে উদ্বীপিত করিবা  
থাকে ; অস্ত্রসমূহ তাহার ধূম ; কেন না, অস্ত্র সাধারণতঃ ধূম হইতে সমুৎপন্ন  
হয় ; এইজন্য, অথবা ধূমের গ্রাহ দৃষ্ট হয় বলিয়া ধূমস্থানীয় ; বিজ্ঞৎ তাহার  
অচ্ছিঃ (শিখা) ; কারণ, প্রকাশকূপ ধৰ্ম উভয়েরই সমান । অশনি (বজ্র)  
তাহার অঙ্গারসমূহ ; কেন না, উপশম ও কাঠিগুরুপ ধৰ্মদ্বয় উভয়েতেই তুল্য ।  
হাতনি—মেঘধৰনিসমূহ তাহার বিশ্বলিঙ্গরাণি ; চতুদিকে প্রসরণ ও  
অনেকস্তু ধৰ্ম উভয়েরই সমান । শুতির ‘তশ্চিন’ ও ‘এতশ্চিন’ পদে  
আহতির অধিকরণ নির্দেশ করা হইয়াছে । ‘দেব’ শব্দের অর্থ সেই পূর্বোক্ত  
দেবগণ ; তাহারাই হোতুরপে সোম-রাজাকে আহতিকূপে প্রদান করেন ।  
দ্যলোকাপ্তিতে আহত শকা হইতে এই যে সোম নিষ্পন্ন হয়, তাহাই আবার  
পর্জন্যকূপ দ্বিতীয় অগ্নিতে আহত হইয়া থাকে ; সেই সোমাহতি হইতে  
বৃষ্টি প্রাদৃত্ত হয় ॥ ৩৮৮ ॥ ১০ ॥

অয়ং বৈ লোকে ইগ্নিগৌতম, তস্য পৃথিব্যে সংমিদঘিধূমো  
রাত্রিরচিষ্টচন্দন্মা অঙ্গারা নক্ষত্রাণি বিশ্বলিঙ্গাস্তশ্চিন্দেশতশ্চমৌ  
দেবা বৃষ্টিঃ জুহ্বতি, তস্য আহত্যা অন্তঃ সন্তবতি ॥ ৩৮৯ ॥ ১১ ॥

**সম্মুলার্থঃ ।**—হে গৌতম, অয়ং (প্রাণি-অন্ম-ভোগাশ্রয়ত্বেন অনুভূযমানঃ )  
লোকঃ বৈ অংগিঃ (তৃতীয়াহত্যাধারঃ) ; পৃথিবী এব তস্য (তৃতীয়স্ত অংগেঃ)  
সমিধ ; অংগিঃ (ভূতাংগিঃ) ধূমঃ ; রাত্রিঃ অচ্ছিঃ ; চন্দনঃ (চন্দঃ) অঙ্গারাঃ ;  
নক্ষত্রাণি বিশ্বলিঙ্গাঃ । তশ্চিন্ এতশ্চিন্ অংগী দেবাঃ বৃষ্টিঃ জুহ্বতি ; তস্য  
আহত্যে (আহতেঃ) অন্তঃ সন্তবতি ; (ব্যাখ্যা পূর্ববৎ) ॥ ৩৮৯ ॥ ১১ ॥

**চুলানুরাদ ১—**হে গৌতম, প্রাণিগণের জন্ম ও ভোগ-নিকেতন এই বর্তমান লোকই একটা অঘি, ( তৃতীয় আহতির অধিকরণ )। পৃথিবীই তাহার সমিধ, ভৌতিক অঘি তাহার ধূম; রাত্রি তাহার অর্চিঃ; চন্দ্ৰ তাহার অঙ্গারস্তুপ; নক্ষত্রসমূহ তাহার শ্ফুলিঙ্গসমূহ। দেবগণ সেই এই অঘিতে বৃষ্টিকে আহতিরূপে প্রদান করেন; সেই বৃষ্টিরূপ আহতি হইতে অন্ন উৎপন্ন হয় ॥ ৩৮৯ ॥ ১১ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।—**অয়ঃ বৈ লোকেহঘিগোর্তম। অয়ঃ লোক ইতি প্রাণিজন্মোপভোগাত্মঃ ক্রিয়াকারকফলবিশিষ্টঃ, স তৃতীয়োহঘিঃ। তস্মাপ্নেঃ পৃথিব্যেব সমিৎ, পৃথিব্যা হি অয়ঃ লোকঃ অনেকপ্রাণ্যপভোগসম্পন্নয়া সমিধ্যতে। অঘিধূঢ়ঃ, পৃথিব্যাশ্রয়েথানসামান্তাঃ; পাথিবং হি ইঙ্গনদ্রব্য-মাণিত্য অঘিরুক্তিষ্ঠিতি, যথা সমিদাশ্রয়েণ ধূমঃ। রাত্রিঃ অর্চিঃ, সমিৎসম্বন্ধ-প্রভবসামান্তাঃ; অপ্নেঃ সমিৎসম্বন্ধেন হি অর্চিঃ সন্তুষ্টি, তথা পৃথিবী সমিৎ-সম্বন্ধেন শৰ্বরী; পৃথিবীচ্ছায়াঃ হি শৰ্বরং তম আচক্ষতে। চন্দ্ৰম। অঙ্গারাঃ, তৎপ্রভবসমান্তাঃ; অর্চিষ্঵ে হঙ্গারাঃ প্রভবস্তি, তথা রাত্রে। চন্দ্ৰমাঃ; উপশান্তুসমান্তাহ্ব। নক্ষত্রাণি বিশ্ফুলিঙ্গাঃ, বিশ্ফুলিঙ্গবিক্ষেপসামান্তাঃ। তশ্চিন্নেতশ্চিন্নিত্যাদি পূর্ববৎ। বৃষ্টিঃ জুহুতি, তস্মা আহতেরন্নঃ সন্তুষ্টি, বৃষ্টিপ্রভবস্তু প্রশিক্ষিতাদ্ ব্রীহিষ্঵াদেরন্নস্ত ॥ ৩৮৯ ॥ ১১ ॥

**টীকা ।—**এতলোকপৃথিবোদ্দেহদেহভাবেন ভেদ ইত্তাত—পৃথিবীচ্ছায়াঃ হীনি। ‘এতানি হি চন্দ্ৰঃ রাত্রেনসো মৃত্যোবিভ্যতমত্যপারযন্ম’ ইতি শ্রাতেঃ রাত্রেনসমস্তাবগমাঃ, তস্ম চ মৃত্যুবৈতমশ্চায়া মৃত্যুমেব তত্ত্বমশ্চায়াঃ তরতীতি ভূচ্ছায়াঃ শ্রাতম। তমো রাত্রানাঃ, তৎ ভূচ্ছায়েতি হি প্রসিদ্ধ—

“উক্ত্য পৃথিবীচ্ছায়াঃ নির্বিতঃ মণ্ডলাকৃতি ।

স্বর্তানোন্ত বৃহৎ স্থানঃ তৃতীয়ঃ যন্মোময়ম্ ।”

ইতি স্মৃতেরিত্যর্থঃ। সোমচন্দ্ৰসোরাশ্রাম্যাশ্রিভাবেন ভেদঃ ॥ ৩৮৯ ॥ ১১ ॥

**ভাষ্যানুরাদ ১—**‘অয়ঃ বৈ লোকঃ অঘিঃ গৌতম’ ইত্যাদি। ‘অয়ঃ লোকঃ’ অর্থ—প্রাণিগণের জন্ম ও উপভোগের আশয়ভূত এবং ক্রিয়া কারক ও ফলবিশেষবিশিষ্ট এই বর্তমান লোক; তাহাই তৃতীয় অঘি; পৃথিবীই সেই অঘির সমিধ; কেন না, প্রাণিগণের বিবিধ ভোগসামগ্ৰীসমৰ্পিত পৃথিবী দ্বারাই বর্তমান লোকটা পুষ্টিলাভ, করিয়া থাকে। প্রসিদ্ধ অঘিই তাহার ধূম; কারণ, পৃথিবীরূপ আশ্রয় হইতে উথিত হওয়া উভয়েরই সমান;—

येन समिध् आश्रय करिया धूम उৎपन्न हय, तेनि पृथिबीर परिणामस्वरूप काष्ठ आश्रय करिया अग्नि प्रकृति हय; [ एইজग्य अग्निके धूम बला हइल । ] रात्रिइ ताहर अच्छिः; येहेतु समिध्-संबोगे उंपन्ति उभय्येरह तुल्य; अर्थां काष्ठसंबोगे येन अग्निं हहिते अच्छिर आविर्भाव हय, तेनि पृथिबीरूप समिधेर सहित सम्बन्धशतः रात्रिर आविर्भाव हय; एই कारणे, शुद्धीगण नैश अन्नकारके पृथिबीर छाया बलिया वर्णना करिया थाकेन ( १ ) ।

चन्द्र ताहर अङ्गारास्त्राणीय; नारण अच्छिस्त्रात्मक उभय्येरह तुल्य; अग्निर अच्छिः हहिते येन अङ्गार प्रकाश पाय, चन्द्र तेनि रात्रिते प्रकाश पाइया थाके; अपदः उःर उपशास्त्रह दर्शन एत्कलः, बल्लार एकटी कारण । नक्षत्रसमूह ताहर शूलिङ्गराशि; बिशूलिङ्गेर हाय नक्षत्रसमूह ओ चतुर्दिव्य विश्वपु त्तिया थाके; ‘तत्पुन् एतत्पुन्’ इत्यादि कारण अर्थ पूर्ववद् । दृष्टिके आत्मतिक्तपे अपर्ण करेन; येह आत्मतिक्तपे अन्न उदात् च; नारण ग्रीष्मि दद प्रदृष्टि अन्न ये, ब्रह्मप्रदृष्टि, इति शुप्रासिद् ॥ ३८९ ॥ ११ ॥

पुरुषो वा अग्निगोत्तम, तस्मा व्याकुम्बेर मन्त्रिं प्राणे! धूमो  
वागचिंचक्षुरस्त्राराः श्रोत्रं विशूलिङ्गास्त्रस्मिन्नेतस्मिन्नेष्ठो देवा  
अन्नं जुह्वति, तस्मा आहृत्ये रेतः सस्तवति ॥ ३९० ॥ १२ ॥

**सर्वलाखं १**—हे गोतम, शुप्रासिद् ( इत्यन्तरादिसम्पात्तः मन्त्रयः ) वाव अच्छिः;  
तस्मा ( प्रवृत्ताग्रेः ) वाक्तः ( विश्वत् शूलम् ) एव नारदः, ग्रीष्मि पूर्वः, वाक् ( वाक्यः )  
अच्छिः, चन्द्रः अङ्गाराः, श्रोत्रं विशूलिङ्गाः । तत्पुन् एतत्पुन् ( पूर्ववाहेः )  
देवाः ( इत्यादयः ) अन्नं जुह्वति; तस्माः आहृत्ये ( आहृतेः ) रेतः ( शुद्रः )  
संतवति ॥ ३९० ॥ १२ ॥

**अूलाशुल्लादक १**—हे गोतम, हस्तमस्तकादिसंयुक्त एই पुरुषहि

(१) तांपर्य—तारतीय आचीन प्रतिगण नैश अन्नकारके पृथिबीर छाया बलिया वर्णना करियाछेन। सेह तमह राहर श्वान; एकथाओ ताहरा स्पष्ट कपाय बिनाया गियाछेन। यथा—

“उक्त्य पृथिबीछायां निश्चितं शुलादृति ।

स्वर्तानोन्त बृहृ श्वानं तृतीयं ये तरोमयम् ॥”

उल्लिखित वाक्य हहिते स्पष्टइ बूझा याइतेछे ये, आचीनेरा रात्रिके पृथिबीर छाया बलियाइ मने करितेन ।

অঘি ; তাহার মুখবিবরই সমিধ, প্রাণ তাহার ধূম, বাক তাহার অর্চিঃ, চক্ষু তাহার অঙ্গার, শ্রবণেন্দ্রিয় তাহার বিশ্ফুলিঙ্গ ; সেই এই অঘিতে দেবগণ অন্ন ( খাতুদ্রব্য ) আহতি প্রদান করেন ; সেই আহতি হইতে রেতঃ সমুৎপন্ন হয় ॥ ৩৯০ ॥ ১২ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।**—পুরুষো বা অঘিগৌর্তম ; প্রসিদ্ধঃ শিরঃপাণ্যাদিবান্ পুরুষচতুর্থীঘিৎ ; তস্ত ব্যাকং বিবৃতং মুখং সমিঃ ; বিবৃতেন হি মুখেন দীপ্যতে পুরুষঃ বচনস্বাধ্যায়াদৈ ; যথা সমিধা অঘিৎ । প্রাণে ধূমঃ, তদুত্থানসামান্তাঃ ; মুখাদি প্রাণ উত্তিষ্ঠতি । বাক শব্দঃ অর্চিঃ, ব্যঙ্গকৃতসামান্তাঃ ; অর্চিষ্ঠ ব্যঙ্গকম্ব, তথা বাক শব্দেহভিধেয়ব্যঙ্গকঃ । চক্ষুঃ অঙ্গারাঃ, উপশমসামান্তাঃ প্রকাশাশ্রয়স্ত্বান্ব। শ্রোত্রঃ বিশ্ফুলিঙ্গাঃ, বিক্ষেপসামান্তাঃ ; তশ্চিন্ত অন্নং জুহুতি ।

নহু নৈব দেবা অন্নমিহ জুহুতো দৃশ্যতে ? নৈব দোষঃ, প্রাণান্ত দেবত্বোপপন্তেঃ ; অধিদৈবমিদ্বাদযো দেবাঃ ; ত এবাধ্যাত্মং প্রাণাঃ ; তে চ অন্নস্ত পুরুষে প্রক্ষেপ্তারঃ ; তস্তা আহতেঃ রেতঃ সন্তুবতি ; অন্নপরিণামো হি রেতঃ ॥ ৩৯০ ॥ ১২ ॥

টীকা ।—যোগ্যানুপলক্ষিবরোধমাশক্তে—নৰ্ষিতি । ইহেতি পুরুষাধিনির্দেশঃ । শক্তিঃ বিরোধং নিরাকরণোতি—নৈব দোষ ইতি । উপপন্তিমেন দৰ্শযতি—অধিদৈবমিতি ॥ ৩৯০ ॥ ১২ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—‘পুরুষো বৈ অঘিঃ গৌর্তম’ ইত্যাদি । হস্তমস্তকাদি-যুক্ত পুরুষ হইতেছে চতুর্থ অঘি ; বিবৃত মুখই তাহার ( পুরুষাধিগ্র ) সমিধ ; কেন না, অঘি যেমন কাঞ্চ দ্বারা দীপ্তি পায়, তেমনি পুরুষও বিবৃত মুখ দ্বারাই বাক্যব্যবহারে ও অধ্যয়নাদি কার্য্যে দীপ্তি ( প্রকাশ ) পাইয়া থাকে । প্রাণ তাহার ধূম ; কারণ, কাঞ্চ হইতে উত্থান উভয়েরই তুল্য ; প্রাণও মুখ হইতেই উত্থিত হয় । অভিব্যঙ্গকতা বা প্রকাশকতৎ ধৰ্ম্ম সমান বলিয়া বাক—শব্দ তাহার অর্চিঃ ( শিখাস্থানীয় ) ; কেন না, অঘিশিথা যেন্নপ বস্তুপ্রকাশক, শব্দও তেমনি বস্তুব্য বিষয় প্রকাশ করিয়া থাকে । উপশম বা প্রকাশাশ্রয়ত্ব ধৰ্ম্ম সমান থাকায়, চক্ষু তাহার অঙ্গারসমূহ । শ্রবণেন্দ্রিয় তাহার বিশ্ফুলিঙ্গসমূহ ; কারণ, উভয়েরই বিক্ষেপ ধৰ্ম্মটী সমান । সেই পুরুষাধিতে দেবগণ অন্ন আহতি প্রদান করিয়া থাকেন ।

তাজ, এই পুরুষাধিতে কথনও ত দেবগণকে হোম করিতে দেখা যাব

ना ; ना, इहा दोषाबहु हर ना ; कारण, येहेतु प्राण प्रतिरिओ देवता उपपन्न हइते पारें ; इन्द्रादि देवगण हइतेछेन इन्द्रियगणेर अधिदेवता ; ताहाराहि आवार देहमध्ये प्राणकूपे विराज करितेछेन ; ताहाराहि पुरुषे आहार्य अस्त्र निक्षेप करिया गाकेन । सेहि आहंति हइते रेतः प्राचुर्भृत हइस्ता थाके ; केन ना, रेतः बस्तौ अन्नेरहि परिणाम ॥ ३९० ॥ १२ ॥

योषा वा अग्निगोर्तम, तस्मा उपस्त्र एव समिल्लोमानि धूमो  
योनिरच्छिर्यदन्तः करोति तेहस्तारा अभिनन्दा विश्वलिङ्गा-  
स्तस्मिन्नेतस्मिन्नमेष्टे देवा रेतो जुह्वति, तस्मा आहृत्ये पुरुषः  
सन्तुष्टवति, म जावति यावज्जीवत्यथ यदा त्रियते—॥ ३९१ ॥ १३ ॥

**सत्त्वलार्थः १**—हे गोतम, योवा (स्त्री) वै अग्निः (पक्षमं होमाधि-  
करणम्) ; उपस्त्रः एव तस्माः (अग्निकूपाया योवायाः) समिः ; लोमानि धूमः ;  
योनिः (जननेन्द्रियम्) अर्चिः ; यत्र अन्तः करोति (मैथुनमाचरति), तेऽन्नाराः ;  
अभिनन्दाः (मैथुनस्वरूपात्राः) विश्वलिङ्गाः । तस्मिन् एतस्मिन्  
(योषाकूपे) अग्ने देवाः रेतः जुह्वति ; तस्मा आहृत्ये (आहृतेः) पुरुषः  
(हस्तपदादिसम्पन्नः देहः) सन्तुष्टवति । सः (पुरुषः) जीवति [तावत्  
प्राणाति], यावत् जीवति (देहस्थितिनिमित्तं कर्म यावन्तं कालं विग्रहते) । अथ  
(कर्मक्षयानन्तरम्), यदा त्रियते (मृत्युं प्राप्नोति)—॥ ३९१ ॥ १३ ॥

**शूलार्च्छान्द १**—हे गोतम, स्त्रीं हइतेछे पक्षम अग्निः ;  
उपस्त्रहि ताहार समिधि, लोमसमूह ताहार धूम ; योनि ताहार अर्चिः ;  
कबलित कर्ना वा मैथुन व्यापार ताहार अन्नारसमूह, क्षुद्र आनन्दसमूह  
ताहार विश्वलिङ्ग । सेहि एই अग्निते देवगण रेतः (शुक्र) आहृति  
प्रदान करेन ; सेहि आहृति हइते हस्तपदादिवृक्तुं पुरुष प्राचुर्भृत  
हय । यत्काल देहे अवस्थानयोग्य कर्म बर्त्तमान थाके, तावत् से  
जीवित थाके ; ताहार पर यथन मृत्युप्राप्त हर ॥ ३९१ ॥ १३ ॥

**शाक्तरूपात्मम् १**—योषा वा अग्निगोर्तम । योषेति स्त्री पक्षमो  
होमाधिकरणम् अग्निः ; तस्मा उपस्त्र एव समिः ; तेन हि सा समिध्यते ;  
लोमानि धूमः, तद्धानसामान्ताः । योनिरच्छिः, वर्णसामान्ताः ; यदन्तः करोति  
तेऽन्नाराः ; अन्तःकरणं मैथुनव्यापारः, तेऽन्नाराः, वीर्योपशमहेतुभ-

সামান্তাং ; বীর্যাদ্যপশমকারণং মৈথুনম্, তথা অঙ্গারভাবঃ অগ্নেরপশমকারণম্ । অভিনন্দাঃ সুখস্বার্থাঃ ক্ষুদ্রসামান্তাদ্বিশ্ফুলিঙ্গাঃ । তস্মিন্মৈথুনে জুহুতি । তস্মা আহতেঃ পুরুষঃ সন্তুষ্টিতি ।

এবং ত্য-পর্জন্যায়-লোক-পুরুষ-বোধাগ্নিশু ক্রমেণ হুৱমানাঃ শ্রদ্ধা-সোমবৃষ্ট্যান্ন-  
রেতোপাখ্যেন সুলভারতনাক্রমমাপত্তমানাঃ শ্রদ্ধাশব্দবাচ্যা আপঃ পুরুষবৃষ্টবাচ্যং  
শরীরমারভন্তে । এং প্রশংসচতুর্থং “বেথ বতিদামাহত্তাং হত্তারামাপঃ পুরুষবাচো  
ভূত্বঃ সমুখায় যদন্ত্বা ত” ইতি, স এব নির্দীশঃ—পঞ্চমামাহতে যোগাদ্বৈ হত্তারাং  
রেতোভূত! আপঃ পুরুষবাচো ভবন্তোতি । স পুরুষঃ এবৎক্রমেণ জাতে জাবতি;  
কিন্তু কালমিত্তায়ে—যামজ্ঞীবতি যাবদাগ্নিশু শরীরে ত্রিতীয়বিস্তু কর্ম  
বিস্তুতে, ত্যবদিত্যাদাঃ । অপ তৎক্ষেত্রে যদঃ বর্ণন্য কালে প্রিয়তে—॥ ৩১ ॥ ১৩ ॥

টা. ।—তত্ত্ব আঁচ্ছে প্রথম সামুদ্রিক বাক্য যাবদ্যোর্যাঃ—..। মতি । পঞ্চাগ্নি-  
দর্শনমূল্যপূর্ণপুরুষক্রমে প্রয়তেপ্রয়োগ দশতি—য প্রশংস টা. । নির্মিতপ্রাকারমস্মুবন্তি  
—পক্ষযোর্ধ্বতি । যথোভূমীত্যা তাতে দেহে কথং প্রক্ষমত্ব ডামেবাস্তো নিয়মতে, তত্ত্বাত—  
স পুরুষ ইতি পঞ্চাগ্নিশুরেণ জাতোঽপিলঃচোত্তু, লোকান্নেতি ধাতুশিক্ষে ষষ্ঠীগ্নি-  
সন্তাহত্বিকরণঃ পঞ্চোত্তু—ত্যাপতি । শীদগামিতকপ্রয়োজনাঃ ॥ ৩১ ॥ ১৩ ॥

**ভাষ্যাবুৰ্বাৰু**—‘যোদ্ধ বৈ অগ্নি গোতুম’ উত্তোৰ্য । যোদ্ধ অর্থ—  
স্তু। স্তুই পঞ্চম তোমের অধিকরণস্বত্ত্বাদ অগ্নি; উপত্থ ভাগার সংবিধঃ কারণ,  
ভাগ দারাত বোধাগ্নি উদ্বোধিত হইয়া থাকে । লোকস্মৃত ভাগার ধূম; কারণ,  
কাঠ হইতে যন্মধ্য ধূম উৎপত্ত থয়, তজ্জন্ম উপত্থ হইতেও গোব উৎপন্ন হন । যোনি  
ভাগার অঙ্গিঃ; কেন ন, উভয়ের মধ্যে বর্ণগত সাদৃশ্য আছে । আর উহা যে,  
অস্তুহে করে, তাহাই অঙ্গারভাবশি । এবাবে অস্তুতে করা অর্থ—মৈগুন ক্রিয়া;  
তাহাই বীর্য প্রশমন করে বলিয়া অঙ্গারভাবাত্ম । মৈথুন দেনেন বীর্য প্রশমনের  
কারণ, তেমনি অঙ্গারভাবও অগ্নির উপশমের হেতু । অভিনন্দসমূহ অর্থাং তদুৎপন্ন  
ক্ষুদ্র সুগ সকল, ক্ষুদ্রস্তুপ সাদৃশ্য বশতঃ বিশ্ফুলিঙ্গস্তুপ । দেবগণ সেই বোবা-  
অগ্নিতে রেতঃ ( শুক্র ) আহতি প্রদান করেন; সেই আহতি হইতে পুরুষ ( স্তুল  
দেহ ) প্রাদুর্ভূত হইয়া থাকে ।

শ্রদ্ধাপদবাচ্য অপসমূহ এইকাপে ত্য-পর্জন্য-পৃথিবী পুরুষ ও ঘোৰাকুপ অগ্নিতে  
ঘগোক্ত ক্রমান্তসারে আহত হইয়া, শ্রদ্ধা ‘সোম বৃষ্টি অম্ব ও রেতোকুপে ত্রুটিক  
সুলভা প্রাপ্ত হইয়া পরিশেষে পুরুষপদবাচ্য শরীর সমুৎপাদন করিয়া থাকে ।  
‘তুমি জান কি, অপসমূহ যে-সংখ্যক আহতিতে আহত ( প্রক্ষিপ্ত ) হইয়া, পুরুষ-

পদবাচ্যরূপে উৎপন্ন হইয়া কথা বলিয়া থাকে ?' এই বে, চতুর্থ প্রশ্ন ছিল, এখানে সেই প্রশ্নের উভয়ের বলা হইল যে, বোবা অগ্নিতে পঞ্চমী আহুতি আছত হইলে পর, অপ্সমুহ শুক্ররূপে পরিণত হইয়া পুরুষপদবাচ্য হইয়া থাকে—পুরুষ-সংজ্ঞা লাভ করিয়া থাকে । সেই পুরুষ যথোচ্চ ক্রমানুসারে জন্মলাভের পর জীবিত থাকে, অর্থাৎ বর্তমান দেহে অবস্থানের নিমিত্ত স্বীকৃত প্রাক্তন কর্ষ্ণ যতকাল বিশ্বমান থাকে, ততকাল । অতঃপর সেই কর্ষ্ণ ক্ষয় হইলে পর, বে সময়ে মৃত হয় ॥ ৩৯১ ॥ ১৩ ॥

অথেনমগ্নয়ে হরন্তি তস্যাগ্নিরেবাগ্নির্ভবতি সমিৎ সমিদ্ধুমো  
ধূমোহর্চিরচিরঙ্গারা অঙ্গারা বিশ্ফুলিঙ্গ। বিশ্ফুলিঙ্গাস্তস্মিন্নে-  
তস্মিন্নঘো দেবাঃ পুরুষং জুহুতি, তস্যা আহুত্যে পুরুষো  
ভাস্তৱবর্ণঃ সন্তুবতি ॥ ৩৯২ ॥ ১৪ ॥

**সর্বলার্থঃ ১**—অথ ( ঘরণাং পরম ) এনং ( মৃতং পুরুষং ) অগ্নে হরন্তি  
( অগ্নি-সৎকারার্থং নয়ন্তি ) [ জ্ঞাতব্যঃ ] । তস্য ( মৃতস্য ) অগ্নিঃ এব অগ্নিঃ ভবতি,  
[ ন তত্ত্ব অগ্নিভাবঃ পরত্ব আরোপ্যতে ইতি ভাবঃ ] ; সমিৎ [ এব ] সমিৎ ;  
ধূমঃ ধূমঃ ; অর্চিঃ অচিঃ, অঙ্গারাঃ অঙ্গারাঃ, বিশ্ফুলিঙ্গাঃ বিশ্ফুলিঙ্গাঃ ; [ ন পুন-  
রুত্ব আরোপাপেক্ষা অস্তি ] । তস্মিন্ন এতস্মিন্ন অগ্নে দেবাঃ পুরুষং ( মৃতং )  
জুহুতি ; তস্যাঃ আহুত্যে ( আহুতেঃ ) পুরুষঃ ( অগ্নিক্ষিপ্তঃ ) ভাস্তৱবর্ণঃ  
( ঈষমৌহিতঃ ) সংভবতি ॥ ৩৯২ ॥ ১৪ ॥

**মূলোন্মুক্তাদ্য ১**—মৃত্যুর পর জ্ঞাতিগণ এই মৃত পুরুষকে  
অগ্নির উদ্দেশে লইয়া যায় ; সেখানে অগ্নিই তাহার অগ্নি, ধূমই  
ধূম, অর্চিই অর্চিঃ, অঙ্গার সমূহই অঙ্গার, বিশ্ফুলিঙ্গসমূহই বিশ্ফুলিঙ্গ-  
রাশি হয় । সেই এই অগ্নিতে দেবগণ ঐ মৃত পুরুষকে আহুতি  
প্রদান করেন ; সেই আহুতি হইতে পুরুষ ভাস্তৱবর্ণ ( ঈষৎ  
রক্তবর্ণ ) প্রাপ্ত হইয়া থাকে ॥ ৩৯২ ॥ ১৪ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ১**—অথ তদা এনং মৃতমগ্নয়ে অগ্ন্যর্থমেব অস্ত্যাহুত্যে  
হরন্তি ঋত্বিজঃ ; তস্যাহুতিভূতস্য প্রসিদ্ধোহগ্নিরেব হোমাধিকরণম্, ন পরি-  
কল্প্যাহগ্নিঃ । প্রসিদ্ধৈব সমিৎ সমিৎ ; ধূমো ধূমঃ ; অর্চিঃ অর্চিঃ ; অঙ্গারাঃ  
অঙ্গারাঃ, বিশ্ফুলিঙ্গাঃ বিশ্ফুলিঙ্গাঃ ; যথাপ্রসিদ্ধমেব সর্বমিত্যর্থঃ । তস্মিন্ন পুরুষ-

মন্ত্যাহতিঃ জুহতি। তস্মা আহতৈ আহতেঃ পুরুষো ভাস্তুরবণঃ অতিশয়-  
দীপ্তিশান् নিষেকাদিভিরন্ত্যাহত্যাত্মেঃ কর্ম্মতিঃ সংস্কৃতত্ত্বাং, সন্তুষ্টি নিষ্প-  
ত্ততে ॥ ৩৯২ ॥ ১৪ ॥

টীকা।—বক্ষ্যমাণকৌটাদিদেহব্যাবৃত্তে ভাস্তুরবণিশেবাম্। দীপ্ত্যতিশয়বন্ধে হেতুশাহ—  
নিষেকাদিভিরিতি ॥ ৩৯২ ॥ ১৪ ॥

**ভাস্ত্যানুবাদ ।**—তাহার পর, ধৰ্ম্মিকগণ তখন এই মৃতব্যক্তিকে অগ্নির.  
অগ্ন অর্থাং অন্ত্যাহতি বা অন্ত্যেষ্টি ক্রিয়ার নিমিত্ত লইয়া যায়। আহতিস্বরূপ  
সেই ব্যক্তির সমন্বে লোকপ্রসিদ্ধ অগ্নিই হোমের অধিকরণ, কিন্তু স্বতন্ত্র অগ্নি  
কল্পনা করিতে হৱ না; প্রসিদ্ধ সমিধ্ব সমিধ্ব; ধূমই ধূম; অর্চিই অর্চিঃ;  
অঙ্গারসমূহই অঙ্গারঘাণি; এবং প্রসিদ্ধ বিশুলিঙ্গই বিশুলিঙ্গ; এ সমস্তই  
লোকপ্রসিদ্ধি অনুসারে গ্রহণ করিতে হইবে। সেই অগ্নিতে মৃত ব্যক্তিকে অস্তিম  
আহতিস্বরূপে হোম করিবা থাকে। সেই আহতির দর্শন সেই পুরুষ ভাস্তুরবণ  
অর্থাং গর্ভাধান হইতে অন্ত্যাহতি—শুশানাস্ত কর্ম্মসমূহ দ্বারা সংস্কৃত বা বিশোধিত  
হওয়ায় অতিশয় দীপ্তিশান্ হইয়া গাকে (১) ॥ ৩৯২ ॥ ১৪ ॥

তে যঁ এবমেতদ্বিদুর্যো চামী অরণ্যে শ্রদ্ধাঃ সত্যমুপাসতে,  
তেহচ্চিরভিসন্তবন্ত্যচ্ছেহহরহ্ন আপূর্যমাণপক্ষমাপূর্যমাণ-  
পক্ষাদযান্ ষণ্মাদানুদঙ্গাদিত্য এতি, মাসেভ্যে। দেবলোকং  
দেবলোকাদাদিত্যমাদিত্যাদৈহ্যতম, তান্ বৈহ্যতান্ পুরুষো  
মানস এত্য ব্রহ্মলোকান্ গময়তি, তেবু ব্রহ্মলোকেন্মু পরাঃ  
পরাবতো বসন্তি, তেষাং ন পুনরাবৃত্তিঃ ॥ ৩৯৩ ॥ ১৫ ॥

**সর্বলার্থঃ ।**—[ ইদানীং প্রথমপ্রশ্নোত্তরবুচ্যতে—“তে বে এবম্”  
ইত্যাদিনা । ] তে যে এবং ( যথোক্তক্লপেণ ) এতৎ ( পঞ্চাম্বিরহস্তঃ ) বিহুঃ;  
যে চ অমী ( বানপ্রস্থাঃ ) অরণ্যে শ্রদ্ধাঃ [ অবলম্ব্য ] সত্যঃ ( ব্রহ্ম হিরণ্য-

(১) তাংপর্য—ধৰ্মগণ বলিয়াছেন—“নিষেকাদি-শুশানাস্তো মন্ত্রেষ্ঠোদিতো বিধিঃ।  
তস্ম শাস্ত্রেবধিকারঃ স্তোঃ নাগ্নত্যেতি বিনিশ্চয়ঃ।” অর্থাং যাহার গর্ভাধান হইতে শুশান পর্যাপ্ত  
করণীয় কর্ম্মসমূহ মন্ত্রউচ্চারণপূর্বক সম্পাদিত হয়, পরজন্মে তাহারই অধ্যাত্ম শাস্ত্রে অধিকার জন্মে,  
অন্তের নহে। সেই নিয়মানুসারে এখানেও বুঝিতে হইবে যে, ঐক্যপ ক্রিয়া দ্বারা মৃত ব্যক্তির  
এমনই একটা লোকাতিশয় শক্তি সমূৎপন্ন হ্য যে, যাহা দ্বারা পরজন্মেও সে অতিশয় শক্তিশান্  
হইয়া সংসারে আইসে ।

गर्भाध्यः) उपासते, ते अर्चिः (अर्चिरभिमानिनीं देवताम् उत्तरायण-  
लक्षणां) अभिसन्तुष्टि (प्राप्तवस्ति); अर्चिषः (अर्चिःप्राप्त्यनन्तरं) अहः  
(दिवसाभिमानिनीं देवतां), अङ्गः (दिवसां परः) आपूर्यमाणपक्षम्  
(शुक्रपक्षम्), [अभिसन्तुष्टि]; आपूर्यमाणपक्षां आदित्यः (सूर्यः) षान् षट्  
मासान् [व्याप्त] उद्भृ (उत्तराभिमुखः सन्) एति (गच्छति), [तान् मासान्],  
मासेभ्यः देवलोकम्, देवलोकां आदित्यम्, आदित्यां बैद्यतम्,  
[अभिसंत्वन्तीति सर्वत्र सन्तुष्टः] । तान् बैद्यतान् (बिहुलोकगतान्  
विद्वः) मानसः पुरुषः एत्य ऋक्लोकान् गमनति (नवति); ते  
(ऋक्लोकगताः पुरुषाः) तेषु ऋक्लोकेषु पराः (उत्तमाः) परावतः  
(वৎसरान्) वसन्ति; तेषां पुनरावृतिः (इह लोके प्रत्यागमनं) न  
[भवति] ॥ ३९३ ॥ १५ ॥

**शूलाच्छान्दक १**—याहारा एই प्रकारे पक्षाग्निबिद्धा जानेन,  
एवं एই याहारा (वानप्रस्थगण) अरण्ये शक्तापूर्वक सत्याक्ष—  
हिरण्यगर्भेर उपासना करेन, ताहाराओ [देहपात्रे पर] प्रथमे  
अर्चिर—ज्योतिर अभिमानिनी देवतान् समीपे गमन करेन; अर्चिः  
हइते अहः (दिवसाभिमानिनी देवता), अहः हइते आपूर्यमाण पक्ष;  
आपूर्यमाण पक्षेर पर—सूर्य ये छय मास काल उत्तराभिमुखे गमन  
करेन, सेइ उत्तरायण छयमासे गमन करेन; सेथान हइते  
देवलोके, देवलोक हइते सूर्यलोके, एवं सूर्यलोक हइते  
बैद्यत. पुरुषेर समीपे गमन करेन। अतःपर मानस अर्थां शुक्र-  
शोणितसंयोग व्यतिरेके उत्पन्न ऋक्लोकवासी पुरुष आसिया  
ताहादिगके ऋक्लोके लहिया षान्; ताहारा ऋक्लोके षाइया  
अनेक वৎसर वास करेन; ताहादेर आर संसारे फिलिया  
आसिते हय ना ॥ ३९३ ॥ १५ ॥

**शाङ्कराभाष्यम् १**—इदानीं प्रथमप्रश्ननिराकरणार्थमाह—ते, के? षे  
एवं षथोऽक्तं पक्षाग्निदर्शनमेतद्विद्धः। एवं-शब्दादग्निसमिक्षा अर्चिराक्षार-  
विक्षुलितशक्तादिविशिष्टाः पक्षाग्निर्माणे निर्दिष्टाः; तान् एवमेतान् पक्षाग्नीन्  
विद्वरत्यर्थः । १

নহু অগ্নিহোত্রাত্মদর্শনবিষয়মেবেতৎ দর্শনম্। তত্ত্ব হি উক্তম् উৎক্রান্ত্যাদিপদাৰ্থবিট্কনিৰ্ণয়ে “দিবমেবাহ্বনীয়ং কুৰ্বাতে” ইত্যাদি; ইহাপি অমুৰ্বু লোকশাপ্তিভূম্; আদিত্যস্ত চ সমিত্বম্ ইত্যাদি বহু সাম্যম্; তস্মাত্ তচ্ছব্দমেবেতদর্শনমিতি। ন, যতিথ্যামিতি প্রশ্নপ্রতিবচনপরিগ্রহাত্; যতিথ্যামিত্যস্ত প্রশ্নস্ত প্রতিবচনস্ত যাবদেব পরিগ্রহঃ, তাবদেবেবংশদেন পরামৃষ্টুৎ যুক্তম্, অন্তথা প্রশ্নান্তর্ক্যাত্। ২

টীকা।—পঞ্চাগ্নিবিদো গতিঃ বিবক্ষুরভৱগ্রহমবতারযতি—ইদানীমিতি। বে বিজ্ঞে-হচ্ছিষ্যমভিসংভবমুক্তি সংবক্ষঃ। এবংশদস্ত প্রকৃতপঞ্চাগ্নিপরামৰ্শিভূম্ স্ফুটাকতৃৎ চোদয়তি—মিতি। এবমেতদ্বিজ্ঞানিতি শুভমেতদর্শনমিত্যুক্তঃ, তদবেদমিতি প্রত্যাভিজ্ঞাপকঃ দর্শযতি—তত্ত্ব হীতি। আদিপদবাদিতাৎ সমিধিবিত্যাদি সংগ্রহীতুং বৃক্ষীনাং ধূমত্বমহোহচিষ্ঠুমিত্যাদি গ্রহীতুং দ্বিতীয়মাদিপদম্। প্রত্যাভিজ্ঞাকলমাত—তত্ত্বাদিতি। প্রশ্নপ্রতিবচনবিষয়স্ত্রৈব পরামৰ্শাত্ প্রকৃতস্ত্রৈবংশদেন ষট্প্রশ্নীয়ঃ দর্শনমিতি পরামৃষ্টমিতি পরিচরতি—নেত্যাদিনা। সংগ্রহীতঃ পরিহারঃ বিবৃণোতি—যতিথামিত্যস্ত্রৈতি। ব্যাধিকরণে ষষ্ঠো। যাবদেব বস্তু-পরিগ্রহো বিষয় ইত্তার্থঃ। ষট্প্রশ্নীয়মেব বাবত্তিঃ দর্শনমত্ব পরামৃষ্টঃ চেতদা যতিথ্যামিতি প্রশ্নো বার্থঃ স্থাত্। ষট্প্রশ্নীনিলীতদর্শনশেষভুতদর্শনস্ত প্রশ্নাদৃতে প্রতিবচনসংভবাদিত্যাহ—অন্তথেতি। ১—২

নিজ্ঞতত্ত্বাচ সংজ্ঞ্যান্বাঃ অগ্নয় এব বক্তব্যাঃ। অগ্নি নিজ্ঞতমপাণ্ডুতে; যথাপ্রাপ্তস্ত্রৈবাহুবদনং যুক্তম্; ন তু “অসৌ লোকোহগ্নিঃ” ইতি; অথ উপ-এক্ষণার্থঃ; তথাপি আঘেনাস্ত্রেন চোপলক্ষণঃ যুক্তম্। শ্রত্যন্তরাচ, সমানে হি প্রকরণে ছান্দোগ্যাশ্চত্তে “পঞ্চাগ্নিন্বেদ” ইতি পঞ্চসংজ্ঞ্যান্ব। এবোপাদানাত্ অনগ্নিহোত্রশেবমেতৎ পঞ্চাগ্নিদর্শনম্। যত্তু সমিদাদিসামান্যম্, তদগ্নিহোত্রস্ত্র্যৰ্থমিত্যবোচাম; তস্মাত্ ন উৎক্রান্ত্যাদিপদাৰ্থবিট্কপরিজ্ঞানাদচিরাদি-প্রতিপত্তিঃ, এবমিতি প্রকৃতোপাদানেনাচিরাদিপ্রতিপত্তিবিদানাত্। ৩

কিংচ, পূর্বশ্চিন্ন গ্রহে প্রচয়শিষ্টতয়। নিশ্চিতত্ত্বাত্মবচ্ছিন্নাঃ সাংপাদিকাগ্নয় এবাত্রেবংশদেন পরামৃষ্টমুচ্চিতা ইত্যাত—নিজ্ঞতত্ত্বাচেতি। অগ্নিহোত্রপ্রকরণে নিজ্ঞতমেবাগ্ন্যাদি পূর্বগ্রহে-হপ্যনৃত্যতে। তথা চাগ্নিহোত্রদর্শনমবাবহিতমেবংশদেন কিঃ ন পরামৃষ্টমিতি শক্তে—অথেতি। অগ্নিহোত্রদর্শনং পূর্বগ্রহেহনৃত্যতে চেতৎপ্রকরণে আপ্তঃ জ্ঞানমত্ত্ববৈবাস্তুরিক্ষাদে-রগ্যত্রান্তবদনং স্থাত্, ন তু তবৈপরীত্যেন্মুবদনং যুক্তম্। অনুবাদস্তু পুরোবাদসাপেক্ষস্থাত্। ন চাত্রাস্তুরিক্ষাদ্যনৃত্যতে, তস্মাদেবংশদেন নাগ্নিহোত্রপরামৰ্শীতি পরিহরতি—যথাপ্রাপ্তস্ত্রেতি। দ্বালোকাদিবাদস্তাস্তুরিক্ষাদ্যপলক্ষণার্থস্থাত্ পূর্বস্থান্তুবাদসংভবাদেবংশকস্তাগ্নিহোত্রবিষয়স্তিস্তুরিতি চোদয়তি—অথেতি। প্রাপকাভাবাত্পলক্ষণপঞ্চাযোগেৎপাঞ্জীকৃত্য পঞ্চাগ্নিনির্দেশ-বৈরর্থ্যেন দূৰয়তি—তথাপীতি। ইত্যেচ স্বতন্ত্রমেব পঞ্চাগ্নিদর্শনমেবংশদপরামৃষ্টমিত্যাহ—

श्रत्युत्तराचेति । समिदादिनाम्यदर्शनादग्निहोत्रदर्शनशेषद्भूत्वेतदर्शनमित्युत्तमनुष्ठ दूषयति—  
यस्त्यादिना । अबोचामाग्निहोत्रस्त्र्युत्तरादग्निहोत्रात्मेत्वे कार्यमित्युत्तमित्यत्रेति शेषः ।  
एवंशकेनाग्निहोत्रपरामर्शासंभवे फलितमाह—तत्पादिति । तत्त्वार्थमेव सूटयति—  
एवमितीति । प्रकृतं पक्षाग्निदर्शनं, तत्त्वमित्युत्तरं, तत्पादामित्यरादिप्रतिपत्तिर्केवल-  
कर्मणामिताथः । ३

के पुनर्ष्टे, वे एवं विद्धः? गृहस्ता एव । ननु तेवां यज्ञादिसाधनेन  
थूमादिप्रतिपत्तिर्बिधिःसिता; न, अनेवंयज्ञादिवपि गृहस्तानां यज्ञादि-  
साधनोपपत्तेः । भिक्षु-वानप्रस्त्रोच्च अरण्यसहक्षेत्रे ग्रहणात्, गृहस्तकर्मसम्बद्ध-  
त्वाच्च पक्षाग्निदर्शनस्य । अतो नापि ऋक्षारिणः ‘एवं विद्धः’ इति गृहस्ते;  
तेवां तु उत्तरे पर्याप्तेः प्रवेशः, स्वतिप्रामाण्यात्—

“अष्टार्णात्तिसहस्राणामृदीणामूल्यरेतसाम् ।

उत्तरेणार्यग्नेः पत्तास्तेष्ट्युत्तरं हि भेदिरेऽहं ॥” इति ।

तत्पाद वे गृहस्ता एवमग्निजोत्तरस्त्र्युत्तरात्—इत्येवं त्रयेण अग्निभ्यो  
जातः अग्निक्लप इत्येवं मे विद्धः, ते च, मे चामी अरण्ये वानप्रस्ताः  
परिआजकाश्च अरण्यनिष्ठाः, श्रद्धाः श्रद्धायुक्ताः सन्तः, सत्यं त्रन्त त्रिरण्य-  
गर्भाह्नानम् उपासते, न पुनः श्रद्धाः चापासते, ते सर्वे अर्चिरभि-  
सन्तवन्ति । ४

प्रश्नपूर्वकम् वेदित्विशेषं निर्दिष्टति—के पूनरितादिना । गृहस्तानां यज्ञादिना  
पितृवान्प्राप्तेऽक्ष्युग्राण्यात् न देवयानपर्यग्नेषोऽस्त्वाति श्वस्ते—नविति । पक्षाग्निविदाः  
गृहस्तानां देवयाने पथ्यधिकारस्तद्विताना तु तेषामेव यज्ञादिना पितृवान्प्राप्तिरिति  
विभागोपपत्तेन वाक्यशेषविरोधोऽस्त्वाति समाधते—नेतोदिना । एवं विद्वरिति सामान्य-  
वचनात् पूर्वराजकादेवपात्र ग्रहणं शादिति चेत्तोत्तर-भिक्षुवानप्रस्त्रोचेति । विधान-  
मस्त्रेण तयोराहुर्मार्गे अवेशान् पक्षाग्निविषयत्वेन ग्रहणं पूनराप्तिरित्यर्थः । गृहस्तानामेव  
पक्षाग्निविदाः तत्र ग्रहणमितात्र हेतुरुमाह—गृहस्तेति । ऋक्षारिणाः तत्त्वात्त्वग्रहणं भविवृत्ति,  
नेतोदाह—तत्र इति । पक्षाग्निदर्शनस्य गृहस्तकम्बसंवक्तादेवेत्येतत् । कथं तर्हि नैष्टिकत्रक्ष-  
चारिणां देवयाने पर्याप्तेऽस्त्राह—तेषां इति । अर्धम् संवर्ती यः पत्तास्त्रमासाद्य  
तेनोत्तरेण पर्याप्ताः, ते यथोत्तसंथ्या अष्टाः सापेक्षमवृत्तयः आप्ता इति स्मृत्यर्थः । आश्रमास्त्र-  
राणां पक्षाग्निविषयत्वेनात्माग्रहणे फलितमाह—तत्पादिति । अग्निजस्त्रे फलितमाह—अग्न्य-  
पत्यमिति । अग्निजस्त्रः साधयति—एवमिति । अग्न्यपत्यस्त्रे किं शास्त्राह—अग्नीति  
इत्येवं ये गृहस्ता विद्वस्ते चेति योजना । अरण्यः स्त्रीजनासंकीर्णे देशः । परिआजका-  
चेति त्रिदण्डिनो गृहस्तेष्टेष्वामेवणाभ्यो वृद्धितानां समग्रं ज्ञाननिष्ठानां देवयाने पथ्य-  
अवेशात्, आश्रममात्रनिष्ठा वा, तेहपि गृहस्तविति द्रष्टव्यम् । श्रद्धापि व्यमुपास्ता कर्मस्त्र-

অবশাদিত্যাশক্য প্রত্যয়মাত্রস্ত সাপেক্ষভাস্তুপপত্রেবমিত্যাহ—ন পুনরিতি। সর্বে  
পঞ্চাগ্নিবিদঃ সত্যব্রহ্মবিদশ্চেত্যর্থঃ । ৪

যাৰৎ গৃহস্থাঃ পঞ্চাগ্নিবিদ্বাঃ সত্যং বা ব্ৰহ্ম ন বিদ্বঃ, তাৰৎ শ্রান্তাছতি-  
ক্রমেণ পঞ্চম্যাম্ আছতো হতায়াং ততো ঘোৰাঘোৰ্জাতাঃ, পুনর্লোকং  
প্ৰত্যুখায়িনোহগ্নিহোত্রাদিকৰ্ম্মানুষ্ঠাতারো ভবন্তি; তেন কৰ্মণা খূমাদিক্রমেণ  
পুনঃ পিতৃলোকম্, পুনঃ পৰ্জন্যাদিক্রমেণ ইমমাবৰ্তন্তে; ততঃ পুনর্ঘোৱাঘোৰ্জাতাঃ  
পুনঃ কৰ্ম কৃত্বা—ইত্যেবমেব ঘটীবস্ত্রবৎ গত্যাগতিভ্যাং পুনঃ পুনরাবৰ্তন্তে । ৫

বিনাপি বিচাবলমচ্ছিরভিসংপত্তিঃ শাদিতি চেন্নেত্যাহ—যাৰদিতি। কৰ্ম কৃত্বা গোকং  
প্ৰতুৰুখায়িন ইতি পূৰ্বেণ সংবন্ধঃ। কেবলকৰ্ম্মণাং দেবযানমার্গপ্রাপ্তিৰ্বৃত্তীভূতঃ নিগময়তি—  
ইত্যেবমেবেতি । ৬

যদা তু এবং বিদ্বঃ, ততো ঘটীবস্ত্রভূমণাদ্বিনিৰ্মুক্তাঃ সন্তঃ অচ্ছিরভিসন্তবন্তি;  
অচ্ছিরিতি নাগ্নিজ্ঞালামাত্রম্, কিং তর্হি? অচ্ছিরভিমানিত্যচিঃশব্দবাচ্যা দেবতা  
উত্তরমার্গলক্ষণা; তামভিসন্তবন্তি। ন হি পরিব্রাজকানামগ্ন্যচিদ্বৈব  
সাক্ষাৎসম্বন্ধোহন্তি; তেন দেবতৈব পরিগৃহ্ণতে অচিঃশব্দবাচ্যা। ততঃ  
অহন্দৈবতাম্; অৱলকালনিৱাস্তুপপত্রেৰহঃশব্দোহপি দেবতৈব; আযুৰঃ  
ক্ষেত্ৰে হি মৱণম্; নহি এবংবিদ। অহংতৈব গৰ্ত্তব্যামিতি অহৰ্মৱণকালো নিয়ন্তঃ  
শক্যতে; ন চ রাত্রৌ প্ৰেতাঃ সন্তঃ, অহঃ প্ৰতীক্ষণ্টে; “স যাৰৎ  
ক্ষিপ্যেন্মনস্তাৰদাদিত্যং গচ্ছতি” ইতি শ্রুত্যন্তুরাং । ৬

বিদ্বমেব দেবযানপ্রাপ্তিমুপসংহৃতি—যদা হিতি। নয়চিঃশা ভালাঙ্গনোহৈৰ্যাত্ম-  
দভিসংপত্তিৰ্ব ফলায় কল্পতে, ত্বাহ—অচ্ছিরিতীতি। অচিঃশব্দেন যথোক্তদেবতাগ্রহে  
লিঙ্গমাহ—ন হীতি। অতোহচিদ্বৈবতায়াঃ সকাশাদিতি যাৰৎ। অহঃশব্দস্ত কালবিষয়জ্ঞ-  
শুভ্রদোষাভাবাদিতি চেন্নেত্যাহ—মৱণেতি। নিয়মাভাবমেব ব্যনক্তি—আযুৰ ইতি। বিষ-  
য়বিষয়ে নিয়মমাণক্ষাহ—ন হীতি। নহু রাত্রৌ মৃত্যোহপি বিহানহৱপেক্ষ ফলী সংপত্ততে,  
নেত্যাহ—ন চেতি । ৬

অহঃ আপূর্যমাণপক্ষম্, অহন্দৈবতয়া অতিবাহিতাঃ আপূর্যমাণপক্ষদেবতাঃ  
প্ৰতিপত্তন্তে শুক্লপক্ষদেবতামিত্যেতৎ। আপূর্যমাণপক্ষাং, যান् ষণ্মাসান্  
উদ্ভুত উত্তরাং দিশমাদিত্যঃ সবিতা এতি, তান् মাসান্ প্ৰতিপত্তন্তে,  
শুক্লপক্ষদেবতয়াতিবাহিতাঃ সন্তঃ। ষণ্মাসনিতি বহুচন্দ্ৰ সভ্যচারিণ্যঃ  
বড়ুত্তৰামণদেবতাঃ; তেভ্যঃ মাসেভ্যঃ ষণ্মাসদেবতাভিৰতিবাহিতাঃ  
দেবলোকাভিমানিনীং দেবতাঃ প্ৰতিপত্তন্তে। দেবলোকাদাদিত্যম; আদি-  
ত্যাং বৈহ্যতঃ বিহ্যদভিমানিনীং দেবতাঃ প্ৰতিপত্তন্তে; বিহ্যদেবতাঃ প্ৰাপ্তান্

ब्रह्मलोकवासी पुरुषः ब्रह्मण मनसा स्तुः मानसः कश्चिं एत्य आगत्य  
ब्रह्मलोकान् गमयति; ब्रह्मलोकानिति अधरोत्तरभूमिभेदेन भिन्ना इति  
गम्यते, बहुचन्प्रयोगात् उपासनतारतम्योपपत्तेष्च । तेन पुरुषेण  
गमिताः सन्तः, तेषु ब्रह्मलोकेषु पराः प्रकृष्टाः सन्तः स्वरम् परावतीः प्रकृष्टाः  
समाः संवृत्सरान् अनेकान् वसन्ति; ब्रह्मगोत्त्वेनकान् कल्पान् वसन्तीत्यर्थः । ७

तेषां ब्रह्मलोकं गतानां नास्ति पुनरावृत्तिः—अस्मिन् संसारे न पुन-  
रागमनम्, ‘इह’ इति शाथास्त्ररपाठां । इहेति आकृतिमात्रग्रहणमिति चेत्,  
‘शोभृते पौर्णमासीम्’ इति यद्युपायः; न, इहेति विशेषणानर्थक्यां; यदि हि  
नावर्त्तन्ते एव, इहग्रहमनर्थकिमेव स्तां; “शोभृते पौर्णमासीम्” इत्यत्र  
पौर्णमास्ताः शोभृतस्त्रमनुकृतं न ज्ञायते, इति युक्तं विशेषरित्युम्; न हि तत्र  
श-आकृतिः शब्दार्थे विद्यते, इति शःशब्दे निरर्थक एव प्रयुज्यते; यत्र तु  
विशेषण-शब्दे प्रेषुक्ते अविद्यमाणे विशेषणकलः चेत् गम्यते, तत्र युक्तो  
निरर्थकस्त्रेनोऽन्तर्ष्टुः विशेषणकृदः, न तु सत्याः विशेषणकलाबगतो ।  
तस्मादस्त्रां कल्पादूर्जमावृत्तिर्गम्यते ॥ ३९३ ॥ १५ ॥

एकश्लेषे ब्रह्मलोके कपां बहुचन्प्रयोगादिति संवक्तुः । अत्र ब्रह्मलोका विशेष्यत्वेन गृह्णन्ते । बहुचन्प्रयोगत्वे  
हेतुत्रमाह—उपासनेति । कल्पदोहडावास्त्रकल्पविषयः । तेषामिह न पुनरावृत्तिरिति  
कचिंपाठादप्तित्यादिव्याख्यानमयुक्तिरिति शक्ते—इहेति । यथा शोभृते पौर्णमासीं  
शज्जेतेताकृतिः पौर्णमासीशक्तार्थः । शोभृतस्त्रं च न व्यावर्तकं, पौर्णमासीपदलक्ष्येष्टः  
अतिपद्मेव कर्तव्यतानियमां, तथेहाकृतेरिहशक्तार्थान्निरुक्तैश्चैवानावृत्तिरित्यात्र सिध्यतीत्यर्थः ।  
परिहरति—नेत्यादिना । परोक्तं दृष्टास्त्रं विघटयति—शोभृतहेति । कृतसंश्लारद्विवसापेक्ष्यं  
हि शोभृतस्त्रं, पौर्णमासीदिने चातुर्श्वास्त्रेष्टौ कृतायां कदा पौर्णमासीष्टिः कर्तव्योति विना वचनं  
न ज्ञायते, तत्र शोभृतस्त्रं विशेषणं भवत्याश्वव्यावर्तकं, तद्विद्वेष्टि विशेषणपि व्यावर्तकमेवेति  
नात्यन्तिकानावृत्तिरित्यर्थः । यत् पौर्णमासीशक्तव्याकृतिरित्यात्रापि शक्तार्थोहपि  
काचिदाकृतिरित्यात्रापि कृताव्यावर्तकः शोभृतशब्दे नैव प्रयुज्यते । तथाऽपि विशेषणकृता  
व्यावर्तकस्त्रावश्वकमित्यर्थः । श्वविरमाकाशमित्यादौ व्यावर्त्याभावेहपि विशेषणप्रयोगवदापि  
विशेषणं श्वकपात्रवादमात्रमित्याशक्याह—यत्र त्रिति । विशेषणकलमूपसंहरति—तस्मादिति ॥ ३९३ ॥  
१५ ॥

**तात्त्वानुवाद १**—এখন প্রথম প্রশ্নের উত্তর নিরূপণার্থ বলিতেছেন—  
তাহারা ; তাহারা কাহারা ? না, যাহারা’ উক্তপ্রকারে এই পঞ্চামিবিজ্ঞান

জানেন। এখানে ‘এবম্’ শব্দ থাকায় বুঝিতে হইবে যে, অগ্নি, সমিধ়, ধূম, অচ্ছি, অঙ্গার, বিশ্বলিঙ্গ ও শ্রকাপ্রভৃতিবিশিষ্ট যে পঞ্চাগ্নি নির্দিষ্ট হইয়াছে, সেই এই পঞ্চাগ্নি যাঁহারা জানেন, তাঁহারা। ১

তাল, এই দর্শনটী (বিজ্ঞানটী) হইতেছে নিশ্চয়ই অগ্নিহোত্র্যাগের আহতি-বিষয়ক দর্শন। সেখানে উৎক্রমণ প্রভৃতি ছয়টী বিষয়ের নিরূপণ প্রসঙ্গে বলা হইয়াছে যে, ‘দ্যুলোককেই আহবনীয় (হোমাধার) করিয়া থাকে’ ইত্যাদি; এখানেও ঐ দ্যুলোকের অগ্নিভূ এবং আদিত্যের সমিধ্বভাব প্রভৃতি অনেকগুলি বিষয়ের সাদৃশ্য রহিয়াছে; অতএব মনে হয় যে, এই দর্শনটী পূর্বোক্ত ষট্ট পদার্থ-দর্শনেরই শেষ বা অঙ্গস্বরূপ। না, তাহা হইতে পারে না; বেহেতু এখানে ‘বতিথ্যাম্’ ইত্যাদি প্রশ্নের প্রতিবচন বা উত্তর প্রদান করা হইয়াছে; অতএব যে পর্যন্ত গ্রহণ করিলে ‘বতিথ্যাম্’ এই প্রশ্নের প্রতিবচন ধরা যাইতে পারে, ‘এবম্’ শব্দে সেই পর্যন্ত বিষয় গ্রহণ করাই উচিত; তাহা না হইলে, অর্থাৎ এই বাক্যটী ঐ প্রশ্নের উত্তরবাক্য না হইলে, এক্লপ প্রশ্নই নির্থক হইয়া যাব। ২

বিশেষতঃ অগ্নিহোত্রপ্রকরণে দখন ষট্টসংখ্যা নির্দিষ্টই রহিয়াছে, তখন এখানে পূর্বে অনিদ্বারিত পঞ্চবিধি অগ্নির কথা বলাই আবশ্যিক হইতেছে। আর যদি বল, পূর্বে (অগ্নিহোত্রপ্রকরণে) নির্দ্বারিত গাকিলোও এখানে তাহার অনুবাদ (কথিতের পুনঃ কথন) করা হইতেছে; তথাপি যথা প্রাপ্তেরই অর্থাৎ পূর্বে বাহা দ্বেক্ষণে উক্ত হইয়াছে, এখানেও তাহারই সেইক্ষণে অনুবাদ করা যুক্তিসংগত হইত, কিন্তু ‘অর্সৌ লেকোংগ্রিঃ’ বলা উচিত হইত না। যদি বল, ইহা কেবল সেই ষট্ট পদার্থেরই উপলক্ষণার্থ (প্রতৌত্তির জন্য) কৃত হইয়াছে; তথাপি আদি বা অস্তিম বাক্যে উপলক্ষণ করাই যুক্তিসংগত, [‘কিন্তু মধ্যবর্তী বাক্য দ্বারা উপলক্ষণ করা সঙ্গত নহে’]। শ্রত্যন্তরও ইহার অপর কারণ; ছান্দোগ্যোপনিষদে ঠিক ইহার অনুক্লপ প্রকরণে ‘পঞ্চাগ্নীন্বেদ’ এই বাক্যে পঞ্চ সংখ্যারই স্পষ্ট উল্লেখ রহিয়াছে; অতএব এই পঞ্চাগ্নি-দর্শনটী অগ্নিহোত্র-বাগের শেষ বা অধীন হইতে পারে না। এখানে যে, অগ্নি ও সমিধ্ব প্রভৃতি অগ্নিহোত্র-বাগের সমান ধর্ম নিরূপিত হইয়াছে, তাহা কেবল ঐ অগ্নিহোত্র-বাগেরই স্তুতির নিমিত্ত, (শেষত্ব জ্ঞাপনের জন্য নহে)। এই জন্যই এখানে ‘এবৎ’ শব্দ দ্বারা স্বতন্ত্রভাবে পূর্বোক্ত পঞ্চাগ্নি-বিশ্বার সহিত সম্বন্ধ গ্রহণ করা হইয়াছে, এবং তাহা হইতেই অচিকিৎসাদিপথে গতি বিহিত হইয়াছে;

সেই হেতু বুঝিতে হইবে যে, উৎক্রমণাদি ষষ্ঠপদাৰ্থ-বিজ্ঞানে অচ্চিৱাদি পথ প্রাপ্ত হওয়া যাব না। ৩

যাহারা এইজন্ম জানে ; তাহারা কাহারা ? গৃহস্থগণই তাহারা। ভাল, তাহাদের সম্বন্ধে ত যজ্ঞাদি সাধনাহৃষ্টানের ফলে ধূমাদি-পথের ( দক্ষিণায়ন ) প্রাপ্তিৰ বিধিবিশিত ( বিধান কৱিবার অভৌষ্ট ) ; না, তাহা নহে ; কারণ, এবং বিধ জ্ঞানহীন গৃহস্থও বহু আছে, তাহাদের পক্ষেই যজ্ঞাদি সাধনাহৃষ্টান উপপন্ন হইতে পারে ; আৱ অৱণ্য-সম্বন্ধ অভিহিত থাকায় ভিক্ষু ও বানপ্রস্তের স্বতন্ত্রভাবেই উল্লেখ রহিয়াছে। বিশেষতঃ এই পঞ্চাগ্নিদৰ্শন-ব্যাপারটী গৃহস্থ-কৰ্ত্তব্য কৰ্ম্মের সহিত সম্মতবিশিষ্টও বটে ; এই সমুদয় কারণে ‘যে বিদ্রঃ’ কথায় গৃহস্থেরই গ্রহণ বুঝিতে হইবে। এই কারণেই ‘যে এবং বিদ্রঃ’ কথায় ব্রহ্মচারীও পরিগৃহীত হইতে পারে না ; কেন না, স্থুতিপ্রমাণ হইতে জানা যাব যে, উত্তরপথেই তাহাদের প্রবেশ হইয়া থাকে ; যথা—‘অষ্টাশীতি-সহস্রসংখ্যক ( ৮৮০০০ ) উর্জারেতা ঋবিদিগের জন্য, সূর্যের উত্তরদিগ্বৰ্ত্তী পথ নিষ্ঠিষ্ঠ আছে ; তাহারা সেই পথে অমৃতস্তু লাভ কৱিয়া থাকেন।’ অতএব যে সমুদয় গৃহস্থ জানেন যে, আমরা এইজন্মে অশ্বি হইতে জাত—অশ্বির সন্তান—অশ্বিনুপন্থ ইহ ; তাহারা, এবং যে সমুদয় বানপ্রস্ত ও পরিব্রাজক বা ভিক্ষু অৱণ্যবাসী ও শ্রদ্ধাযুক্ত হইয়া সত্যের—হিৱণ্যগৰ্ভনামক ব্রহ্মের উপাসনা কৱেন, কিন্তু বুদ্ধিবৃত্তিজন্ম শ্রদ্ধার উপাসনা কৱেন না, তাহারা সকলে অচ্চিৱাদি পথেই গমন কৱিয়া থাকেন। ৪

গৃহস্থগণ যে পর্যন্ত পঞ্চাগ্নিবিদ্যা কিংবা সত্যব্রহ্ম জানিতে না পারে, ততকাল পূর্বোক্ত শ্রদ্ধাদি আছতিক্রমে পঞ্চমী আছৰ্তি হৃত হইলে পৰ, ঘোষাগ্নি ( স্তুৰূপ অগ্নি ) হইতে জন্ম লাভ কৱে এবং পুনশ্চ জগতে অগ্নিহোত্রাদি কৰ্ম্মের অহৃষ্টান কৱিতে থাকে ; সেই কৰ্ম্মের ফলে ধূমাদিক্রমে ( দক্ষিণায়ন পথে ) পুনৰ্বার পিতৃলোকে, আবার পর্জন্তাদিক্রমে ইহলোকে গমনগমন কৱিতে থাকে। তাহার পৰ আবার ঘোষাগ্নিতে জন্ম লাভ কৱিয়া—পুনশ্চ কৰ্ম্মাহৃষ্টান কৱিয়া ঠিক এইজন্মেই ঘটায়স্ত্রের গ্রাম গমনগমন কৱতঃ পুনঃপুনঃ আবক্ষিত হইতে থাকে। ৫

কিন্তু যখন তাহারা উক্ত প্রকারে জ্ঞানলাভ কৱিতে সমৰ্থ হয়, তখন তাহারা ঘটায়স্ত্রাকারে সংসার-অগ্নি হইতে বিমুক্ত হইয়া অচ্চিৱাদি পথে উপস্থিত হয়। এখানে ‘অচ্চিঃ’ অর্থ—কেবল অগ্নিজ্ঞালা বা অগ্নিশিথা নহে ; তবে কিনা, উত্তরায়ণপথে অবস্থিত অচ্চিঃ-শব্দবাচ্য অচ্চিৱ অভিমানিনী দেবতা। তখন তাহারা সেই অচ্চিৱভিমানিনী দেবতাকে প্রাপ্ত হয় ; ষেহেতু পরিব্রাজকগণের

শাক্তাংসহস্রে অগ্নিজ্ঞালাই (অগ্নিশিখাই) সহিত কোন সম্বন্ধই নাই, সেই হেতু অচিঃশব্দে তত্ত্বিমানিনী দেবতাই বুঝিতে হইবে। ইহার পর অহর্দেবতাকে [ প্রাপ্ত হয় ] ; [ দিনেই মরিতে হইবে ], এক্ষণে কোনও নিয়ম না থাকায় ‘অহঃ’ শব্দেও দিবসাভিমানিনী দেবতাই বুঝিতে হইবে। আয়ুর অবসানেই মৃত্যু হইয়া থাকে; কিন্তু এবংবিধ জ্ঞানসম্পন্ন পুরুষকে যে কেবল দিবসেই মরিতে হইবে, (রাত্রিতে নহে), এক্ষণ নিয়ম করিতে পারা যায় না। বিশেষতঃ রাত্রিতে মৃত্যুজ্ঞিরা যে [ উৎক্রমণের জন্য ] দিবসের প্রতীক্ষা করিবে, তাহাও নহে; কারণ, অন্ত শ্রতিতে আছে—‘সে বখনই দেহত্যাগ করে, তখনই আদিত্যে গমন করে’ ; [ স্মৃতরাং মৃত্যুজ্ঞির সময়-প্রতীক্ষা কল্পনা করা যাইতে পারে না ] । ৬

দিবসের (অহর) পর আপূর্যমাণ পক্ষে [ উপস্থিত হয় ], অহর্দেবতাকর্ত্তৃক অতিবাহিত হইয়া আপূর্যমাণ পক্ষের দেবতাকে প্রাপ্ত হয়; আপূর্যমাণ পক্ষদেবতা অর্থ—শুক্লপক্ষের অগ্নিদেবতা। আপূর্যমাণ পক্ষের পর—শুক্লপক্ষীয় দেবতাগণকর্ত্তৃক অতিবাহিত হইয়া—আদিত্য যে ছুরি মাস কাল উত্তরদিকে গমন করেন, সেই উত্তরায়ণ ছুরি মাসের অধিপতি দেবতাগণকে প্রাপ্ত হয়। এখানে ‘বগ্নাস’ পদে বহুবচন (মাসান्) থাকায়, বুকা যায় যে, উত্তরায়ণের দেবতা ছয়টী সংঘচারী অর্থাৎ দলবন্ধ হইয়া বিচরণ করেন। সেই সমুদ্রের মাসের পর, বগ্নাস-দেবতাগণকর্ত্তৃক পরিচালিত হইয়া দেবলোকাভিমানিনী দেবতার নিকট উপস্থিত হয়। দেবলোকের পর আদিত্যকে, আদিত্যের পর বৈদ্যত পুরুষকে—বিদ্যুতের অভিমানিনী দেবতাকে প্রাপ্ত হয়। বিদ্যুৎ-দেবতার নিকটে উপস্থিত গোকদিগকে ব্রহ্মলোকবাসী অমানব—ব্রহ্মার মানসিক সংকল্প দ্বারা সৃষ্টি একজন পুরুষ আসিয়া ব্রহ্মলোকে লইয়া যান। ‘ব্রহ্মলোকান্’—এই বহুবচন হইতে প্রতীতি হয় যে, ব্রহ্মলোকেও উত্তমাধিমভেদে ভূমিবিভাগ আছে; নচেৎ বহুবচনের প্রয়োগ হইত না। বিশেষতঃ উপাসনাগত তারতম্য থাকাও সম্ভব হয়; [ স্মৃতরাং উপাসনার তারতম্যানুসারে উত্তমাধিম অংশবিশেষে শতি হওয়া অনুচিত নহে ] । তাহার পর, সেই ব্রহ্মলোকবাসী পুরুষকর্ত্তৃক নীতি হইয়া সেই ব্রহ্মলোকে নিজেরা উৎকর্ষ লাভ করত প্রকৃষ্ট সংবৎসরকাল অর্থাৎ ব্রহ্মার পরিমাণে বহু কল্প পর্যন্ত বাস করিয়া থাকেন (১) । ৭

(১) তাংপর্য—অর্চিঃ ও অহঃ প্রভৃতি শব্দগুলি যদিও অব্য ও কালবিশেষের বাচক বলিয়া আপাততঃ মনে হয় সত্য; কিন্তু প্রকৃতপক্ষে ঐ সকল শব্দে অর্চিঃ ও অহঃপ্রভৃতি অব্য ও কালের অধিষ্ঠাত্রী দেবতা<sup>১</sup> বুঝিতে হইবে। ঐ সমুদ্র দেবতাকে বেদান্তদর্শনে

वाहारा ब्रह्मलोके गमन करें, ताहादेव आप्न पुनरावृत्ति हर ना, अर्थात् वर्तमान अगते ताहादेव आकृ फिरिया आसिते हर ना ; [ कलास्तरे फिरिया आसितेओ पारें ; इहार युक्ति एই ये, ] अत बेदशाखाय ऐक्लप इले 'इह' शब्द पठित हइयाछे । यदि वल, 'इह' शब्दे केवल आकृतिमात्रेर ग्रहण, अर्थात् वर्तमान स्थिति अनुकूप वत् स्थिति आचे वा हइवे, 'इह' शब्दे सेहि सम्भव स्थितिइ बुविते हइवे ; येमन "शोभृते पोर्णमासीं वज्रेत्" ( रात्रि अत्तात हइले पोर्णमासी याग करिवे ), एই वाक्ये 'पोर्णमासी' पदटौ आकृतिमात्रेर बोधक, एथानेओ तेमनि हडक ? ना,—ताहा बलिते पार ना ; कारण, ताहा हइले 'इह' विशेषणेर कोनहि सार्थकता थाके ना, ( शुद्ध 'नावर्त्तते' बलिलेइ हइत ) ; केन ना, यदि एकेबाबरेहि पुनरावृत्ति ना हइत, ताहा हइले 'इह' विशेषणटौ सम्पूर्ण निरर्थक हइया पडित । 'शोभृते पोर्णमासीम्' इले यदि 'शोभृते' बला ना हइत, ताहा हइले किछुतेइ उहा बुविते पारा याइत ना ; काजेइ ऐक्लप विशेषणेर प्रयोग युक्तियुक्त हइयाछे ; सेथानेओ यदि आकृतिविशेष शब्देर अर्थ ना हर, तबे सेथानेओ शब्द पदेर प्रयोग निरर्थकइ हर । अहुसन्धान करियाओ येथाने 'व्यवहृत' विशेषणेर कोनकूप सार्थकता पाऊया याय ना, सेथाने सेहि निरर्थक विशेषण शब्द परित्याग करिते पारा याय ; किञ्च विशेषणेर फलाबगतिसर्वे सेहि विशेषण त्याग करिते पारा याय ना । अतएव एथानेओ प्रतीति हइतेछे ये, वर्तमान कल्पेर परें, ताहारा पुनरावृत्त संसारे आइसे वा आसिते पारे । (१) ॥ ३९३ ॥ १५ ॥

अथ ये वज्रेन दानेन तपसा लोकान् जयन्ति, ते धूममत्ति-

'आतिबाहिक' बला हइयाछे—“आतिबाहिकस्तज्ज्ञां ।” ( ऋक्षस्त्र ४।१।१ ) ब्रह्मलोकगामी पुरुषनिगके पथ देखाइया लाइया याओयाइ इहादेव कार्य । येमन कोन कर्यादीके दूरदेशे पाठाइते हइले, पुलिश ताहाके लूहिया चले, एवं अपर छानेर छानीय पुलिशेर हत्ते समर्पण करिया फिरिया आइसे, स्त्रीय पुलिशो आवार उहाके तृतीय छाने पुलिशेर हत्ते अर्पण करें, एই प्रकारे कर्यादीके वथाछाने पौछाइया देऱ, तेमनि आतिबाहिक देवताराओ ब्रह्मलोक-गमनार्थी पुरुषके ज्ञाने ब्रह्मलोके लाइया याय ।

(१) तांपर्य—याहारा ब्रह्मलोके गमन करेन, ताहारा यदि सेथाने ज्ञानानुशीलनेर द्वारा वासनाशृत शुक्षम इत्ते पारेन, ताहा हइले ताहादेव सेथान हितेइ युक्तिलाभ यत्ते, फिरिया आसिते हर ना ; किञ्च याहादेव सेन्नप अवश्य ना तर । केवल ताँठालिगकेट भविष्यत करें संसारे फिरिया आसिते हर ।

সন্তবন্তি, ধূমাদ্রাগ্রিঃ রাত্রেরপক্ষীয়মাণপক্ষমপক্ষীয়মাণপক্ষাদ् যান্  
ষগ্মাসান্ দক্ষিণামাদিত্য এতি, মাসেভ্যঃ পিতৃলোকং পিতৃ-  
লোকাচ্ছন্দ্য, তে চন্দ্ৰং প্রাপ্যাহ্নং ভবন্তি, তাঞ্চ স্তুত দেবা যথা  
সোমং রাজানমাপ্যায়স্বাপক্ষীয়স্বেত্যেবমেনাঞ্চত্ত্ব ভক্ষযন্তি,  
তেষাং যদা তৎ পর্যবৈত্যথেমমেবাকাশমভিনিষ্পত্ত্বে, আকাশা-  
ব্রায়ং বায়োর্বৰ্ষ্টিঃ বৃষ্টেঃ পৃথিবীং, তে পৃথিবীং প্রাপ্যাহ্নং ভবন্তি,  
তে পুরুষার্থী হুয়ন্তে, ততো যোৰার্থী জায়ন্তে লোকান্  
প্রত্যুখায়িনস্ত এবমেবানুপরিবর্তন্তে, অথ য এতো পছানো ন  
বিদ্বন্তে কীটাঃ পতঙ্গ। যদিদং দন্দশূকম্ ॥ ৩৯৪ ॥ ১৬ ॥

ইতি ষষ্ঠাধ্যায়স্ত ব্রিতীয়ং ব্রাঙ্গণম্ ॥ ৬ ॥ ২ ॥

**সরলার্থঃ ১**—অথ (পক্ষান্তরে) যে (উৎক্রান্ত্যাদিপদাৰ্থবৃটকবিদঃ  
কেবলকর্ষিণঃ) যজ্ঞেন (অগ্নিহোত্রাদিনা), সানেন (যজ্ঞাদগ্রত্ব ধনসম্পদানেন),  
তপসা (ক্লেশাত্ত্বকেন চান্দ্ৰারণাদিনা) লোকান্ (স্বর্গাদীন্) জন্মন্তি (ভোগ্যতৰা  
বশীকুর্বন্তি), তে [প্রথমং] ধূমম্ অভিসন্তবন্তি (প্রাপ্তুবন্তি); ধূমৎ রাত্রিম্,  
রাত্রেঃ অপক্ষীয়মাণপক্ষম্ (কুকুপক্ষম্); অপক্ষীয়মাণপক্ষাং [পরম্]—আদিত্যঃ  
যান্ ধৃত মাসান্ দক্ষিণাং (দক্ষিণাং দিশম্) এতি (গচ্ছতি), [তান্ মাসান্];  
মাসেভ্যঃ পিতৃলোকম্, পিতৃলোকাং চন্দ্ৰম্, [অভিসন্তবন্তি ইতি সর্বত্র সম্বন্ধঃ]।  
[অত্বাপি ধূমাদিশ্বৈঃ তদভিমানিত্বে দেবতা লক্ষ্যন্তে]।

তে (ধূমাদিপথগামিনঃ) চন্দ্ৰং প্রাপ্য অহ্নং (দেবানাং ভোগ্যং) ভবন্তি;  
তত্ত্ব দেবাঃ [যজ্ঞে] সোমং রাজানং যথা ‘আপ্যাহ্নৰ অপক্ষীয়স্ব’ ইতি [কুস্তা  
শত্রিঙ্গঃ ভক্ষযন্তি], এবং (তথা) তান্ এনান্ (এতান্ চন্দ্ৰলোকগতান্) তত্ত্ব  
(চন্দ্ৰলোকে) ভক্ষযন্তি (ভৃত্যবৎ উপভূঞ্জতে)। তেষাং (কর্ষিণাং) তৎ  
(স্বর্গপ্রাপকং কর্ষ) যদা পর্যবৈতি (পরিক্ষীয়তে), অথ (কর্ষক্ষয়ানন্তরম্) ইমম্  
এব (প্রসিদ্ধম্) আকাশং অভিনিষ্পত্ত্বে (হস্ততৰা আকাশসাম্যং ভজন্তে);  
আকাশাং বাযুম্, বায়োঃ বৃষ্টিম্, বৃষ্টেঃ পৃথিবীং [অভিনিষ্পত্ত্বে]। তে পৃথিবীং  
প্রাপ্য অহ্নং ভবন্তি; তে পুনঃ [অহ্নক্রপেণ] পুরুষার্থী হুয়ন্তে। ততঃ (তদন্তরম্)  
যোৰার্থী—[হতাঃ] লোকান্ প্রতি উথায়িনঃ জায়ন্তে (লোকবিশেষে  
ভোগাধিকারিণঃ সন্তঃ উৎপত্ত্বে)। তে (কর্ষিণঃ) এবম্ এব অনুপরিবর্তন্তে

उर्ध्वाधोत्तरेन आवर्त्तते । अथ ( पक्षान्तरे ) वे एते पक्षान्ते ( दक्षिणायनोत्तरायगलक्षणे ), न विहः ( न ज्ञानस्ति ), ते कौटाः पतञ्जाः ष९ च इदं ददृशुकं ( दक्ष-वज्रकादि ), ( तदपि उत्तिष्ठ इत्यर्थः ) ॥ ३९४ ॥ १६ ॥

**चूलाचूलाद् ॥—**आरु याहारा यज्ञ, दान ओ तपस्ता द्वारा स्वर्गादि लोक-लाभेर अधिकारी हय, ताहारा प्रथमे धूम प्राप्तु हय; धूमेर पर रात्रि, रात्रिर पर अपक्षीयमाण पक्ष ( कृष्णपक्ष ), कृष्णपक्षेर पर, ये छयमासकाल आदित्य दक्षिणदिके गमन करेन, सेइ छयमास, छय मासेर पर पितृलोक, पितृलोकेर पर चन्द्रलोक प्राप्तु हय; ताहारा चन्द्रके प्राप्तु हइया देवगणेर अम ( उपभोग्य ) हइया थाके । सेखाने देवगण ताहादिगके भक्षण—उपभोग करिया थाकेन; ऋत्तिक्षण यज्ञेते येमन—‘आप्यायस्त्र अपक्षीयस्त्र’ ( तृष्णिलाभ कर, सोमरस शेषे करिया फेल ) बलिया सोम भक्षण करिया थाकेन, तेमनि चन्द्रलोकगत कर्मादिगके देवतारा उपभोग करिया थाकेन । ताहादेर भोगामुकूल कर्म यथा परिसमाप्तु हइया याह, तथा ताहारा एই आकाशेर समता प्राप्तु हय; आकाशेर पर वायु-साम्य, वायु हइते बृह्ंत्रि सहित मिलित हय; बृह्ंत्रि पर पृथिवीते पतित हय । ताहारा पृथिवीके पाइया—पृथिवीते पतित हइया अम्बेर—शस्त्रेर सहित मिलित हय; सेइ अम्बेर सहित ताहारा पुरुषरूप अग्निते आहुत हइया थाके । पुरुषाग्नि हइते [ बीर्यरूपे ] स्त्रीरूप अग्निते निहित हइया जन्मगाभ करेन, एवं लोकविशेष-प्राप्तिर उपयुक्त हय । ताहारा एই प्रणालीक्रमेइ निष्ठान्त्र घुरिया बेड़ाय । आरु याहारा उक्त ( दक्षिणायन ओ उत्तरायण ) दुइटी पथहि जाने ना, ताहारा कौट, पतञ्ज, एवं ऊँश, मशक प्रत्तिरूपे जन्मगाभ करिया थाके ॥ ३९४ ॥ १६ ॥

इति षष्ठाध्याये द्वितीय ब्राह्मणव्याख्या ॥ ६ ॥ २ ॥

**शाङ्करात्मात्मम् ॥—**अथ पुनर्दे नैव विहः, उक्तान्त्यान्तमिहोऽ-  
सम्बन्ध-पदार्थस्त्रृक्षेष्व बेदितारः केवलकर्त्तिः यज्ञेन अग्निहोत्रादिना, दानेन

বহির্বেদি ভিক্ষয়াগেনু জ্বর্যসৎবিভাগলক্ষণেন, তপসা বহির্বেদে দীক্ষাদি-  
ব্যতিরেকেশ কৃচ্ছুচাঞ্চায়ণাদিনা, লোকান্ত অম্বস্তি; লোকানিতি বহুচন্দ্র  
তত্ত্বাপি ফলতারতম্যমভিপ্রেতম্; তে ধূমমভিসন্ত্বস্তি। উত্তরমার্গ ইব ইহাপি  
দেবতা এব ধূমাদিশব-বাচ্যাঃ, ধূমদেবতাঃ প্রতিপদ্মস্ত ইত্যর্থঃ; আতিবাহিতত্ত্বঃ  
চ দেবতানাং তত্ত্বদেব। ধূমাং রাত্রিঃ রাত্রিদেবতাম্, ততঃ অপক্ষীরূমাণপক্ষম—  
অপক্ষীরূমাণ-পক্ষদেবতাম্, ততো যান্ত ধূমাসান্ত দক্ষিণাং দিশমাদিত্য এতি, তান্  
মাসদেবতাবিশেষান্ত প্রতিপদ্মস্তে। ১

টীকা।—সেবযানং পহানমুজ্জ্বলং পথ্যস্তুরং বজ্রং বাক্যাস্তুরমাদায় পদস্থয়ং ব্যাকরোতি—  
অথেত্যাদিনা। কথঃ তে কলভাগিনো ভবস্তীত্যাকাঞ্চায়ামাহ—যজ্ঞেনেতি। নস্তু  
দানতপসী যজ্ঞগ্রহণেনৈব গৃহীতে, ন পৃথগ্রহীতব্যে, তত্ত্বাহ—বহির্বেদীতি। দীক্ষাদীত্যাদি-  
পদেন পরোত্তাদিষজ্ঞসংগ্রহঃ। তত্ত্বেতি পিতৃলোকোভিঃ। অপিশঙ্গে ত্রিলোক-  
দৃষ্টাস্তার্থঃ। ধূমসংপত্তেরপুরুষার্থত্বমাশক্যোজ্জ্বল—উত্তরমার্গ ইবেতি। ইহাপীতি পিতৃবাণ-  
মার্গেহপীত্যর্থঃ। তত্ত্বদেবেভূত্তরমার্গগামিনীনাং দেবতানামিবেত্যর্থঃ। ১

মাসেভ্যঃ পিতৃলোকম, পিতৃলোকাং চক্রম্। তে চক্রং প্রাপ্য অস্তং ভবস্তি।  
তান্ত তত্ত্বান্তুতান্ত ষথা সোমং রাজানমিহ যজ্ঞে খত্তিজঃ আপ্যায়স্বাপক্ষীয়স্ব—  
ইতি ভক্ষযস্তি, এবমেতান্ত চক্রং প্রাপ্তান্ত কর্ম্মণঃ তত্ত্বানিব স্বামিনঃ, ভক্ষযস্তি  
উপভুঞ্জতে দেবাঃ। আপ্যায়স্বাপক্ষীয়স্বেতি ন যত্রঃ, কিং তহি? অপ্যায়স্বাপ্যায়-  
চয়সহস্তম্ ভক্ষণেনোপক্ষমঃ কৃতা পুনঃপুনর্ভক্ষয়স্তীত্যর্থঃ। এবং দেবা অপি  
সোমলোকে লক্ষ্যরীরান্ত কর্ম্মণ উপকরণতুতান্ত পুনঃপুনর্বিশ্রামযুক্তঃ কর্ম্মানুক্রপং  
ফলং প্রযচ্ছস্তঃ—তদ্বি তেষাম্প্যায়নং সোমস্তাপ্যায়নমিব, উপযুঞ্জতে উপকরণ-  
তুতান্ত দেবাঃ। ২

তত্ত্বেতি প্রকৃতলোকোভিঃ। কর্ম্মণাঃ তহি দেবৈর্ভক্ষ্যমাণানাঃ চক্রলোকপ্রাপ্তিরনর্থাত্তৈ-  
বেত্যাশক্যাহ—উপভুঞ্জত ইতি। অগ্নধাৰ্তিভাসং ব্যাবর্তয়তি—আপ্যায়স্বেতি। এবং  
দেবা অগ্নিতি সংক্ষিপ্তং মাষ্টার্টিকং বিবৃশ্নোতি—সোমলোক ইতি। কথং পৌনঃপুন্তেব  
বিশ্রামঃ সংপাঞ্জতে, তত্ত্বাহ—কর্ম্মানুক্রপমিতি। দৃষ্টাস্তবদ্মাষ্টার্টিকে কিমিত্যাপ্যায়নং  
নোজ্জং তত্ত্বাহ—তক্ষীতি। পুনঃ পুনর্বিশ্রাম্যাভ্যন্তানমিতি যাবৎ। ২

তেষাং কর্ম্মণাঃ যদা যশ্চিন্ত কালে, তৎ যজ্ঞদানাদিজন্মণং সোমলোক-  
প্রাপকং কর্ম্ম পর্যবৈতি পরিগচ্ছতি পরিক্ষীয়ত ইত্যর্থঃ; অথ তদা ইত্যেব  
সিদ্ধমাকাশমভিনিষ্পত্তে। যাত্তাঃ শ্রদ্ধাশব্দবাচ্যা ছ্যলোকার্থী হতা আপঃ  
সোমাকারেণ পরিণতা, ষাভিঃ সোমলোকে কর্ম্মণামুপভোগার শরীরমারক-  
মন্ত্রম্, তাঃ কর্ম্মক্ষম্বাং হিমপৃষ্ঠ ইবাত্পসম্পর্কাং প্রবিলীয়তে। প্রবিলীনাঃ

स्मा आकाशभूता इव भवति ; तदिदमुच्यते—इमेवाकाशमनिष्पत्त-  
इति । ३

लोकस्यापर्के । पश्चानाबिखं व्याख्यायं पुनरेत्तरोकप्राप्तिप्रकारमाह—  
त्वामित्यादिना । कथं चल्लम्बितानां कर्म्मामाकाशतादास्यमित्याशक्याह—वाता इति ।  
सोमाकाशपरिणतस्मेव स्फोरयति—धातिरिति । उत्त ऋति ज्वीत्वनयोग्यताः सर्वति—  
अस्मयमिति । वाताद्यापत्तिरूपपत्तेरिति शायेनाह—आकाशभूता इवेति । ३

तेहपि कर्म्मिण्युच्चरीराः सन्तः पुरोबातादिना इत्पातुत्तम् नीयन्तेऽस्त-  
रिक्षगाः ; तदाह—आकाशाद्यायुमिति । वायोर्बृहिः प्रतिपत्तेऽस्ते ; तद्वत्तम्—  
पञ्जल्याद्यौ सोम्यं राजानं ज्ञूत्वतीति । ततो बृहिभूता इमाः पृथिवीः पतति ।  
ते पृथिवीः प्राप्य ब्रौहिवाग्न्यम् भवति ; तद्वत्तम्—अस्मिन्नोक्तेहर्यौ बृहिः  
ज्ञूत्वति, तस्मा आहत्या अस्मः सन्तवन्तीति । ते पुनः पुक्षवाद्यौ हृष्टेऽस्ते अस्मभूता  
रेतःसिच । ततो रेतोभूता योवाद्यौ हृष्टेऽस्ते, ततो ज्ञायन्ते ; ते लोकं  
प्रत्यक्षाद्यनिः, ते लोकं प्रत्यक्षिष्ठेऽस्तेऽप्तिहोत्रादिकर्त्ता अस्मितिष्ठस्ति, ततो धूमा-  
दिनः पुनः पुनः सोमलोकं पुनरियं लोकमिति—ते एव कर्म्मिणोऽस्त-  
परिवर्त्तन्ते घटीवस्त्रवृच्छीत्याह—तत्त इति । उत्पन्नानां केषांचिदिष्टादिकारिष्यमाह—  
लोकमिति । कर्म्माशुठानानन्तरः तद्वत्तमापिष्यमाह—ततो धूमादिनेति । सोमलोके  
कलतोगानन्तरः पुनरेत्तरोकप्राप्तिमाह—पुनरिति । पौनःपुष्टेन विपरिवर्तनन्तावदिः  
स्मृतिः—उत्तरमार्गारेति । आग् ज्ञानां संसरणं वर्तेहपि व्याख्यातमित्याह—इति  
विति । ४

आकाशाद्यायुप्राप्तिप्रकारमाह—ते पुनरिति । अस्ताधिष्ठिते पूर्ववदभिलापादिति  
शायेनाह—ते पृथिवीमिति । रेतःसिग्योपोहर्थेति शायमात्रिमित्याह—ते पुनरिति ।  
योनेः प्रायीरमिति शायमुहुत्याह—तत्त इति । उत्पन्नानां केषांचिष्टादिकारिष्यमाह—  
लोकमिति । कर्म्माशुठानानन्तरः तद्वत्तमापिष्यमाह—ततो धूमादिनेति । सोमलोके  
कलतोगानन्तरः पुनरेत्तरोकप्राप्तिमाह—पुनरिति । पौनःपुष्टेन विपरिवर्तनन्तावदिः  
स्मृतिः—उत्तरमार्गारेति । आग् ज्ञानां संसरणं वर्तेहपि व्याख्यातमित्याह—इति  
विति । ४

अथ पुनर्ये उत्तरवृक्षिणैर्ष्टो पश्चान्नौ न वित्तः, उत्तरश्च दक्षिणश्च वा पथः  
प्रतिपत्तये ज्ञानं कर्त्ता वा नामुतिष्ठन्तीत्यर्थः । ते किं भवन्तीत्युच्यते,—  
ते कौटीः पतजाः, यदिदं वचेद्यं दन्तश्चक्रं दंशमश्चकमित्येतत् भवति । एव  
हीर्यं संसारगतिः कृष्टाः ; अस्मिन् निष्पत्ते पुनरङ्गार एव छर्वर्भः । तथा च  
अत्यन्तरम्,—“तानीमानि कुञ्जाण्यसङ्कुमावर्त्तीनि भूतानि भवति आवस्त्र त्रिवृत्”  
इति । तस्मां सर्वोऽसाहेन वर्धाशक्ति आवादिककर्त्तानहानेन दक्षिणोत्तर-  
मार्गप्रतिपत्तिसाधनं शास्त्रीयं कर्त्ता ज्ञानं वा अस्मितिष्ठेति वाक्यार्थः । तथा-  
चोत्तम्—“अतो वै अलू दर्शिष्यपत्रम्, तंशादश्चाज्ज्ञेत” इति अत्यन्तरा-

যৌক্তাম প্রতেতেত্যর্থঃ। অত্রাপি উত্তরমার্গ-প্রতিপত্তিসাধন এব মহান् বন্ধঃ কর্তব্য ইতি গম্যতে, “এবমেবাহুপরিবর্তন্তে” ইত্যজ্ঞত্বাং। ৫

হানুমুর্মাহৃতিসহিতমূল্য। হানুমুরং দর্শযতি—অথেভ্যাদিন। হানুমুরাভূতীরে হানুমে বিশেব কর্তৃতি—এবমিতি। ভূতীরে হানুমে হানুমুগ্যাত্মিঃ সংবাদযতি—তথা চেতি অমুক্তা গতেরতিকষ্টে পরিশিষ্টঃ বাক্যার্থমাচ্ছে—ভস্মাদিতি। সর্বোৎসাহো বাস্তাগচ্ছেসাঃ অবন্ধঃ। বহুভূমস্তাঃ নিমিত্ত পুনরুক্তারো হুর্ণতো ভবতীতি, তত্র অভ্যন্তরমন্ত্রকূলযতি—তথা চেতি। অতো ত্রীহাদিত্যাবাদিত্যর্থঃ। তস্মাদিত্যতিকষ্টাং সংসারাদিত্যর্থঃ। দক্ষিণোত্তরমার্গপ্রতিসাধনে বহুসাধ্যমাশক্যাহ—অতাপীতি। ৬

এবং প্রশ্নাঃ সর্বে নির্ণীতাঃ। “অসৌ বৈ লোকঃ” ইত্যান্ত্য “পুরুষঃ সম্ভবতি” ইতি চতুর্থঃ, “যতিথ্যামাহত্যাম্” ইত্যাদিঃ প্রাথম্যেন; পঞ্চমস্ত দ্বিতীয়-স্তৰে—দেববানস্ত বা পথঃ প্রতিপদং পিতৃষ্যাগন্ত বেতি দক্ষিণোত্তরমার্গপ্রতিপত্তিসাধনকথনেন; তেনেব চ প্রাথম্যোহপি। অপ্রেরান্ত্য কেচিদিচিঃ প্রতিপত্তন্তে, কেচিক্ষুমিতি বিপ্রতিপত্তিঃ। পুনরাহৃতিশ দ্বিতীয়ঃ প্রশ্নঃ—আকাশাদি-ক্রমেণেমং লোকমাগচ্ছন্তীতি; তেনবাসৌ লোকো ন সম্পূর্ণ্যতে, কৌটপতঃকাদি-প্রতিপত্তেশ ক্ষেত্রাক্ষিদিতি—ভূতীযোহপি প্রশ্নো নির্ণীতঃ। ৩২৪ ॥ ১৬ ॥

ইতি ষষ্ঠাধ্যায়স্ত দ্বিতীয়ঃ ব্রাহ্মণম্ ॥ ৬ ॥ ২ ॥

পঞ্চ প্রশ্নান् অস্ততা কিমিতি প্রত্যেকং তেষাং নির্ণয়ো ন কৃত ইত্যাশক্যাহ—এবমিতি। নির্ণীতং একারবেব সংগৃহাতি—অসাবিত্যাদিন। আধম্যেন নির্ণীত ইতি সংবক্ষঃ। দেববানস্তেত্যাদিঃ পঞ্চমঃ অস্মঃ। স তু দ্বিতীয়স্তেন দক্ষিণাদিমার্গপ্রতিসাধনোক্ত্য। নির্ণীত ইত্যর্থঃ। তেনেব মার্গস্যপ্রাপ্তিসাধনোপদেশেনবেতি যাবৎ। মৃতানাঃ অজানাঃ বিপ্রতিপত্তিঃ প্রথমপ্রত্যক্ষস্ত নির্ণয়প্রকারমাহ—অপ্রেরিতি। দ্বিতীয়প্রথমস্তৰমনুভুত তত্ত্ব নির্ণীতস্তপ্রকারং একটরতি—পুনরাহৃতিচেতি। আগচ্ছন্তীতি নির্ণীত ইত্যান্ত্য সংবক্ষঃ। তেনেব পুনরাহৃতেঃ সংস্কৰণেত্যর্থঃ। অমুক্ত লোকস্তাসংপুর্ণিঃ ভূতীয়ঃ অস্মঃ; স চ বাস্তাঃ হেতুত্যাঃ আগচ্ছন্ত্যাঃ নির্ধারিতে ভবতীতি ভাবঃ। ৩২৪ ॥ ১৬ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদ্বায়টিকান্নাঃ ষষ্ঠাধ্যায়স্ত দ্বিতীয়ঃ ব্রাহ্মণম্ ॥ ৬ ॥ ২ ॥

**তাত্ত্বানুবাদ ১**—পক্ষান্তরে, যাহারা এইপ্রকার আনে না,—কেবল অগ্নিহোত্র-বজ্জসম্পর্কিত উৎক্রমণাদি ছয়টী বিষয় মাত্র আনে; তাহারা ঘৰ্য—অগ্নিহোত্রাদি কর্ত্তৃ ধারা, দান ধারা—বেদীর বাহিরে ভিক্ষার্থীদিগকে জ্বর্য বিতরণ ধারা, এবং তপস্তা—বেদীর বাহিরেই দীক্ষাদিভিত্তি ক্ষম্বুচাত্মারণাদি ধারা। পূর্ণাদি লোকসমূহ অন্ন করে (নিজেদের ভোগবোগ্য করে)। এখানে ‘লোকান্’ এই বহুচন্দ ধারার বুঝিতে হইবে যে, কর্ত্তৃস্তারে কলেরও তাম্রত্য

ষষ্ঠী থাকে। সেই কর্ষিগণ প্রথমে শুন প্রাপ্ত হয়। উত্তরাখণ পথে অচিৎ-  
প্রভূতির গ্রাম এখানেও শুনপ্রভৃতি শব্দে তদভিযানিনী দেবতা বুঝিতে হইবে;  
পূর্বের গ্রাম ইহারাও আতিবাহিক; অতএব তাহারা প্রথমে শুনাভিযানিনী  
দেবতাকে প্রাপ্ত হয়। শুনের পর রাত্রিকে—রাত্রির দেবতাকে, তাহার পর  
অপক্ষীয়মাণ পক্ষকে অর্থাৎ কুকুপক্ষভিযানিনী দেবতাকে; সেখান হইতে—  
সূর্যদেব বেছমাস কাল দক্ষিণদিকে গমন করেন, সেই ষষ্ঠাস-দেবতাদিগকে  
প্রাপ্ত হয়। ১

মাসের পর পিতৃলোক, পিতৃলোকের পর চৰ্জলোক প্রাপ্ত হয়। তাহারা  
চৰ্জকে পাইয়া অর্থাৎ চৰ্জলোকে যাইয়া অন্ন হইয়া থাকে। যজ্ঞে খন্দিকগণ  
বেংকপ ‘আপ্যায়ন্ত্র, অপক্ষীয়ন্ত্র’ বলিয়া সোমরস পান করেন, তজ্জপ দেবগণও  
চৰ্জলোকগত সেই সকল কর্মী পুরুষকে—প্রভুরা যেমন ভূত্যবর্গকে ভোগ করিয়া  
থাকেন, তেমনি উপভোগ করেন। এখানে ‘আপ্যায়ন্ত্র অপক্ষীয়ন্ত্র’ কথাটী  
মন্ত্র নহে, পরস্ত ইহার অর্থ এই বে, খন্দিকগণ চমসছিত সোমপান সময়ে বে প্রকার,  
‘ইহা ভক্ষণ কর, এবং তৃপ্তিলাভ কর’, এই বলিয়া ভক্ষণ করত উহার ক্ষমসাধন  
করেন, এবং পুনঃ পুনঃ তাহা ভক্ষণ করেন; এই প্রকার দেবগণও চৰ্জলোকে শৰ-  
শরীর ও নিজেদের ভোগোপকরণভূত কর্মী পুরুষদিগকে কর্মাহুক্তপ ফল প্রদান-  
পূর্বক আপ্যায়ন্ত্রিত করেন; সোমরসের গ্রাম ইহাদের পক্ষেও উহাই আপ্যায়ন;  
এইরূপে আপ্যায়ন্ত্রিত করিয়া উপভোগ করিয়া থাকেন। ২

যে সময় সেই কর্মীদিগের চৰ্জলোকপ্রাপ্তি-সাধন যজ্ঞাদি কর্ম অর্থাৎ কর্ম-  
জনিত পুণ্য সম্পূর্ণক্রমে ক্ষমপ্রাপ্ত হয়, সেই সময় তাহারা এই লোকপ্রসিদ্ধ  
আকাশ প্রাপ্ত হয়। শৰ্কাশব্দবাচ্য যে অল হ্যলোকায়িতে আছত হইয়া সোমাকারে  
পরিণত হইয়াছিল, এবং যে সমুদ্র অল স্বারা কর্মীদিগের উপভোগের নিষিক্ত  
সোমলোকে অলময় শরীর আরুক হইয়াছিল, কর্মক্ষমের পর সেই সমুদ্র অল  
সূর্যক্রিয়ণ-সংস্পর্শে হিমপিণ্ডের গ্রাম গলিয়া থার; গলিবার পর সে সমুদ্র অল  
আকাশের মত সূক্ষ্ম হইয়া থাকে; ‘ইমম্ এব আকাশম্ অভিনিষ্পত্তে’ কথার  
এই অভিপ্রায়ই ব্যক্ত করা হইয়াছে। ৩

সেই কর্ষিগণ পূর্ব শরীরে থাকিয়াই পুরোবাতাদি (পূর্বদিকের বায়ুপ্রভৃতি) থারা  
পরিচালিত হইয়া পুনর্বার আকাশেই এদিকে সেদিকে নীত হইতে  
থাকে; ‘আকাশাং বায়ুম্’ কথার তাহাই ব্যক্ত করা হইয়াছে। অনস্তর বায়ু  
হইতে বৃষ্টি প্রাপ্ত হয়; এই কথাই “পর্জন্তায়ৌ সোমং রাজানং কুর্বতি” থাকে

কথিত হইয়াছে। তাহার পর, বৃষ্টিক্লপে এই পৃথিবীতে পতিত হয়; তাহারা পৃথিবীতে পতিত হইয়া ধান্ত ও বৰপ্ৰভূতি অস্তুক্লপে প্ৰাহৃত্যুত হয়; ইহাই ‘অস্তিন্ত্রলোকে অংশী বৃষ্টিঃ জুহুতি, তস্মা আহৃত্যা অস্তঃ সন্তুষ্টি’ বাক্যে বৰ্ণিত হইয়াছে। তাহারা অস্তুক্লপেই আবাৰ রেতঃসেক-সমৰ্থ পুৰুষক্লপ অগ্নিতে আহৃত হয়; তাহার পর শুক্রক্লপে স্তোৱৰ অগ্নিতে আহৃত হয়; তাহার পর অন্য জাত কৰিয়া থাকে; এবং তাহারাই লোকেৱ প্ৰতি উত্থিত হয়, অর্থাৎ তাহারাই স্বৰ্গাদি লোকোদ্দেশে ক্লপে উত্থান কৰত অগ্নিহোত্ৰাদি কৰ্ম্মেৰ অনুষ্ঠান কৰিতে থাকে। তাহার পর বাৰংবাৰ সোয়লোকে এবং পুনৰ্বাৰ ইহলোকে,—এইক্লপে কৰ্ম্মগুণ ঘটীবস্ত্ৰেৰ গ্রাহ চক্ৰাকারে নিৱস্তুত পৰিভ্ৰমণ কৰিতে থাকে,—বতকাল তাহারা উত্তৱায়ণ পথেৰ অন্ত বা সংগ্ৰহুক্তিৰ নিমিত্ত অন্ধকে জানিতে না পাৰে। পূৰ্বেও কথিত হইয়াছে যে, ‘কামনাশালী লোক এইক্লপে সংসাৱী হইয়া থাকে’ ইত্যাদি। ৪

আৱ যাহারা উত্তৱায়ণ বা দক্ষিণায়ন কোন পথই জানে না, অর্থাৎ উত্তৱায়ণ বা দক্ষিণায়ন পথ জাতেৰ অন্ত জ্ঞান বা কৰ্ম্মেৰ অনুষ্ঠান কৰে না, তাহারা কি হয়? সে কথা বলিতেছেন—তাহারা কৌট, পতঙ্গ এবং এই বে, দন্তশূক—পুনঃপুনঃ দণ্ডনশীল ডাঁশ মশক প্ৰভূতি, সেই সমূদ্ৰ অন্ধ প্ৰাপ্ত হয়। এই বে, সংসাৱগতি, ইহা এমনই কষ্টকৰ বে, ইহার মধ্যে নিমগ্ন ব্যক্তিৰ পুনৰায় উজ্জ্বাল পাওয়া বড়ই কঠিন। এতদহুক্লপ অন্ত শ্ৰতিও আছে—‘তাহারা’ পুনঃপুনঃ আবৃত্তিস্বভাৱ ‘আৱস্থ-ত্ৰিস্থ’ নামে পৱিচিত এই সমস্ত ক্ষুদ্ৰ প্ৰাণীক্লপে প্ৰাহৃত্যুত হয়, ইত্যাদি। অতএব মাছুৰ স্ব স্ব শক্তি অনুসাৱে পূৰ্ণ উৎসাহেৰ সহিত স্বাভাৱিক জ্ঞান ও কৰ্ম্মানুষ্ঠান পৱিত্যাগপূৰ্বক দক্ষিণ ও উত্তৱায়ণ পথ প্ৰাপ্তিৰ উপায়ভূত জ্ঞান ও কৰ্ম্মেৰ অনুষ্ঠান কৰিবে, ইহাই উক্ত বাক্যেৰ তাৎপৰ্য্যাৰ্থ। অন্ত শ্ৰতিতেও এইক্লপ কথাই উক্ত হইয়াছে—‘ইহা হইতে’ অর্থাৎ অন্ধভাৱ প্ৰাপ্তি হইতে নিজান্ত হওয়াই বড় কষ্টকৰ; অতএব এই অবস্থা প্ৰাপ্তিৰ বে সকল উপাৱ, সে সকলকে স্থৱা কৰিবে। এই শ্ৰতিৰ উপদেশ হইতে বুৰা যাব বে, বোক্ষলাভেৰ অন্তই বয় কৰিতে হইবে। এখানে ইহাও বুৰা যাইতেছে বে, উত্তৱ-বাগ্মপ্ৰাপ্তিৰ উপাৱবিবৰেই বে, সমধিক বয় কৰিতে হইবে, ইহাই উক্ত বাক্যেৰ বধাৰ্থ অৰ্থ; কেন না, এই শ্ৰতিতেও উক্ত হইয়াছে বে, ‘এই বৰকমেই বাৰংবাৰ সংসাৱে আৰম্ভিত হইয়া থাকে’; [এই কথাটী বৈৱাগ্যেৱই উদ্বীপক]। এইক্লপে প্ৰশ্ন পাঁচটীৰ উত্তৱ নিৰূপিত হইল। ৫

[ বিশেষ এই যে, ] ‘অসৌ বৈ লোকঃ’ হইতে আরম্ভ করিবা ‘পুনর্বঃ সভবতি’  
পর্যন্ত যে কল্পকটী প্রশ্ন করা । হইয়াছে, তন্মধ্যে ‘বিতীয়ম্ আহত্যাম্’ এই  
চতুর্থ প্রশ্নটী প্রথম প্রশ্নক্রপে, পঞ্চম প্রশ্নটীও ‘দেববান বা পিতৃবাণ পথের প্রাপ্তি-  
সাধন [ জান কি ? ]’ এইক্রমে দক্ষিণ ও উত্তরায়ণ পথের প্রাপ্তিসাধন কথন-  
প্রসঙ্গে বিতীয় প্রশ্নোভরক্রপে কথিত হইয়াছে; প্রথম প্রশ্নও তাহা দ্বারাই  
নিরূপিত হইয়াছে—‘কেহ কেহ অগ্নির পর অর্চিঃ প্রাপ্ত হয়, কেহ কেহ বা শূন্য  
প্রাপ্ত হয়’ ইত্যাদি; পুনর্বাবৃত্তি বিষয়ে যে বিতীয় প্রশ্ন—‘আকাশাদিক্রমে  
ইহলোকে আগমন করিবা থাকে’ ইত্যাদি; এই প্রশ্নের উত্তর দ্বারাই—এবং ‘কেহ  
কেহ কীট-পতঙ্গাদি দেহ প্রাপ্ত হয় বলিয়াই ঐ চন্দ্রলোক পরিপূর্ণ হইয়া দায়-  
না’—এই উক্তিদ্বারা তৃতীয় প্রশ্নেরও উত্তর নির্ণীত হইল ॥ ৩৯৪ ॥ ১৬ ॥

ইতি ষষ্ঠাখ্যায়ে বিতীয় ব্রাহ্মণের ভাষ্যানুবাদ ॥ ৬ ॥ ২ ॥

---

## অঞ্চোত্তর্যাক্ষণ—তৃতীয় আঙ্গণমুক্তি।

সঃ কাময়েত মহৎপ্রাপ্তুয়ামিত্যনগয়ন আপূর্যমাণপক্ষস্ত  
পুণ্যাহে দ্বাদশাহমুপসম্ভুতী ভূষ্ঠেছুষ্টে কংসে চমলে বা সর্বৈ-  
ষধঃ ফলানীতি সম্ভৃত্য পরিসমূহ পরিলিপ্যামিয়ুপসমাধায়  
পরিস্তীর্যাবৃত্তাজ্যত্ত সংস্কৃত্য পুঁসা নক্ত্রেণ মহত্ত সমীয়  
জুহোতি—(যাবত্তো দেবাত্মিভূতবেদস্তীর্যখে) স্তুতি পুরুষস্ত  
কামান্ত তেভ্যোহং ভাগধেয়ং জুহোমি, তে মা তৃপ্তাঃ সর্বৈঃ  
কার্যেন্তর্পণস্ত স্বাহা। (যা তিরশ্চী নিপত্ততেহং বিধরণী ইতি তাঃ  
স্তা স্মৃতস্ত ধারয়া যজ্ঞে সপ্তরাধনীমহং স্বাহা।) ৩৯৫ ॥ ১ ॥

**সম্ভলার্থঃ ১**—সঃ যঃ ( যঃ কশ্চিঃ ) কাময়েত—মহৎ ( মহস্ত—লোক-  
প্রাণাত্ম ) প্রাপ্তুয়াম [ অহম ] ইতি ; [ সঃ ] উপসম্ভনে ( উত্তরায়ণে ) আপূর্য-  
মাণপক্ষস্ত ( শুল্পক্ষস্ত ) পুণ্যাহে ( পুণ্যতিথো ) দ্বাদশাহং ( পুণ্যাহাঃ প্রাক-  
দ্বাদশাহং ব্যাপ্য ) উপসম্ভুতী ( উপসমঃ জ্যোতিষ্ঠোম্যাগে প্রসিদ্ধাঃ ; তত্ত্ব  
পরোভক্ষণক্রমঃ বৎ—নিরূপবিশ্বেষঃ, তত্ত্বত্বিশিষ্টঃ ) ভূত্বা, কংসে  
( কংসাকারে ) চমলে ( চমসাকারে ) বা উচুষ্টে ( উচুষ্টবৃক্ষনির্ধিতে পাত্রে )  
সর্বৈষধঃ ( গ্রাম্যাম্য আরণ্যঃ চ ওধিসমূহঃ ) ফলানি ( তৎফলানি চ ) ইতি  
( বধাশাঙ্কাঃ ) সংস্কৃত্য ( বধাশক্তি সমাহৃত্য ), পরিসমূহ ( ভূমিৎ বিশোধ্য )  
পরিলিপ্য ( গোঘনাদিভিঃ ভূমিসংস্কারঃ কৃত্বা ), অঞ্চিম উপসমাধার ( প্রজাল্য )  
পরিস্তীর্য ( কুশান্ত বিস্তীর্য ) আবৃতা ( হালীপাকেন ) আজ্যঃ সংস্কৃত্য  
( কর্মোপষোগি কৃত্বা ), পুঁসা ( পুরুষজ্ঞাতীয়েন ) নক্ত্রেণ [ উপজক্ষিতে পুণ্যাহে ]  
মহৎ ( স্তুতবশি-মধুসন্ধিশাঃ সর্বৈষধিফলবিশিষ্টঃ ) সমীয় ( আভুনঃ অপ্রেচ যথে  
শবানীয় ) [ বক্ষ্যমাণৈঃ মন্ত্রেঃ ] জুহোতি—

হে আতবেদঃ ( আতঃ আতঃ বেত্তীতি আতবেদাঃ, তৎসর্বোধনম ), দ্বি  
[ বিস্তুমানাঃ দ্ববধীনা ইত্যৰ্থঃ ] যাবস্তঃ দেবাঃ তির্য়ঝঃ ( বক্রবৃত্তঃ সন্তঃ )  
পুরুষস্ত ( অনন্ত ) ( কামান্ত ইষ্টান্ত অর্থান্ত ) স্তুতি ( প্রতিবৃত্তি ); অহং তেভঃ  
( মেবেভঃ ) ভাগধেয়ং ( আজ্যভাগং ) জুহোমি। তে ( দেবাঃ ) তৃপ্তাঃ

( अस्माः सत्तः ) या ( यां ) सर्वेः कामेः तप्तिरुद्ध शाह ; [ ‘शाह’ इति शब्दान्यागार्थः ; इति प्रथममन्त्रार्थः ] ।

तिरक्षी ( कुटिलमतिः ) या ( देवता ) या ( अम् आश्रिता सती ) ‘अहं विधिरणी’ ( ‘सर्वश्चेष्व विधारिका अहमन्ति’ इति ) [ यस्मा ] निपत्तते ( प्रवर्तते ), अहं तां संखाधनीं ( सर्वार्थसाधिनीं देवतां ) उत्तम धारवा वज्रे शाह , [ इति द्वितीयमन्त्रार्थः ] ॥ ३९५ ॥ १ ॥

**शुलोचनाद्य ॥**—ये कोन लोक यदि कामना करेब ये, आमि महर ( श्रेष्ठत्व ) लाभ करिब, सेइ लोक उत्तरायणे शुल्पके पुरुषजातीय लक्ष्यत्वकुल पुण्यदिवसे, पूर्व हइते द्वादशदिवसव्याप्ति उपसन्नुत धारणपूर्वक [ कंस एक प्रकार पात्र, ] तदाकार किंवा चमसाकार उत्तम्बर ( यज्ञद्युम्ब वृक्षनिर्णित ) पात्रे शास्रोक्त ग्राम्य ओ आरण्य समन्वय ओ फलसमूह यथाशक्ति संस्थापनपूर्वक तृष्णि संशोधन ओ विलेपन करिया अग्नि आनयन करत कुश विन्तीर्ण करिया शालीपाकपूर्वक आज्यसंक्षार करिया अग्नि ओ निजेर यथ-स्त्रुले यस्तु आनयनपूर्वक विष्वलिधित मन्त्रद्वारा होम करिबे ।—

[ प्रथम मन्त्रेर अर्थ एইकल्प—] हे जातवेदः—अग्ने, तोमाते आश्रित ये समन्वय देवता क्रूरवृक्षिसम्पन्न हइया लोकेर अभिजिति विषयसमूह विष्ट करेन—पाइते वार्षि जन्मान, आमि तांहादेर उद्देशे आज्यताग होम करितेहि । तांहारा परितृष्ण हइया समन्वय काम द्वारा ( प्रार्थनौय विषय ) द्वारा आमाके तृष्ण करुन—[ एই मन्त्रोच्चारणपूर्वक ] ‘शाह’ बलिया होम करिबे । .

[ द्वितीय मन्त्रेर अर्थ एইकल्प—] कुटिलमति ये देवता तोमाके आश्रय करिया यने करेब ये, ‘आमिह सर्वलोक धारणकर्ता ; आमि सर्वार्थसाधिनी’ ; सेइ देवताके उत्तद्वारा अच्छना करितेहि ; एই बलिया ‘शाह’ शब्द उच्चारणपूर्वक होमीय द्वय अप्न करिबे ॥ ३९५ ॥ १ ॥

**शाङ्करातात्त्वम् ॥**—स यः कामयेत । ज्ञानकर्षणोर्गतिरुक्ता, तत्र ज्ञानं अन्तर्म् ; कर्म तु दैववाच्यविष्वद्वामत्तम् ; तेन कर्मार्थं विष्वुपार्जनीयम् ; तत्र अप्रत्यवारकारिणोपामेनेति तत्त्वं महाध्यं कर्मारत्यते वृक्षप्रांते ।

মহৱে চ সত্যধিক্ষে হি বিভূতঃ; তচ্ছচ্যতে—স ষৎ কাময়েত। স ষো বিভার্তা  
কর্মণ্যধিক্ষে ষৎ কাময়েত; কিম্? মহৎ মহৱঃ প্রাপ্তুম্বাঃ মহান्  
স্থানিতীত্যর্থঃ। ১

তত্ত্ব মহ-কর্মণো বিধিসিত্ত কালো বিধীয়তে—উপসর্বলে আদিত্যস্তু; তত্ত্ব  
সর্বত্র প্রাপ্তো আপূর্যমাণপক্ষস্তু শুল্পক্ষস্তু; তত্ত্বাপি সর্বত্র প্রাপ্তো,  
পুণ্যাতে অহুকুলে আভ্যন্ত কর্মসিদ্ধিকর্ত্ত ইত্যর্থঃ। স্বাদশাহম্—যদ্যিন্ম পুণ্যেহহুকুলে  
কর্ম চিকীর্তি, ততঃ প্রাক্ পুণ্যাহমেবারভ্য স্বাদশাহম্ উপসদ্ব্রতী। উপসৎস্তু  
ত্রত্য, উপসর্বঃ প্রসিদ্ধা জ্যোতিষ্ঠোষে; তত্ত্ব চ তৎকর্মানুপসংহারাণ পরোভক্ষণং  
তদ্ব্রত্যঃ; অত্ত চ তৎকর্মানুপসংহারাণ কেবলমিতিকর্তৃব্যতাশূগ্রং পরোভক্ষণ-  
বাত্যুপাদীয়তে। নহু উপসর্বে ত্রত্যমিতি ষদা বিগ্রহঃ, তদা সর্বমিতিকর্তৃব্যতা-  
ক্রপং গ্রাহং ভবতি, তৎ কস্ত্বা পরিগৃহতে? ইতুচ্যতে—স্বার্তস্তাণ কর্মণঃ;  
স্বার্তং হীনং মহুকর্ম। ২

টীকা।—ত্রাঙ্গণান্তরমবতার্য সংগতিমাহ—স ষৎ ইতি। তত্ত্বেতি নির্দ্বারণে সন্তুষ্টী। কথঃ  
তহি বিত্তোপার্জনং সংস্কৃতি, তত্ত্বাহ—তত্ত্বেতি। তত্ত্বং বিভুসিদ্ধার্থমিতি ষাবৎ। নহু  
মহুসিদ্ধার্থমিতি কর্মানুভ্যতে, মহৎ প্রাপ্তুম্বামিতি ক্ষতেঃ, তৎকথমস্তুত্বা প্রতিজ্ঞাতমিতি  
শক্তে—মহৱেতি। পরিহৃতি—মহৱে চেতি। উজ্জেব্রে অন্তক্ষরাণি যোজয়তি—  
তচ্ছচ্যতে ইত্যাদিন। স ষো বিভার্তা কাময়েত, তত্ত্বেব কর্ম্মেতি শেবঃ। ষস্ত কস্ত-  
চিভিত্তার্থিনত্তহীনং কর্ম স্থাদিত্যাশক্ত্যাহ—কর্মণ্যধিক্ষে ইতি। তত্ত্ব বিভার্তিনি পুংসীতি  
ষাবৎ। উপসর্বে নামেষ্টবিশেবাঃ। জ্যোতিষ্ঠোষে প্রবর্ষ্যাহঃমিতি শেবঃ। কিঃ পুনৰ্ভাস্তু,  
ত্রত্যমিতি, জ্যোত্ত—তত্ত্ব চেতি। যদুপসৎস্তু ত্বলোপচরাপচরাভ্যাঃ পরোভক্ষণং যজমানস্তু  
প্রসিদ্ধং, তদজ্ঞোপসদ্ব্রতমিত্যর্থঃ। একত্রেহপি তহি ত্বলোপচরাভ্যাঃ পরোভক্ষণং স্থানিতি  
চেত্যোত্ত—অত্ত চেতি। মহাখ্যং কর্ম সন্তুষ্টঃ। তৎকর্ম্মেভুপসদ্ব্রকর্ম্মেতিঃ। কেবল-  
মিত্যান্তেবার্থমাহ—ইতিকর্তৃব্যতাশূগ্রমিতি। সমাসান্তরমাত্রিভ্য শক্তে—নমিতি। কর্মধারণ-  
ক্রপং সমাসবাক্যং তত্ত্বানুস্তুত্য। মহাখ্যস্তু কর্মণঃ স্বার্তস্তাক্ষেত্র অভ্যুক্তানামুপসদামুপসংগ্রহা-  
ত্বাবার কর্মধারণঃ সিদ্ধত্বাত্ত্বানুমাহ—উচ্যত ইতি। ২

নহু অতিবিহিতঃ সৎ কথং স্বার্তং ভবিতুমহিতি? স্বত্যন্তুবাহিনী হি  
অতিগ্রিষ্মঃ; শ্রৌতষ্ঠে হি অক্ষতি-বিকারভাবঃ, ততক্ষ প্রাকৃত্যস্ত্রগ্রাহিষ্ঠঃ  
বিকাহকর্মণঃ; ন স্থিত শ্রৌতষ্মঃ; অতএব চ আবসথ্যাঘাবেতৎ কর্ম বিধীয়তে,  
সর্বা চ আবৃৎ স্বার্তেবেতি। উপসদ্ব্রতী তৃষ্ণা পরোব্রতী সন্নিত্যর্থঃ। ৩

বহুকর্মণঃ      স্বার্তস্তাক্ষিপতি—নমিতি।      পরিসমূহবগ্রিসেপনান্তুপসদামুপসং  
স্থার্তার্থস্তাওচানন্দাদিঃ অতিঃ স্বত্যন্তুবাহিনী শুক্ত। তথা চৈত্য কর্ম ত্বতোব স্বার্তমিতি

परिहरति—शुभीति । ननु श्रेष्ठे<sup>१</sup> शुद्धामूलादिनीतः, बैपरीत्याः, अतो उद्भौद्यं श्रोतुमित्याशक्याह—श्रोतुर्भे हीति । यदीदं कर्म श्रोतः, तदा ज्योतिष्ठोमेनात् अकृतिविकृतिभावः श्वाः । समग्राङ्गसंयुज्णा अकृतिर्विकलाङ्गसंयुज्णा च विकृतिः । अकृति-विकृतिभावे च विकृतिकर्मणः आकृतिर्धर्माहित्याहुपसद एव अतमिति विगृह सर्वमिति-कर्तव्यताक्रमं शक्यं श्रावीत्युः, न चात्र श्रोतुमस्ति परिलेपनादिसंवक्ताः । न च पूर्वताविष्टाः अतेक्ष्वरताविश्वामूलादित्यासिद्धित्यात्मेकाल्यविषयवाभूपगमादिति भावः । महत्कर्मणः श्रावीत्युः लिङ्माह—अत्र एवेति । तत्रेव हेतुत्रवाह—सर्वा चेति । महगतेतिकर्तव्यता-हत्रावृद्धित्युचाते । उपसद एव अतमिति विग्रहासंवाहुपमङ्ग्न अतमित्यश्वद्वज्ञं सिद्ध-मुपसंहतुमितिशक्तः । पर्याव्रती सन् वक्ष्यनामेन त्रयेण जुहोतीति संवक्तः । ३

उत्तरेन उत्तरवृक्षमये, कंसे चमसे वा तत्त्वेव विशेषणम्—कंसाकारे चमसाकारे वा उत्तरव एव; आकारे तु विकलः, न उत्तरवे । अत्र सर्वोषधं सर्वासामोषधीनाः समृहं यथासन्तवं यथाशक्ति च सर्वा ओषधीः समाहत्य; तत्र ग्राम्याणां दृश नियमेन ग्राहा त्रीहिष्वासा वक्ष्यमाणाः; अधिकग्रहणे तु न दोषः; ग्राम्याणां फलानि च यथासन्तवं यथाशक्ति च । इतिशक्तः समस्तसन्तारोपचयःप्रदर्शनार्थः; अत्यनपि ये सन्तरणीयम्, ते सर्वं सन्तुत्येत्यर्थः । त्रयस्त्र गृहोत्तेजो द्रष्टव्यः । ४

तात्रमौद्दुष्वरमिति शक्ताः वारयति—उत्तरवृक्षमय इति । तत्त्वेति अकृतपात्र-परामर्शः । उत्तरवत्तेहपि विकलमाशक्याह—आकार इति । अत्रेति पात्रनिर्देशः, असंवादशक्याच त्र्योषधं समाहतेत्याशुक्तियाशक्याह—यथासंवरमिति; ओषधिश्व नियमः दर्शयति—तत्रेति । परिसंख्याः वारयति—अधिकेति । इति संत्त्वात्तेतिशक्तस्त्र अदर्शनार्थस्त्रे फलितः वाक्यार्थः कथमति—अस्तुपीति । ओषधीनां संतरणानन्तरं परिसमूहनादिक्रमे किं प्रमाणमित्याशक्याह—त्रय इति । ५

परिसमूहन-परिलेपने भूमिसंक्षारः । अग्निप्रसमाधायेति वचनां आवस्थेहाविति गम्यते, एकवचनाद्वप्समाधानश्वर्गाच विश्वानस्त्रेवोप-समाधानम् । परिष्ठीर्य दर्तान्; आवृता—श्वार्त्त्वां कर्मणः<sup>२</sup> शालीपाकावृहं परिगृहते, तस्मा आज्ञां संकृत्य; पुंसा नक्षत्रेण पुंनामा नक्षत्रेण पुण्याहसंयुजेन, महत्वं सर्वोषधफलपिष्टं तत्रोत्तरे चमसे दधनि शूनि शूते च उपसिच्य, एकम्लोपमहत्ता उपसंमथ्य, समीम यद्ये संस्थाप्य, उत्तरवरेण त्रयेण आवापहाने आज्ञांश्च जुहोति एतेष्टैः ‘शावत्तो देवाः’ इत्यात्मेः ॥ ३९५ ॥ १ ॥

तत्रेति परिसमूहनाहृतिः । होमाधारत्तेन त्रेताग्निपरिसमूहनं वारयति—अग्निमिति । आवस्थेहावौ होम इति शेषः । कथमेतावता त्रेताग्निपरित्यागः, तत्राह—एकवचनादिति ।

কথমুপসমাধানশ্রবণঃ অতাগ্নিলিবারকঃ, আহ—বিষমানশ্চেতি । আহবনীয়াদেশচাহেরূপাং  
ন প্রাণের সম্মিতি ভাবঃ । মধ্যে স্থানশেষেতি শেষঃ । আবাপস্থানমাহভিবিশেষ-  
প্রক্ষেপণাদেশঃ । তো জাতবেদঃ, সুন্ধীনা যাবত্তো দেবা বজ্রমতয়ঃ সন্তো মহার্থান् প্রতিবন্ধিতি,  
তেজ্যোহমাজ্যতাগঃ স্থ্যাপ্যামি; তে চ তেন তৃণা তৃণা সর্বেরপি পুরুষার্থের্বাং উপর্যুক্ত ।  
অহং চ সুন্ধীনোহর্পিত ইতি আচমন্তুর্থঃ । জাতং জাতং বেষ্টীতি বা, জাতে জাতে  
বিষ্টত ইতি বা জাতবেদাঃ । যা দেবতা কুটিলমতিভূত্বা সর্বসৈয়োবাহনে ধারযন্তীতি মহা-  
ধারাণ্যিত্য বর্ণনে, তাঃ সর্বসাধনীঃ দেবতামহং যুত্তৃ ধারয়া যজে স্বাহেতি পূর্ববদেব  
যিতীয়মন্ত্রস্যার্থঃ । ৩২৯ । ১ ।

**তাৰ্ত্তালুবাদ** ।—‘সঃ যঃ কাময়েত’ ইত্যাদি । ইতঃপূর্বে জ্ঞান  
(উপাসনা) ও কর্মের গতি বা কল উক্ত হইয়াছে ; তন্মধ্যে জ্ঞান হইতেছে  
স্বতন্ত্র অর্থাং অগ্নের অনধীন, আর কর্ম হইতেছে দৈব ও মাত্র বিভিন্নাধ্য ;  
স্বতন্ত্রাং তত্ত্বের অধীন ; সেইজন্ত কর্ত্তালুষ্ঠানের নিমিত্ত বিন্দু উপার্জন  
করা আবশ্যক হয় ; কিন্তু যাহাতে প্রত্যবায় না অন্মে, এখন উপাসনে  
তাহা করিতে হয় ; এই কারণে মহস্ত বা শ্রেষ্ঠতা লাভের নিমিত্ত ‘মহস্ত’  
নামক কর্মের অনুষ্ঠানপদ্ধতি বর্ণিত হইতেছে ; কেন না, মহস্ত লাভ হইলে,  
ধনপ্রাপ্তি অবগুণ্ঠাবিনী ; [স্বতন্ত্রাং তাহা না বলিলেও যুক্তিতে পারা  
যায়] । এখন সেই মহাখ্য কর্মের কথা বর্ণিত হইতেছে—‘স যঃ কাময়েত’  
ইত্যাদি । ১

সেই কর্মের অধিকারী ব্যক্তি বিভাবিলাষী হইয়া যে কামনা করে ।  
কি [কামনা করে] ? না, আমি যেন মহস্ত প্রাপ্ত হই অর্থাং আমি যেন  
মহান্—বড় লোক হইতে পারি । তাহার প্রথমতঃ মহস্ত কর্মের উপযুক্ত কাল  
বলা হইতেছে—উদ্গমনে অর্থাং স্বর্য যে সময় উত্তৱ দিকে গমন করেন, সেই  
উত্তৱায়ণে ; তন্মধ্যেও আবার আপুর্যমাণ পক্ষে,—গুরুপক্ষে,—গুরুপক্ষেরও  
সকল দিনেই প্রাপ্তির সন্তাননা ছিল, [তম্ভৃত্যার্থ] বলিতেছেন—পুণ্যাহে—  
আপনার কার্য-সিদ্ধিপ্রদ অনুকূল দিবসে ; সাম্রাজ্য, অর্থাং যে পুণ্য দিনে কর্ম  
করিতে ইচ্ছা করে, তাহার পূর্ববর্তী—পুণ্যাহ রাত্রি সাম্রাজ্য দিবস উপসন্ধতৌ  
হইবে । ‘উপসন্ধত’ অর্থ—উপসদ্যস্মুহে নিষিদ্ধ যে ত্রত (নিম্ন), তাহা গ্রহণ  
করিয়া ; ‘উপসদ্য’ কাহাকে বলে, তাহা জ্যোতিষ্ঠোম যাগে প্রসিদ্ধ আছে ।  
তাহার নিম্নম এই যে, স্তনের উপচয় (বৃক্ষি বা পুষ্টি) ও অপচয় (হ্রাস)  
অনুসারে ছন্দ পান করিতে হয় ; সেই ত্রত-সম্পন্ন হইয়া ;—এখানে সেই  
ক্রিয়ার সম্পূর্ণ উপদেশ না থাকায়, শুধু দুঃপান মাত্র গ্রহণ করিতে

হইবে, অগ্নাত ‘ইতিকর্তব্যতা’ (অঙ্গুষ্ঠান-প্রণালী) গ্রহণ করিতে হইবে না। এখন প্রশ্ন হইতেছে—[‘উপসদ্বৃত’ কথার] যখন উপসদের ব্রত, এইক্ষণ সমাস-বাক্য প্রয়োগ করা যাইতে পারে, তখন ত উপসদ্বৃত্তির সমস্ত ইতিকর্তব্যতাই গ্রহণীয় হইতে পারে, তবে তাহা গ্রহণ করা হইতেছে না কেন? [এই প্রয়োগের উভয়ে] বলা হইতেছে যে,—এই কর্মের স্মার্তব্রত উহার হেতু, অর্থাৎ এই মহাথ্য কর্মটি শুভি-শাস্ত্রোক্ত; [স্মৃতিরাঙ্গ ইহাতে বৈদিক কর্মের সমস্ত ইতিকর্তব্যতা গৃহীত হইতে পারে না]। ২

পুনঃ প্রশ্ন হইতেছে—এই মহ ক্রিয়াটী যখন শ্রতিতেই বিহিত রহিয়াছে, তখন ইহা স্মার্ত (শুভি-বিহিত) কর্ম বলিয়া পরিগণিত হইতে পারে কিরূপে? [উত্তর—] মহাথ্য-কর্মবোধক সেই শ্রতিটী হইতেছে—শুভির অঙ্গুষ্ঠানিকা, অর্থাৎ এই শ্রতিতে শুভ্যজ্ঞ কর্মেরই অঙ্গুষ্ঠান করা হইয়াছে যাত্র। শ্রৌত কর্ম হইলে নিশ্চয়ই ইহার প্রকৃতি-বিকৃতিভাব হইতে পারিত; এবং তাহার ফলে বিকৃতি কর্মে প্রকৃতিভূত ক্রিয়ার ধর্মসমূহও গ্রহণ করিতে হইত; কিন্তু ইহা ত শ্রৌত কর্মই নহে। এই কারণেই ‘আবসথ্য’ বা গার্হপত্য অন্তিমে এই ক্রিয়াটী কর্তব্যক্রূপে বিহিত হইয়াছে। আর যত প্রকার ‘আবৃৎ’ আছে, সে সমস্তই শুভ্যজ্ঞ; [এখানেও সেই আবৃতের কথা রহিয়াছে]। উক্ত বাক্যের অর্থ হইতেছে এই যে, উপসদ্বৃত্ত গ্রহণপূর্বক পয়োব্রতী হইয়া—। ৩

ওতুস্বরে অর্থ—উতুস্বর (যজ্ঞডুমুর) বৃক্ষনির্মিত পাত্রে। ‘কংসে’ ও ‘চমসে’ শব্দ দুইটী তাহারই বিশেষণ,—কংসাকার কংবা চমসাকার উতুস্বর পাত্রে; স্মৃতিরাঙ্গ এখানে পাত্রটীর আকৃতি সমন্বেই বিকল্প, কিন্তু উতুস্বরত্ব সমন্বে বিকল্প নহে; অর্থাৎ কংসাকার বা চমসাকার উতুস্বর পাত্রে, সর্বোবধ—সমস্ত ওবধি শক্তি-অঙ্গুষ্ঠানে যথাসম্ভব সমাহৃত করিয়া; তন্মধ্যেও বক্ষ্যঘাণ ব্রীহি ব্রহ্ম প্রভৃতি দশপ্রকার গ্রাম্য ওবধি অবশ্যগ্রাহ, কিন্তু তদপেক্ষা অধিক গ্রহণ করিতে পারিলেও দোষ হইবে না। গ্রাম্য ফলসমূহও যথাশক্তি ও যথাসম্ভব [গ্রহণ করিবে]। ‘ইতি’ শব্দের অর্থ—কর্মেপযোগী সমস্ত সন্তান (উপকরণ জ্ঞব্যসমূহ) প্রদর্শন করা, অর্থাৎ আরও যাহা কিছু সংগ্রহ করা আবশ্যিক, সে সমুদ্দয়ও সংগ্রহ করিয়া রাখা। কিরূপ ক্রমাঙ্গুষ্ঠানে বে, ঐ সমুদ্দয় ওবধি ও ফল গ্রহণ করিতে হইবে, তাহা গৃহস্থ হইতে জানিতে হইবে। ৪

পরিসমূহন ও পরিলেপন অর্থ—ভূমি-সংস্কৃতি; [তন্মধ্যে পরিসমূহন অর্থ—

ভূমি বাট দেওয়া ]। পরে অগ্নি আনয়ন করিয়া ; এখানে ‘উপসমাধার’  
কথা থাকার বুরা ধাইতেছে যে, ‘আনন্দধ্য’-নামক ( গার্হপত্যসংজ্ঞক )  
অগ্নিতেই কার্য করিতে হয় ; কারণ, ‘অগ্নি’ শব্দের উত্তর এক বচন আছে,  
সঙ্গে ‘উপসমাধান’ কথাও রহিয়াছে ; আর বিদ্যমান অগ্নিরই উপসমাধান  
( আনয়ন ) সন্তুষ্পর হয় ; [ অতএব এখানে অগ্নিত্বয় বুঝিতে হইবে না ]।  
কৃশসমূহ বিস্তীর্ণ করিয়া । মন্ত্র কর্মটী স্থুত্যজ্ঞ বিধায় ‘আবৃৎ’ শব্দে স্থালীপাক-  
ক্রম ‘আবৃৎ’ গ্রহণ করিতে হইবে ; সেই ‘আবৃৎ’ দ্বারা আজ্ঞের সংস্কার করিয়া,  
পুঁজক্ষত্রে অর্থাৎ পুরুষজাতীয় নক্ষত্রবৃক্ষ পুণ্যাহে, পিষ্ঠ সর্বৈষধ ও ফলাভ্যক  
জ্বর্যগুলি সেই মন্ত্রে পূর্বোক্ত চমসাকার উত্তুষ্পর পাত্রে দধি, মধু ও স্বত দ্বারা  
সিঙ্গ করিয়া ( ভিজাইয়া ) একটী মন্ত্রনদণ্ড দ্বারা বিমথিত করিয়া, অগ্নি ও  
নিজের মধ্যস্থলে সংস্থাপনপূর্বক উত্তুষ্পর ক্রব ( হাতার হাত এক প্রকার  
পাত্র ) দ্বারা ‘যাবন্তো দেবাঃ’ ইত্যাদি মন্ত্রে আজ্যসমর্পণের যোগ্যস্থলে হোম  
করিবে—॥ ৩৯৫ ॥ ১ ॥

জ্যোঢ়ায় স্বাহা শ্রেষ্ঠায় স্বাহেত্যগ্রো হৃত্বা মন্ত্রে সংশ্রব-  
মবনয়তি, প্রাণায় স্বাহা বসিষ্ঠায়ে স্বাহেত্যগ্রো হৃত্বা মন্ত্রে  
সংশ্রবমবনয়তি, বাচে স্বাহা প্রতিষ্ঠায়ে স্বাহেত্যগ্রো হৃত্বা মন্ত্রে  
সংশ্রবমবনয়তি, চক্ষুষে স্বাহা সম্পদে স্বাহেত্যগ্রো হৃত্বা মন্ত্রে  
সংশ্রবমবনয়তি, শ্রোত্রায় স্বাহা, আয়তনায় স্বাহেত্যগ্রো হৃত্বা  
মন্ত্রে সংশ্রবমবনয়তি, মনসে স্বাহা প্রজাতৈ স্বাহেত্যগ্রো হৃত্বা  
মন্ত্রে সংশ্রবমবনয়তি, রেতসে স্বাহেত্যগ্রো হৃত্বা মন্ত্রে সংশ্রব-  
মবনয়তি ॥ ৩৯৬ ॥ ২ ॥

সর্বলার্থঃ ।—ইদানীং হোমক্রমমাহ—‘জ্যোঢ়ার’ ইত্যাদিন। জ্যোঢ়ার  
স্বাহা, শ্রেষ্ঠার স্বাহা ইতি ( আভ্যাং মন্ত্রাভ্যাম্ ) অগ্রো [ বারুষঃ ] হৃত্বা, সংশ্রবঃ  
( ক্রবসংজগ্নমাজ্যঃ ) মন্ত্রে অবনয়তি ( সমর্পয়তি ) ; প্রাণায় স্বাহা, [ বসিষ্ঠায়ে ]  
স্বাহা ইতি ( মন্ত্রাভ্যাং পূর্ববৎ ) অগ্রো হৃত্বা মন্ত্রে সংশ্রবম্ অবনয়তি ; বাচে  
স্বাহা, প্রতিষ্ঠায়ে স্বাহা ইতি অগ্রো হৃত্বা মন্ত্রে সংশ্রবম্ অবনয়তি, [ ইত্যাত্তত্ত্ব-  
সর্বঃ পূর্ববৎ বেদিতব্যম্ । ] ‘রেতসে স্বাহা’ ইত্যারভ্য একেকশঃ মন্ত্রযুচ্চার্থ  
একেকামাহতিঃ হৃত্বা মন্ত্রে সংশ্রবম্ অবনয়তীতি বিশেষঃ ] ॥ ৩৯৬ ॥ ২ ॥

**मूलाचुल्लास्त्र ॥**—“ज्येष्ठाय श्वाहा, श्रेष्ठाय श्वाहा” इत्यादि  
मन्त्रे द्वैराव करिया आहृति० अपर्ण करिया श्वस-संलग्न आज्ञा मन्त्रे  
अपर्ण करिबे । [ एইस्त्वले ज्येष्ठ-श्रेष्ठादिगुणरूप चिह्न धाकार  
बुझिते हैं ये, ज्येष्ठ-श्रेष्ठगुणवृक्त प्राणविद्वेष्ट एই यस्तात्य कर्म्मे  
अधिकार, अन्तेर नहे ] । सेहरूप “चक्रवे श्वाहा, सम्पदे श्वाहा”  
बलिया अग्निते होम करिया श्वस-संलग्न आज्ञा मन्त्रे अपर्ण करिबे ।  
“श्रोत्राय श्वाहा, आव्रतनाय श्वाहा” बलिया अग्निते होम करिया अन्ते  
श्व अवन्त करिबे । “मनसे श्वाहा, प्रजातैय श्वाहा” बलिया  
पूर्ववृत्त अग्निते होम करिया संस्रव मन्त्रे ताग करिबे । तत्रप  
“रेतसे श्वाहा” बलिया अग्निते आहृति प्रदान करिया पूर्वच मन्त्रे  
संस्रव समर्पण करिबे ॥ ३९६ ॥ २ ॥

अग्नये श्वाहेत्यर्थे छत्रा मन्त्रे संत्रवमवनयति, सोमाय  
श्वाहेत्यर्थे छत्रा मन्त्रे संत्रवमवनयति, भूःश्वाहेत्यर्थे छत्रा मन्त्रे  
संत्रवमवनयति, भूवः श्वाहेत्यर्थे छत्रा मन्त्रे संत्रवमवनयति,  
स्वः श्वाहेत्यर्थे छत्रा मन्त्रे संत्रवमवनयति, भूभूवः स्वः  
श्वाहेत्यर्थे छत्रा मन्त्रे संत्रवमवनयति, अक्षणे श्वाहेत्यर्थे  
छत्रा मन्त्रे संत्रवमवनयति, क्षत्राय श्वाहेत्यर्थे छत्रा मन्त्रे  
संत्रवमवनयति, भूताय श्वाहेत्यर्थे छत्रा मन्त्रे संत्रवमवनयति,  
भविष्यते श्वाहेत्यर्थे छत्रा मन्त्रे संत्रवमवनयति, विश्वाय  
श्वाहेत्यर्थे छत्रा मन्त्रे संत्रवमवनयति, सर्वाय श्वाहेत्यर्थे छत्रा  
मन्त्रे संत्रवमवनयति, प्रजापतये श्वाहेत्यर्थे छत्रा मन्त्रे  
संत्रवमवनयति ॥ ३९७ ॥ ३ ॥

**सत्रलार्थः ॥**—‘अग्नये श्वाहा’ इति ( अनेन मन्त्रे ) [ मन्त्रे ] अर्थे  
छत्रा संस्रव ( श्वस-संलग्न-आज्ञा ) मन्त्रे अवनयति, [ इत्यादि सर्वैः वित्तीय-  
अतिवृत्तिः ] ॥ ३९७ ॥ ३ ॥

**मूलाचुल्लास्त्र ॥**—“अग्नये श्वाहा” बलिया अग्निते होम

କରିଯା ସଂଶ୍ରବ ଅବନତ କରିବେ । “ଲୋମାର ସ୍ଵାହା, ଭୁଃ ସ୍ଵାହା, ଭୁବଃ ସ୍ଵାହା, ଭୁଭୁବଃ ସ୍ଵଃ ସ୍ଵାହା, ବ୍ରଦ୍ଗଣେ ସ୍ଵାହା, କ୍ଷଞ୍ଜାର ସ୍ଵାହା, ଭୂତାର ସ୍ଵାହା, ବିଶାର ସ୍ଵାହା, ସର୍ବାର ସ୍ଵାହା, ଏବଂ ପ୍ରଜାପତରେ ସ୍ଵାହା” ବଲିଯା ଏକ ଏକବାର ଅଗ୍ରିତେ ଆହୁତି ପ୍ରଥାନ କରିଯା ଶ୍ରବ-ଶଳ ଆଜ୍ୟ ମହେ ଅର୍ପଣ କରିବେ ॥ ୩୯୭ ॥ ୩ ॥

**ଶାଙ୍କରାତ୍ମାତ୍ୟମ् ।**—ଜ୍ୟୋତୀର ସ୍ଵାହା ଶ୍ରେଷ୍ଠାର ସ୍ଵାହେତ୍ୟାରଭ୍ୟ ସେ ସେ ଆହୁତୀ ହେବା ମହେ ସଂଶ୍ରବମବନରୁତି, ଶ୍ରବାବଲେପନମାଜ୍ୟ । ଏତମାଦେବ ଜ୍ୟୋତୀର-ଶ୍ରେଷ୍ଠାରେତ୍ୟାଦିଆଗଲିଙ୍ଗାଦ୍ ଜ୍ୟୋତୀଶ୍ରେଷ୍ଠାଦିଆଗବିଦ ଏବାଶ୍ରିନ୍ କର୍ମଣ୍ୟଧିକାରଃ । ‘ରେତସେ’ ଇତ୍ୟାରଭ୍ୟ ଏକୈକାମାହୁତିଃ ହେବା ମହେ ସଂଶ୍ରବମବନରୁତି, ଅପରମ୍ଭୋପରମହୃଦ୍ୟା ପୁନର୍ଭ୍ୟଥୁତି ॥ ୩୯୬—୩୯୭ ॥ ୨—୩ ॥

ଟିକା ।—ଜ୍ୟୋତୀରେତ୍ୟାଦିମର୍ମସ୍ୱ ଧରନିତର୍ମର୍ମମାହ—ଏତମାଦେବେତି । ସେ ସେ ଆହୁତୀ ହେତ୍ୟାତ୍ୟଃ, ତତ୍ ସର୍ବଜ୍ଞ ଦ୍ୱିଦ୍ୱାପମଦଃ ପ୍ରତ୍ୟାଚଟେ—ରେତସ ଇତ୍ୟାରଭ୍ୟେତି । ସଂଶ୍ରବଃ ଶ୍ରବାବଲିଙ୍ଗମାଜ୍ୟମ୍ ॥ ୩୯୬—୩୯୭ ॥ ୨—୩ ॥

**ଭାତ୍ୟାନୁବାଦ ।**—‘ଜ୍ୟୋତୀର ସ୍ଵାହା, ଶ୍ରେଷ୍ଠାର ସ୍ଵାହା’—ଏହି ହିତେ ଆରଣ୍ୟ କରିଯା ଦୁଇ ଦୁଇଟି ଆହୁତି ଅର୍ପଣ କରିଯା ଶ୍ରବସଂଶଳ ଆଜ୍ୟଟୁକୁ ମହେର ମଧ୍ୟେ ଅର୍ପଣ କରିବେ । ଏଥାନେ ଜ୍ୟୋତୀ ଶ୍ରେଷ୍ଠବ୍ରନ୍ଦ ପ୍ରାଣଧର୍ମ କଥିତ ଥାକାର ବୁଦ୍ଧା ଯାଇତେଛେ ସେ, ଏହି ମହାଧ୍ୟ କର୍ମର ଅନୁଷ୍ଠାନେ କେବଳ ପ୍ରାଣତତ୍ତ୍ଵବିଦେରଇ ଅଧିକାର । ‘ରେତସେ ସ୍ଵାହା’ ହିତେ ଆରଣ୍ୟ କରିଯା ଏକ ଏକବାର ମାତ୍ର ଆହୁତି ଅର୍ପଣ କରିଯା ଶ୍ରବସଂଶଳ ଆଜ୍ୟ ମହେ ଅର୍ପଣ କରିବେ, ଏବଂ ଅପର ଏକଟି ମହନ୍ଦଣ୍ଡ ଦ୍ଵାରା ପୁନର୍ବାର ତାହା ମର୍ଦିନ କରିବେ ॥ ୩୯୬—୩୯୭ ॥ ୨—୩ ॥

**ଅଧୈନମଭିମୃଶତି—**ଭାବଦମ୍ବି ଜୁଲଦମ୍ବି ପୂର୍ଣ୍ଣମ୍ବି ପ୍ରତ୍ସକମୟେକ-  
ସତମମ୍ବି ହିଙ୍କତମମ୍ବି ହିଙ୍କିଯମାଣମହୃଦୟନୀଥମମ୍ବି ଉଦ୍‌ଗୀଯମାନମମ୍ବି  
ଆବିତମମ୍ବି ପ୍ରତ୍ୟାଶାବିତମଶ୍ରାଦ୍ରେ ମନ୍ଦୀପ୍ରମମ୍ବି ବିଭୁବନମ୍ବି  
ପ୍ରଭୁରତ୍ନମମ୍ବି ଜ୍ୟୋତିରମ୍ବି ନିଧନମମ୍ବି ସଂବର୍ଗୀହସୀତି ॥ ୩୯୮ ॥ ୪ ॥

**ସର୍ବଲାର୍ଥ ।**—ଅଥ ( ଅନୁତରଃ ) [ ବର୍କ୍ୟମାଗେନ ସଞ୍ଚେତ ] ଏନ୍ ( ମହଃ ) ଅଭି-  
ମୃଶତି ( ମୃଶତି )—[ ହେ ମହୁ, ] ଏବଂ ଭର୍ତ୍ତ ( ପ୍ରାଣବ୍ରନ୍ଦପତରା ଚକ୍ରମ୍ ) ଅମି ; ଅଳ୍ପ ( ଅଗ୍ନିବ୍ରନ୍ଦାଂ ପ୍ରକାଶାତ୍ମକମ୍ ) ଅମି ; ପୂର୍ଣ୍ଣ ( ବ୍ରକ୍ଷମପେଣ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣମ୍ ) ଅମି ;  
ପ୍ରତ୍ସକ ( ନଭୋକ୍ଲମପେଣ ନିଶ୍ଚଳମ୍ ) ଅମି ; ଏକସତଃ ( ସର୍ବୈରବିରୋଧିତ୍ୱାଂ ସର୍ବଜଗ-  
ନ୍ଦୀତ୍ୱକମ୍ ) ଅମି ; ହିଙ୍କତ ( ସର୍ବାରଣ୍ଟେ କରଣୀୟଃ ହିଙ୍କତମପି ) ଅମି ; ହିଙ୍କି-  
ଙ୍କି-

माणः ( यज्ञमध्ये क्रियमाणमपि ) असि ; उद्गीथः ( यज्ञाराते पठनीयः ) असि ; उद्गीयमानः ( यज्ञमध्ये अहुष्टीयमानः ) असि ; आवितः ( अर्खवर्ण्यकृतः आवितः च ) असि ; प्रत्याशावितः ( आग्नीध्रेण प्रत्याशावितम् ) असि ; आर्द्धे ( घेषोदरे ) संदीप्तः ( विद्युद्धपेण प्रकाशमवृत्तः ) असि ; विभूः ( विविधं भवतीति विभूः ) असि ; प्रभूः ( समर्थः ) असि ; अम्बः ( सोमाञ्चकव्यां भक्ष्यम् ) असि ; ज्योतिः ( अग्निक्लिपेण तोकृव्यां ज्योतिःस्त्रक्लिपम् ) असि ; निधनः ( कारणव्यां लयस्त्रक्लिपम् ) असि ; [ वागादीनाम् अग्न्यादीनां च संहरणां ] संबर्गश्च असि इति ॥३९८॥४॥

**मूलानुवाद ।**—अनन्तर कर्मकर्ता, तु मिइ भ्रम—भ्रगकारी जाज्ज्ञग्यमान, परिपूर्ण, प्रस्तुक, हिङ्कृत, हिङ्क्रियमाण, उद्गीथ, उद्गीयमान, आवित, प्रत्याशावित, आर्द्ध वस्त्रते प्रदीप्त, विभू, प्रभू, अम्ब, ज्योतिः, निधन एवं संबर्गक्लिपे अवस्थित रहियाछ, एই बलिया महस्त्रव्य अक्षण ( एकत्र धित्रित ) करिबे ॥ ३९८ ॥ ४ ॥

**शास्त्रकर्त्तात्मम् ।**—अथेनमतिमूलिति—‘भ्रमसि’ इत्यनेन मत्त्रेण ॥ ३९८ ॥ ४ ॥

**टीका ।**—महस्त्रव्यस्त्र आगदेवताकव्यां प्राणेनैकीकृत्य सर्वाञ्चकव्यां ; तथाच सर्वदेहेषु प्राणक्लिपेण तु भ्रमसि, आगस्त्र चलनाञ्चकव्यात्क्लिपव्याच । ताग्निक्लिपेण च तु भ्रमसि प्रकाशाञ्चकव्यात्क्लिपव्याच । तदम्बु भ्रमक्लिपेण तु पूर्णमसि, नतोक्लिपेण प्रस्तुकः निक्षेपमसि, सर्वेवरविरोधिव्यां सर्वमपि जगदेकसत्त्वाञ्चक्षुत्तर्त्वाव्यापरिच्छ्रवत्या द्वितीयं वस्त्र भ्रमसि, प्रत्योत्ता यज्ञाराते त्वयेव हिंकृतमसि, तेऽनेव यज्ञमध्ये हिंक्रियमाणः चासि, उद्गात्रा च यज्ञाराते त्वयेव चोद्गीथमूद्गीयमानः चासि, अर्खवृणा तु आवितमसि, आग्नीध्रेण च प्रत्याशावितमसि, आर्द्धे घेषोदरे सम्यग्दीप्तमसि, विविधं भवतीति विभूः, प्रभूः समर्थः, तोग्यक्लिपेण सोमाञ्चकव्यां हित्वादस्त्रः, तोकृक्लिपेणाग्न्याज्ञाना ज्योतिः ; कारणव्यात्क्लिपेण लयः, अध्याज्ञाधिदैवयोर्बागादीनामग्न्यादीनां च संहरणां तु च संबर्गोहसीत्य-भिम्बनमत्त्वार्थः ॥ ३९८ ॥ ४ ॥

**तात्त्वानुवाद ।**—अतःपर ‘भ्रम असि’ इत्यादि मत्त्रपाठपूर्वक अनुद्रव्य स्पर्श वा आलोड़न करिबे ॥ ३९८ ॥ ४ ॥

अथेनमूद्यच्छत्यामत्त्वामत्त्वाहि ते महि स हि राजेशानो-  
हितिः, स मात्रं राजेशानोहितिः करोहिति ॥ ३९९ ॥ ५ ॥

**सञ्चलार्थः ।**—अथ ( अनन्तरः ) [ अनेन मत्त्रेण ] एव ( महः ) उद्यच्छति ( पात्रेण सह उत्थाप्य हस्ते गृह्णाति— ) [ हे मह, तु ] आवसि ( सर्वः

বিজ্ঞানাসি) ; তে (তব) মহি [মহত্ত্বরং কুপং] আমংহি (মন্ত্রামহে) [বর্ম]। সঃ (প্রাণকুপঃ) রাজা ঈশানঃ অধিপতিশ্চ ; সঃ রাজা ঈশানঃ অধিপতিশ্চ [প্রাণঃ] মাম্ অধিপতিং করোতু ইতি ॥ ৩৯৯ ॥ ৫ ॥

**চুলাচুল্লাদ** ।—অনন্তর, হে মন্ত্র, প্রাণস্বরূপ তুমি সমন্ত  
অবগত আছ ; আমরাও তোমাকে সেই মহত্ত্বরূপই মনে করিব।  
রাজা ঈশান সেই প্রাণই ইহার অধিপতি ; তিনি আমাকে অধিপতি  
করুন। এই মন্ত্র পাঠপূর্বক উহা হন্তে গ্রহণ করিবে ॥ ৩৯৯ ॥ ৫ ॥

**শাঙ্করভাস্ত্রম** ।—অথেনমুদ্যচ্ছতি সহ পাত্রেণ হন্তে গুহ্বাতি—আমং-  
স্থামংহি তে মহি ইত্যনেন ॥ ৩৯৯ ॥ ৫ ॥

টাকা।—আমংসি এবং সর্বং বিজ্ঞানাসি, বরং চ তে তব মহি মহত্ত্বরং কুপমামংহি  
মন্ত্রামহে। স হি প্রাণে রাজাদিগুণঃ, স চ মাঃ তথাভূতং করোভিতুচমনমন্ত্রার্থঃ ॥ ৩৯৯ ॥ ৬ ॥

**ভাস্ত্রাচুল্লাদ** ।—অতঃপর ‘আমংসি, আমংহি তে মহি’ ইত্যাদি মন্ত্র  
পাঠ করিয়া মন্ত্র-পাত্রের সহিত মন্ত্র হন্তে তুলিয়া লইবে ॥ ৩৯৯ ॥ ৫ ॥

**অথেনমাচামতি**—তৎ সবিতুর্বরেণ্যম্য । মধু বাতা ঋতায়তে  
মধু ক্ষরস্তি সিঙ্কবঃ মাধবীনঃ সন্ত্বোবধীঃ ভূঃ স্বাহা । ভর্গো দেবস্ত  
ধীমহি । মধু নত্তমুতোষসো মধুমৎ পার্থিবত্ত রাজঃ । মধু গৌরস্ত  
নঃ পিতা, ভূবঃ স্বাহা । ধিয়ো যো নঃ প্রচোদয়াৎ । মধুমাস্মো  
বনস্পতিশ্চমুম্বাত্ত অন্ত সূর্যঃ । মাধবীর্গাবো ভবস্ত নঃ । স্বঃ  
স্বাহেতি । সর্বাঙ্গ সাবিত্রীমস্বাহ সর্বাশ্চ মধুমতীঃ ; অহমেবেদত্ত  
সর্বং ভূয়াসং ভূভূ'বঃ স্বঃ স্বাহেত্যন্তত আচম্য পাণী প্রকাল্য  
জগনেনাগ্নিঃ প্রাকৃশিরাঃ সংবিশতি, প্রাতরাদিত্যমুপর্তিষ্ঠতে—  
দিশামেকপুণ্ডরীকমন্ত্রহং মনুষ্যাণামেকপুণ্ডরীকং ভূয়াসমিতি,  
যথেতমেত্য জগনেনাগ্নিমাসীনো বৎশং জপতি ॥ ৪০০ ॥ ৬ ॥

**সর্বজ্ঞার্থঃ** ।—অথ (অনন্তরং) এবং (মন্ত্রং) আচামতি (বক্ষ্যমাণেন  
মন্ত্রেণ ভক্ষয়তি) —[অত চ গান্ধুর্যা মধুমত্যাশ্চ প্রথম-পাদাভ্যাম্, ব্যাহৃতেশ্চ  
প্রথমবয়বেন প্রথমবারং ভক্ষণম্, গান্ধুর্যা মধুমত্যাশ্চ দ্বিতীয়-পাদাভ্যাঃ  
দ্বিতীয়েন চ ব্যাহৃত্যবয়বেন দ্বিতীয়বারং ভক্ষণম্, তৃতীয়েব তৃতীয়পাদাভ্যাঃ  
তৃতীয়েন চ ব্যাহৃত্যবয়বেন তৃতীয়বারং ভক্ষণম্, চতুর্থবারং তু তৃতীঃ ভক্ষণঃ

कार्यमिति ज्ञेयम् । ] देवस्तु ( अकाशमानस्तु ) सवितुः ( अग्ंप्रसवकर्त्तुः ) तৎ ( प्रसिद्धं ) वरेण्यं ( वरणीयं ) भर्गः ( तेजः ) धीमहि ( चिन्त्रामः ); वः ( सविता ) नः ( अश्वाकं ) धिरः ( वृक्षीः ) अचोदयाः ( प्रेरयेऽ ), [ तस्तु तৎ धीमहि इति सम्बन्धः ] । वाताः ( वायुतेषाः ) मधु ( सूखं वथा स्तां, तथा स्तां, तथा अवस्था ) ऋतायते ( प्रवस्तु ), सिद्धवः ( नस्तुः ) मधु क्षरस्ति ( मधुरसं, वथा स्तां, तथा अवस्था ); उषधीः ( तृणलताः ) माधवीः ( मधुराः ) सन्तु; नक्तं ( रात्रिः ) उषसः ( दिवसाः ) उत ( अपि ) मधु ( प्रीतिकराः ) [ सन्तु ] ; पार्थिवं रजः ( शूलिः ) मधुमृतं ( मधुरं ) [ अन्तु ] ; नः ( अश्वाकं ) पिता श्लोः ( ह्यलोकः ) मधु ( प्रिया ) [ अन्तु ] ; बन्स्पतिः ( सोमः ) नः ( अश्वाकं सम्बन्धे ) मधुमान् [ अन्तु ] ; सूर्यः मधुमान् अन्तु ; गावः ( दिशः ) नः ( अश्वाकं ) माधवीः [ मधुराः ] भवस्तु । सर्वां च सावित्रीं सर्वाः च मधुमतीः अस्वाह ( उक्ता ऋबौति ) “अहम् एव सर्वं भूमासम्” । [ एवमुक्ता ] भूभूर्बः व्यः स्वाहा इति [ सर्वं भक्षयेऽ ] ।

अन्ततः ( अन्ते ) च आचम्य ( आचमनं कुस्ता ) पाणी ( हस्तस्त्रं ) प्रकाश्य अग्निं जघनेन ( अग्नेः पश्चां ) प्राक्शिराः सन् संविशति ( रात्रौ शशीत ) ; आतः [ श्वाम् परित्यज्य ] [ वक्ष्यमाणेन यन्त्रेण ] आदित्यं उपतिष्ठते— [ हे सूर्य, अं ] दिशां एकपुण्ड्रीकं ( अवितीयपद्मस्तकपं ) असि ; अहं [ अपि ] महुष्याणां एकपुण्ड्रीकं भूमासम्—इति [ उक्ता ] यगेतं ( वथागतं—गमनपद्धतिक्रमेण ) एत्य ( प्रत्यागत्य ) अग्निं जघनेन ( अग्नेः पार्श्वे ) आसीनः सन् वंशं ( वंशब्राह्मणं ) अपति ( अपेऽ इत्यर्थः ) ॥ ४०० ॥ ६ ॥

**मूलाचूर्णादक १—अनन्तरः वक्ष्यमाण मन्त्रक्रमे** एই अनु भक्षण करिबे । [ एथाने गायत्रीर एक पाद, मधुमतीर एकपाद एवं व्याहतिर प्रथम अंश पाठपूर्वक मन्त्रेर प्रथम अंश, गायत्री ओ मधुमतीर द्वितीय पाद ओ व्याहतिर द्वितीय अंश पाठ करिया द्वितीय अंश, गायत्री ओ मधुमतीर तृतीय पाद ओ व्याहतिर तृतीय अंश पाठपूर्वक तृतीय अंश, एवं विनामन्त्रे तूष्णीष्टाबे पात्र प्रकाशन-पूर्वक समन्तटा भक्षण करिबे । [मन्त्रार्थ ऐक्लप]—दीप्तिमान् सवितार सेहि वरणीय भर्ग आमरा चिन्ता करितेछि, ये भर्ग आमादेह वृक्षिरुपि-समुह कार्ये प्रेरण करिया थाकेन् । .[ मधुमती मन्त्रेर अर्थ— ]

বায়ুসমূহ শুধুবহু হইয়া প্রবাহিত হউক, অদীসমূহ মধুম রস করণ করুক ; ওষধি তৃণলতাসমূহ আমাদের নিকট অধুরুসবুজ হউক ; রাত্রি ও দিন মধুময় হউক ; পার্থিব ধূলি প্রীতিময় হউক, আমাদের পিতৃছানীয় দ্যুলোক প্রিয় হউক, বনস্পতি ( চন্দ্ৰ বা সোম ) আমাদের পক্ষে মধুমান् হউক, সূর্যও মধুপূর্ণ হউক ; গো—ৱশিসমূহ আমাদের সমন্বে মাধৌ ( প্রীতিকৰ ) হউক । [ ইহার পর ] ‘স্বাহা’ উচ্চারণ-পূর্বক তিনভাগ ভক্তি করিবে । শেষে সমস্ত সাবিত্রী ও সম্পূর্ণ মধুমতী মন্ত্রপাঠ করিয়া ‘আমিই যেন এই সমুদয় ভাব প্রাপ্ত হইতে পারি’—বলিয়া সমস্ত ব্যাহৃতি ও ‘স্বাহা’ শব্দ উচ্চারণপূর্বক পাত্র প্রক্ষালন করিয়া অবশিষ্ট সমস্তটা পান করিবে ।

পরে আচমন ও হস্তুদ্বয় প্রক্ষালন করিয়া, পূর্বশিরা হইয়া অগ্নির পার্শ্বে শয়ন করিবে । পরদিন প্রাতঃকালে গাত্রোথানপূর্বক আদিত্যের উপাসনা করিবে,—[ হে সূর্য, তুমি ] হইতেছ সমস্ত দিকের অদ্বিতীয় পুণ্যরৌক ( পদ্মস্বরূপ ) ; আমিও যেন মনুষ্যগণের মধ্যে অদ্বিতীয় পুণ্যরৌকতুল্য হইতে পারি ; এই বলিয়া, যেভাবে গমন করিয়াছিল, সেইভাবেই প্রত্যাগমনপূর্বক উপবেশন করিয়া বৎশত্রাঙ্গণ জপ করিবে ॥ ৪০০ ॥ ৬ ॥

**শাঙ্কুরভাস্ত্রম् ।**—অব্যেনমাচামতি ভক্ষমতি, গায়ত্র্যঃ প্রথমপাদেন মধুমত্যেকয়া ব্যাহৃত্যা চ প্রথময়া প্রথমগ্রাসমাচামতি । তথা গায়ত্রীদ্বিতীয়পাদেন, মধুমত্যা দ্বিতীয়য়া, দ্বিতীয়য়া চ ব্যাহৃত্যা দ্বিতীয়ং গ্রাসম্ ; তথা তৃতীয়েন গায়ত্রী-পাদেন, তৃতীয়য়া মধুমত্যা, তৃতীয়য়া চ ব্যাহৃত্যা তৃতীয়ং গ্রাসম্ । সর্বাং সাবিত্রীং সর্বাংশ মধুমতীরন্ত্রা ‘অহমেবেবং সর্বং তুয়াসম্’ ইতি চ অঙ্গে ‘তৃতুৰ্বঃ স্বঃ স্বাহা’ ইতি সমস্তং ভক্ষমতি । ষধা চতুর্ভিশ্চ সৈন্তদ্ব্যব্যং সর্বং পরিসমাপ্যতে, তথা পূর্বমেব নিরূপয়ে । ষৎ পাত্রাবলিশুম্, তৎ পাত্রং সর্বং নির্ণিজ্য তৃক্ষীং পিবে । পাণী প্রক্ষাল্য আপ আচম্য, অবলেনাগ্নিঃ পশ্চাদঘোঃ, আকৃশিয়াঃ সংবিশতি । **প্রাতঃসন্ধ্যামুপাস্ত** আদিত্যমুপত্তিষ্ঠতে—‘দিশামেকপুণ্যরৌকম্’ ইত্যনেন ঘোণ । ষধেতৎ ষধাগতম্, এত্যাগত্য অবলেনাগ্নিঃ আসীনো ষৎং জপতি ॥ ৪০০ ॥ ৬ ॥

টিকা ।—তৎ সবিতুর্গেণ্যং ব্রহ্মীয়ং শ্রেষ্ঠং পদং ধীমহীতি সংবক্ষঃ । বাতা বাযুভেদা মধু  
সুখমৃতারভে বহস্তি । সিদ্ধবো লক্ষ্মো মধু ক্রমস্তি মধুরসান্ অবস্তি । ওবদীশচামান্ প্রতি  
মাহীশুরসাঃ সত্ত । দেবস্ত সবিতুর্গেন্তেজোহস্তং বা অস্ততং পদং চিত্ত্যামঃ । লক্ষ্ম  
রাত্রিমতোবসো দিবসাশ মধু প্রিতিকরাঃ সত্ত । পার্থিবং রঞ্জো মধুমদমুদেগকরমন্ত । তৌক  
পিতা নোহশ্মাকং মধু সুখকরোহস্ত । যঃ সবিতা নোহশ্মাকং ধিরো বৃক্ষীঃ প্রচোদয়াৎ প্রেয়মেন্তস্ত  
তত্ত্বেণ্যমিতি সংবক্ষঃ । বন্ম্পতিঃ সোহোহশ্মাকং মধুমানন্ত । গাবো রশ্মো দিশো বা মাহীঃ  
সুখকরাঃ সত্ত । অস্তশক্তাদিতিশক্তাচোপরিষ্ঠাচুজ্ঞেত্যনুবঙ্গঃ । এবং আসচতুষ্টৈ নির্বৃজ্ঞে  
সত্যবশিষ্টে জ্ববে কিং কর্তব্যং তত্রাহ ঘথেতি । পাত্রাবশিষ্টস্ত পরিভ্যাগং বারুন্তি—যদিতি ।  
নির্ণিজ্য প্রকাল্যেতি যাবৎ । পাণিপ্রকালনসামর্থ্যাং আপ্তং শুক্রার্থং শ্রান্তিমাচমনমনুজানাতি—অপ  
আচম্যেতি । একপুণ্ডরীকশক্তোহথগুশ্রেষ্ঠবাচী ॥ ৪০০ ॥ ৬ ॥

**ভাস্ত্রানুবাদ ।**—অনন্তর গায়ত্রীর প্রথম পাদ, মধুমতীর প্রথম পাদ  
এবং ব্যাহৃতির প্রথমাবরুব দ্বারা প্রথম গ্রাস ভক্ষণ করিবে; তজ্জপ গায়ত্রীর  
দ্বিতীয় পাদ, মধুমতীর দ্বিতীয় পাদ এবং ব্যাহৃতির দ্বিতীয় অংশ পাঠ করিবা  
দ্বিতীয় গ্রাস ভক্ষণ করিবে; সেইস্তু গায়ত্রী ও মধুমতীর তৃতীয় পাদ ও  
তৃতীয় ব্যাহৃতি দ্বারা তৃতীয় গ্রাস ভক্ষণ করিবে। পরিশেষে সমন্ত গায়ত্রী  
এবং সম্পূর্ণ মধুমতী ও ব্যাহৃতি উচ্চারণপূর্বক ‘আমিই বেল’ এই সমন্ত  
জগৎ-স্বরূপ’ এইস্তু চিন্তা করত “ভূভূ’বঃ স্বঃ স্বাহা” বলিবা সমন্ত গ্রাস ভক্ষণ  
করিবে। এখানে জানা উচিত যে, ভক্ষণের পূর্বেই ভক্ষণীয় দ্রব্যসমূহের  
এমন ভাবে সজ্জিত রাখিতে হইবে, যাহাতে চারি গ্রাসেই সে সমন্ত নিঃশেবরূপে  
ভক্ষিত হইতে পারে; আর পাত্র-লিঙ্ঘ যাহা কিছু থাকিবে, তৎসমন্তও  
পাত্র প্রক্ষালন করিবা তুরুত্বাবে অর্থাং বিনা মন্ত্রে পান করিবে। অনন্তর,  
হস্ত প্রক্ষালন ও জল পান করিবা, অগ্নির পশ্চাত্তদিকে পূর্বশিরা হইবা  
শয়ন করিবে। শেষে প্রাতঃকালে ‘সন্ধ্যা-উপাসনার’ পর “দিশামেকপুণ্ডরীকম্”  
ইত্যাদি মন্ত্র দ্বারা সূর্যোপস্থাপন করিবে; পশ্চাত্ত যে ভাবে গমন করিবাচিল,  
ঠিক সেই ভাবেই প্রত্যাগত হইবা অগ্নির পশ্চাদভাগে উপবিষ্ট হইবা ‘বৎশ-  
ত্রান্তণ’ জপ করিবে ॥ ৪০০ ॥ ৬ ॥

তৎ হৈতমুদ্বালক আরুণির্বাজসনেয়ায় যাজ্ঞবল্ক্যায়ান্তেবাসিন-  
‘উক্তোবাচাপি য এনৎ শুক্রে শ্বার্ণো নিষিদ্ধেজ্জায়েরঞ্চাথাঃ  
প্ররোচেন্মুঃ পলাশানীতি ॥ ৪০১ ॥ ৭ ॥

**সম্পূর্ণার্থ ।**—[অতঃপরং মহুকর্ষণঃ প্রত্যুঠুচ্যতে—“তৎ হৈত্য” ইত্যাদি ।

আরুণিঃ ( অরুণিগুরুঃ ) উদালকঃ ( তন্মাত্রের খবিঃ ) এবং ( প্রসিদ্ধঃ ) এতৎ ( মহৎ ) বাজসনেরীয়া ( বাজসনেরীশাখাপ্রবর্তকায় ) অন্তেবাসিনে ( শিশ্যার ) যাঞ্জবল্ক্যার উক্তা ( উপদিশ্ত ) উবাচ হ—ষঃ এনৎ ( মহৎ ) শুক্রে অপি স্থাণো ( বৃক্ষে ) নিষিক্ষেৎ ( বিস্তজ্ঞে ), [ তত্ত্বাপি ] শাখাঃ জায়েরন् ( উৎপত্তেরন् ) পলাশানি ( পত্রাণি চ ) প্ররোহেয়ঃ ( প্রাদুর্ভবেয়ঃ ) ইত্যর্থঃ ॥ ৪০১ ॥ ৭ ॥

**মূলানুবাদ** ১—এখন উক্ত মন্ত্রকর্মের প্রশংসার্থ বলিতে-  
ছেন—আরুণি উদালক খবি বাজসনেয় ( বাজসনেরী শাখার  
প্রবর্তক ) স্বশিষ্য যাঞ্জবল্ক্যকে এই মন্ত্র ক্রিয়ার উপদেশ করিয়া  
বলিয়াছিলেন—যদি কেহ এই মন্ত্র শুক্রেও নিষ্কেপ করে, [ তাহা  
হইলে, সেই শুক্র বৃক্ষেও ] শাখা জন্মে এবং পল্লব প্রাদুর্ভূত  
হয় ॥ ৪০১ ॥ ৭ ॥

এতমু হৈব বাজসনেয়ো যাঞ্জবল্ক্যো মধুকায় পৈঙ্গ্যায়ান্তে-  
বাসিন উক্তোবাচাপি, য এন্ত শুক্রে স্থাণো নিষিক্ষেজ্জায়ের-  
শাখাঃ প্ররোহেয়ঃ পলাশানীতি ॥ ৪০২ ॥ ৮ ॥

**সরলার্থঃ** ১—বাজসনেয়ঃ যাঞ্জবল্ক্যঃ উ ( অপি ) অন্তেবাসিনে পৈঙ্গ্যার  
মধুকায় এতৎ ( মহম্ ) এব উক্তা উবাচ হ—ষঃ এনৎ ( মহৎ ) শুক্রে স্থাণো  
অপি নিষিক্ষেৎ, [ তত্ত্বাপি ] শাখাঃ জায়েরন্ পলাশানি চ প্ররোহেয়ঃ ।  
[ ব্যাখ্যা পূর্ববৎ ] ইতি ॥ ৪০২ ॥ ৮ ॥

**মূলানুবাদ** ১—বাজসনেয় যাঞ্জবল্ক্য খবি আবার স্বশিষ্য  
পৈঙ্গ্য মধুককে উপদেশ করিয়া বলিয়াছিলেন যে, যদি কেহ এই মন্ত্র  
শুক্র স্থাণুত্তেও শৃঙ্খল করে, [ তবে তাহাতেও ] শাখা জন্মে এবং  
পত্রাণি সমৃৎপল্লব হয় ॥ ৪০২ ॥ ৮ ॥

এতমু হৈব মধুকঃ পৈঙ্গ্যশূলায় ভাগবিভয়েন্তেবাসিন-  
উক্তোবাচাপি, য এন্ত শুক্রে স্থাণো নিষিক্ষেজ্জায়েরশাখাঃ  
প্ররোহেয়ঃ পলাশানীতি ॥ ৪০৩ ॥ ৯ ॥

**সরলার্থঃ** ১—পৈঙ্গ্যঃ মধুকঃ উ ( অপি ) অন্তেবাসিনে ( স্বশিষ্যার )  
ভাগবিভয়ে চূলায় এতৎ ( মহৎ ) এব উক্তা উবাচ হ—ষঃ এনৎ শুক্রে স্থাণো

अपि निष्क्रेण् [ तत्रापि ] शाखाः जायेन्, पलाशानि च प्ररोहेयुः  
इति ॥ ४०३ ॥ ९ ॥

**शूलाचुलाद्य २**—पैस्य यथुक आवार श्वशिष्य भागविभित्ति चूलके  
এই মন্ত্রের সম্বন্ধে উপদেশ করিয়া বলিয়াছিলেন যে, যদি কেহ এই  
মন্ত্র শুক্র স্থানুত্তেও নিষ্ক্রেপ করে, [তাহা হইলে সেখানেও] শাখা  
প্রাদুর্ভূত হয়, এবং পত্ররাশি উৎপন্ন হয় ॥ ४०३ ॥ ९ ॥

এবমু হৈব চূলো ভাগবিভিত্তিজ্ঞানকয়ে আয়স্তুণায়ান্তেবাসিন-  
উক্তোবাচাপি য এন্ত শুক্রে স্থার্ণে নিষিক্ষেজ্জায়েরফ্রাথাঃ  
প্ররোহেয়ুঃ পলাশানীতি ॥ ४०४ ॥ १० ॥

**সর্বলাৰ্থ ।**—ভাগবিভিত্তি: চূলঃ উ (অপি) অন্তেবাসিনে আয়স্তুণায়  
জানকৱে এতম্ এব উক্তা উবাচ হ—যঃ এনং শুক্রে স্থার্ণে অপি নিষ্ক্রেণ  
[তত্রাপি] শাখাঃ জায়েন্, পলাশানি চ প্ররোহেয়ুঃ ইতি ॥ ४०४ ॥ १० ॥

**শূলাচুলাদ্য २**—ভাগবিভিত্তি চূল ঋষি আবার শ্঵শিষ্য আয়স্তুণ  
জ্ঞানকীকৈ এই মন্ত্রেই উপদেশ করিয়া বলিয়াছিলেন যে, যদি কেহ  
শুক্র স্থানুত্তেও এই মন্ত্র নিষিক্ষিত করে, তবে তাহাতেও শাখা জন্মে এবং  
পত্ররাশি সমৃৎপন্ন হয় ॥ ४०४ ॥ १० ॥

এতমু হৈব জানকিরায়স্তুণঃ সত্যকামায় জাবালায়ান্তেবাসিন-  
উক্তোবাচাপি য এন্ত শুক্রে স্থার্ণে নিষিক্ষেজ্জায়েরফ্রাথাঃ  
প্ররোহেয়ুঃ পলাশানীতি ॥ ४०५ ॥ ११ ॥

**সর্বলাৰ্থ ।**—আয়স্তুণঃ জানকিঃ উ (অপি) অন্তেবাসিনে জাবালায়  
সত্যকামায় এতম্ এব উক্তা উবাচ হ—যঃ এনং শুক্রে স্থার্ণে অপি নিষ্ক্রেণ,  
[তত্রাপি] শাখাঃ জায়েন্, পলাশানি প্ররোহেয়ুঃ ইতি ॥ ४०५ ॥ ११ ॥

**শূলাচুলাদ্য २**—আয়স্তুণ জ্ঞানকি আবার বিজশিষ্য জাবাল  
সত্যকামকে এই মন্ত্রের উপদেশ করিয়া বলিয়াছিলেন যে, যদি কেহ  
ইহা শুক্র স্থানুত্তেও নিষ্ক্রেপ করে, [সেখানেও] শাখা সমৃৎপন্ন হয়,  
এবং পত্ররাশি প্রকাশ পায় ॥ ४०५ ॥ ११ ॥

এতমু হৈব সত্যকামো জাবালোহন্তেবাসিভ্য উক্তোবাচাপি

য এনং শঙ্কে স্থাণো নিষিক্ষেজ্জায়েরঙ্গাখাঃ প্ররোহেয়ঃ  
পলাশানীতি, তমেতমাপুজ্ঞায় বাস্তেবাসিনে বা জয়াৎ ॥ ৪০৬ ॥ ১২ ॥

**সম্ভলার্থঃ ১—**জ্বালঃ সত্যকামঃ উ (অপি) এনং (মহং) এব  
অস্তেবাসিভ্যঃ (স্বশিষ্যেভ্যঃ) উক্তা উবাচ হ—যঃ এনং (মহং) শঙ্কে  
স্থাণো নিষিক্ষে, [ত্রাপি] শাখাঃ জায়েরন्, পালাশানি চ প্ররোহেয়ঃ  
ইতি ॥ ৪০৬ ॥ ১২ ॥

**মূলাঞ্জলাদ্বীপঃ ১—**জ্বালাপুজ্ঞ সত্যকামও শিষ্যগণকে এই মহ-  
বিষ্ঠা উপদেশ দিয়া বলিয়াছিলেন যে, যদি কেহ শঙ্ক স্থাগুতেও ইহা  
নিক্ষেপ করে, তবে তাহাতেও শাখা প্রাদুর্ভূত হয় এবং পত্রবাণি  
সমুদ্গত হয় ॥ ৪০৬ ॥ ১২ ॥

**শাঙ্করাজাঞ্জমঃ ১—**“তঃ হৈত্যুদ্বালকঃ” ইত্যাদি। সত্যকামো  
জ্বালঃ অস্তেবাসিভ্য উক্তা উবাচ—অপি য এনং শঙ্কে স্থাণো  
নিষিক্ষে, জায়েরন্নেব অশ্বিন् শাখাঃ, প্ররোহেয়ঃ পলাশানীত্যেবযন্ত্রম্। এনং  
মহম্ উদ্বালকাং প্রভুত্যেকৈকাচার্য-ক্রমাগতং সত্যকাম আচার্য্যঃ  
বহুভ্যোহস্তেবাসিভ্য উক্তা উবাচ। কিমগ্নত্বাচেতুচ্যতে,—অপি য এনং  
শঙ্কে স্থাণো গতপ্রাণেহপি এনং মহং ভক্ষণামু সংকৃত্য নিষিক্ষে  
প্রক্ষিপ্তে, জায়েরন্ উৎপন্নেরন্নেব অশ্বিন্ স্থাণো শাখা অবয়বা বৃক্ষস্তু,  
প্ররোহেয়ঃ পলাশানি পর্ণানি, যথা জীবতঃ স্থাণোঃ; কিমুত অনেন কর্মণা  
কামঃ সিধ্যেদিতি। ধ্রুবকলমিদং কর্ম্মেতি কর্মস্ত্বত্যর্থমেতৎ। বিষ্ঠাধিগমে ষট্  
তীর্থানি; তেবামিহ সপ্রাণদর্শনস্তু মহবিজ্ঞানস্তাধিগমে ষ্টে এব তীর্থে  
অহুজ্ঞায়েতে—পুত্রশাস্ত্রবাসী চ ॥ ৪০১—৪০৬ ॥ ১২ ॥

**টীকা ।—**তমেতং বাপুজ্ঞায়েত্যাদেৱৰ্থমাহ—বিষ্ঠেতি। শিষ্যঃ শ্রোতৃয়ো ষেখাবী ধনদানী  
প্রিয়ঃ পুত্রো বিষ্ঠয়া বিষ্ঠাদাতেতি ষট্ তীর্থানি সংপ্রদানানি ॥ ৪০৫—৪০৬ ॥ ৭—১২ ॥

**ভাণ্যাঞ্জলাদ্বীপঃ ১—**জ্বালাপুজ্ঞ সত্যকাম শিষ্যগণকে উপদেশ দিয়া  
বলিয়াছিলেন—যদি কেহ ইহা শঙ্ক স্থাগুতেও নিক্ষেপ করে, নিশ্চলই তাহাতেও  
শাখাসমূহ সমৃৎপন্ন হয়, এবং পত্রবাণি প্রাদুর্ভূত হয়। এই প্রকারে  
উক্তালক খবি হইতে আবস্ত করিয়া এক এক আচার্য্যক্রমে আগত এই মন্ত্রের বিষয়,  
আচার্য্য সত্যকাম বহুসংখ্যক শিষ্যগণকে উপদেশ করিয়া বলিয়াছিলেন। তিনি  
আর কি বলিবেন ; [ তিনি বলিয়াছিলেন ]—

विनि उक्तग्रेर अन्त परिशोधित एই यहके उक्त—आणहीन ( मृत ) स्थान्तेओ ( बुक्षेओ ) निवेद—प्रक्षेप करेन, [ ताहा हैले, ] जीवित बुक्षेर ग्राम सेह स्थान्तेओ निश्चयै शाखासमूह—बुक्षेर अवस्थासमूह अन्मे—उৎपन्न हर एवं पञ्चाश-समूह—पञ्चराशि ओ आद्यूत हर ; [ अन्तरां ] इहा द्वारा ये कामना सिद्ध हैवे, ताहाते आर कथा कि । एই कर्म्मेर फल ये, श्रव, ताहा ज्ञापनेर निवित्त एই प्रश्नसापर वाक्यटी अयुक्त हैवाछे । विष्णालाभेर पात्र वा अधिकारी छह जन ; एই महविष्णालाभेर ताहादेर मध्ये पुत्र ओ शिष्य—एই छहजनके मात्र विष्णालाभेर अनुमति देओना हैतेछे ( १ ) ॥ ४०६ ॥ १२ ॥

चतुर्वौद्धर्वरो भवत्योद्धर्वरः श्रव औद्धर्वश्चमस औद्धर्व  
इध्य औद्धर्वर्या उपमहत्त्वो, दश ग्राम्याणि धात्तानि भवन्ति  
त्रीहियवास्तिलमाधा अग्नप्रियङ्गवो गोधुमाश्च मसूराश्च खल्वाश्च  
खल्कुलाश्च, तान् पिष्टान् दधनि मधुनि मृत उपसिंक्त्याज्यन्तु  
ज्ञहोति ॥ ४०७ ॥ १३ ॥

इति षष्ठाध्याये तृतीयं आक्षण्यम् ॥ ६ ॥ ३ ॥

सर्वलार्थः १—[ अयं महः ] चतुर्वौद्धरः ( उद्धरमयैः चतुर्भिः  
पात्रैः निष्पाद्यः ) भवति ; [ तथाहि— ] श्रवः ( वज्ञीयपात्रविशेषः ) औद्धरः  
( उद्धरकाठनिर्मितः ) ; तण, चमसः औद्धरः, इध्यः ( काठं ) औद्धरः,  
औद्धर्वर्या उपमहत्त्वो ( महनदण्डो ) । ग्राम्याणि ( ग्रामभवानि ) दश ( दश-  
प्रकाराणि ) धात्तानि भवन्ति—त्रीहि-यवाः ( त्रीहः हैमस्तिकधात्तानि, यवाः  
प्रसिद्धाः ), तिळ-मावाः ( तिळाः, मावाश्च ) अग्न-प्रियङ्गवः ( अग्नवः अग्नसंज्ञिताः,  
प्रियङ्गवश्च-कन्तुशक्वाच्याः ), गोधुमाः च, मसूराः च, खद्वाः ( निष्पादाः ), खल-  
कुलाः ( कुलथाः ), पिष्टान् ( चूर्णीकृतान् ) तान् दधनि मधुनि, मृते [ च ]  
उपसिंक्ति ( दध्यादिभिराद्वौकरोति ) । [ अनन्तरम् ] आज्यन्तु ज्ञहोति  
( आज्यन्तपेण अप्नो प्रक्षिपति ) ॥ ४०७ ॥ १३ ॥

( १ ) तांगर्य—तीर्थ अर्थ विष्णासन्प्रदानेर योग्य पात्र । साधारणतः शिष्य, श्रोत्रिय  
( वेदविद ), येदावी, धनदाता, प्रियपूत्र ओ विष्णार विलिम्बे विष्णादाता, एই हयजन विष्णा-  
सन्प्रदानेर योग्यपात्र वलिया निर्दिष्ट आहे ; तसेहे एदाने प्रिय पूत्र ओ शिष्य, एই छहजनके  
मात्र एই महविष्णादानेर अनुमति देओना हैल ।

**ଚୁଲ୍ଲାଶୁଳାଦ୍ ।**—ଉତ୍ତ ମସ୍ତହୋମ ଚାରିଟୀ ଉତ୍ସୁର ପାତ୍ର ଧାରା  
ସମ୍ପାଦନ କରିତେ ହୁଏ । ମସ୍ତହୋମେର ଅନ୍ତର୍ବ ଉତ୍ସୁର—ଉତ୍ସୁର କାର୍ତ୍ତମୟ,  
ଚମସ ଉତ୍ସୁର, କାର୍ତ୍ତଓ ଉତ୍ସୁର ଏବଂ ମସ୍ତନେର ଦେଖୁଇଟୀଓ ଉତ୍ସୁର । ଦଶ-  
ପ୍ରକାର ଗ୍ରାମ୍ୟ ଧାର୍ତ୍ତ ଧାରିବେ—ଆହି, ସବ, ତିଳ, ମାଷ, ଅଗୁ, ପ୍ରିଯଙ୍କ  
(କାଞ୍ଜିନ ?), ଗୋଧୁମ, ମୁର, ଖାଦ୍ୟ ଓ ଖଲକୁଳ (କୁଳଥ କଡ଼ାଇ), ଏଇ ଦଶ  
ପ୍ରକାର ଦ୍ରବ୍ୟ ପେଶଣ (ଚୂର୍ଣ୍ଣ) କରିଲା, ଦଧି, ସୁତ ଓ ମୁଖ୍ୟମିଶ୍ରିତ କରିବେ,  
ଏବଂ ପରେ ଆଜ୍ୟରପେ ହୋମ କରିବେ ॥ ୪୦୭ ॥ ୧୩ ॥

ଇତି ସଠାଧ୍ୟାରେ ତୃତୀୟ ବ୍ରାହ୍ମଣବ୍ୟାଧ୍ୟ ॥ ୬ ॥ ୩ ॥

**ଶାଙ୍କରଭାଷ୍ୟମ୍ ।**—ଚତୁରୌତୁରୋ ଭବତୀତି ବ୍ୟାଧ୍ୟାତମ୍ । ଦଶ ଗ୍ରାମ୍ୟାଣି  
ଧାର୍ତ୍ତାନି ଭସି ; ଗ୍ରାମ୍ୟାଣାନ୍ତ ଧାର୍ତ୍ତାନାଂ ଦଶ ନିରମେନ ଗ୍ରାହା ଇତ୍ୟବୋଚାମ । କେ ତେ  
ଇତି ନିର୍ଦ୍ଦିଶ୍ୱତ୍ତେ,—ଆହିଷବାଃ, ତିଳମାଷବାଃ, ଅଗୁପ୍ରିଯଙ୍କବଃ, ଅଗୁଶକ୍ରବାଚ୍ୟାଃ;  
କଚିଦେଶେ ପ୍ରିଯଙ୍କବଃ ପ୍ରସିଦ୍ଧାଃ କଞ୍ଚକଦେନ ; ଥଦ୍ୟ ନିଷ୍ଠାବାଃ ବଲଶକ୍ରବାଚ୍ୟା ଲୋକେ ;  
ଖଲକୁଳାଃ କୁଳଥାଃ । ଏତଦ୍ୟତିରେକେଣ ସଥାଶକ୍ତି ସର୍ବୋବଧରୋ ଗ୍ରାହାଃ, ଫଳାନି  
ଚେତ୍ୟବୋଚାମ, ଅୟାଜ୍ଞିକାନି ବର୍ଜମିଷ୍ଠା ॥ ୪୦୭ ॥ ୧୩ ॥

ଇତି ସଠାଧ୍ୟାରେ ତୃତୀୟ ବ୍ରାହ୍ମଣଭାଷ୍ୟମ୍ ॥ ୬ ॥ ୩ ॥

ଟିକା ।—୧୦ ॥ ୪୦୭ ॥ ୧୩ ॥

ଇତି ବୃଦ୍ଧାରଣ୍ୟକୋପନିଷଦ୍ଭାଷ୍ୟଟିକାଯାଃ ସଠାଧ୍ୟାଯନ୍ତ ତୃତୀୟ ବ୍ରାହ୍ମଣମ୍ ॥ ୬ ॥ ୩ ॥

**ଭାଷ୍ୟାଶୁଳାଦ୍ ।**—‘ଚତୁରୌତୁରୋ ଭବତି’ କଥାର ଅର୍ଥ ପୂର୍ବେହି ବ୍ୟାଧ୍ୟାତ  
ହଇଗାଛେ । ଗ୍ରାମ୍ୟ ଧାର୍ତ୍ତ ଦଶପ୍ରକାର ; ଗ୍ରାମ୍ୟ ଧାର୍ତ୍ତର ମଧ୍ୟେ ଦଶପ୍ରକାର ଧାର୍ତ୍ତ ସେ  
ଅବଶ୍ୟ ଗ୍ରହଣ କରିତେ ହେବେ, ଏକଥା ଆମରା ‘ପୂର୍ବେହି ବଲିଯାଛି । ସେଇ ଦଶପ୍ରକାର  
ଧାର୍ତ୍ତ କି କି, ତାହାଇ ଏଥିନ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କରା ହିତେଛେ—ଆହି, ସବ, ତିଳ, ମାଷ, ଅଗୁ  
ଓ ପ୍ରିଯଙ୍କ—ଅଗୁ ଅର୍ଥ—ଅଗୁଶକ୍ରବାଚ୍ୟ, ଅର୍ଥାତ୍ ‘ଅଗୁ’ ବାଲିଲେ ସାହାକେ ବୁଝାଯାଇ ; କୋନ  
କୋନ ଦେଶେ ‘ପ୍ରିଯଙ୍କ’ କଞ୍ଚକାନ୍ଦେ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ; ଥଦ୍ୟ—ନିଷ୍ଠାବ, ଲୋକେ ସାହାକେ  
‘ବଲ’ ନାମେ ଅଭିହିତ କରିଲା ଥାକେ, ଖଲକୁଳ ଅର୍ଥ—କୁଳଥ କଡ଼ାଇ । ଶକ୍ତି  
ଅନୁସାରେ ଏତଦତିରିକ୍ତ ସର୍ବୋବଧି ଓ ଫଳସମୂହ ସେ, ଗ୍ରହଣ କରିତେ ହେବେ,  
ତାହା ଆମରା ପ୍ରସମେହି ବଲିଯାଛି ; ଅବଶ୍ୟ ଅସଜ୍ଜୀବ ସ୍ଵତ୍ତବାତ୍ରଈ ବର୍ଜନ କରିଲେ  
ହେବେ ॥ ୪୦୭ ॥ ୧୩ ॥

ଇତି ସଠାଧ୍ୟାରେ ତୃତୀୟ ବ୍ରାହ୍ମଣଭାଷ୍ୟର ଭାଷ୍ୟାଶୁଳାଦ୍ ସମାପ୍ତ ॥ ୬ ॥ ୩ ॥

## ବିଷ୍ଣୁକ୍ରମ-ଚତୁର୍ଥ ବ୍ରାହ୍ମଣମ୍ ।

ଏହାଂ ବୈ ଭୂତନାଂ ପୃଥିବୀ ରସଃ, ପୃଥିବ୍ୟା ଆପୋହପାଦୋଷଦୟ  
ଓସଧୀନାଂ ପୁଞ୍ଜାଣି ପୁଞ୍ଜାଣାଂ ଫଳାନି ଫଳାନାଂ ପୁରୁଷ: ପୁରୁଷସ୍ତ୍ର-  
ରେତ: ॥ ୪୦୮ ॥ ୧ ॥

**ସର୍ବଲାର୍ଥ: ।—**[ ପ୍ରାଣଭଂ ଶ୍ରୀମହଂ କୃତବତ: ପ୍ରାଣଦର୍ଶିନଃ ପୁତ୍ରମହେ ଅଧିକାରଃ  
ଜ୍ଞାପନ୍ତିତୁଃ ବ୍ରାହ୍ମଣଯିଦମାରଭ୍ୟତେ—'ଏହାଂ ବୈ ଭୂତନାମ' ଇତ୍ୟାଦି । ] ପୃଥିବୀ  
ବୈ ( ଏବ ) ଏହାଂ ( ଚରାଚରାଣାଂ ) ଭୂତନାଂ ରସ: ( ସାରଃ, ପୃଥିବ୍ୟପାଦାନକର୍ତ୍ତାଦ୍  
ଭୂତନାମ ), ଆପ: ( ଜଳାନି ) ପୃଥିବ୍ୟା: [ ରସ: ]; ଓସଧର: ଅପାଂ [ ରସ: ];  
ପୁଞ୍ଜାଣି ଓସଧୀନାଂ [ ରସ: ], ଫଳାନି ପୁଞ୍ଜାଣାଂ [ ରସ: ]; ପୁରୁଷ: ( ମହୁଣ୍ଡାଦିଦେହ: )  
ଫଳାନାଂ ( ବ୍ରୀହିବାଦୀନାଂ ) [ ରସ: , ତେପରିଗାମତ୍ୱାଂ ]; ପୁରୁଷସ୍ତ୍ର ଚ ରେତ: [ ରସ: ;  
ସର୍ବାଙ୍ଗନିର୍ଯ୍ୟାସନ୍ନାମତ୍ୱାଂ ] ॥ ୪୦୮ ॥ ୧ ॥

**ଅୂଳୋଚ୍ନାଦ ।—**ପ୍ରାଣଦର୍ଶୀ ପୁରୁଷେରଇ ପୂର୍ବୋତ୍ତ୍ର ମହୁଣ୍ଡାମୁ-  
ଠାନେ ଅଧିକାର, ଏବଂ ଶ୍ରୀମହୁଣ୍ଡାମୁଠାତା ଅଧିକାରୀ ପୁରୁଷେରଇ ଯେ, ଏଇ  
ପୁତ୍ର-ମହେ ଅଧିକାର, ଇହା ଜ୍ଞାପନେର ନିମିତ୍ତ ଏହି ବ୍ରାହ୍ମଣ ଆରକ୍ଷ  
ହିତେଛେ ।

ପୃଥିବୀଇ ଏହି ସ୍ଥାବର-ଜ୍ଞନ ଭୂତବର୍ଗେର ରସ ଅର୍ଥାଂ ସାରଭୂତ; କାରଣ,  
ପୃଥିବୀଇ ଉହାଦେର ଦେହୋପାଦାନ; ଜଳ ଆବାର ପୃଥିବୀର ସାର;  
କାରଣ, ଜଳ ହିତେଇ ପୃଥିବୀର ଜନ୍ମ; ଜଳେର ସାର ଆବାର ଓସଧ—ତୃଣ-  
ଲତାମୁହ; ଓସଧିର ସାର ହିତେଛେ—ପୁଞ୍ଜମୁହ; ପୁଞ୍ଜେର ସାର ଧାନ୍ୟ  
ଯବାଦି କଳମୁହ; କଳେର ସାର ପୁରୁଷ; କେବ ନା, ପୁରୁଷେର ଦେହ ଅନ୍ତମମ;  
ପୁରୁଷେର ସାର ଆବାର ଶୁଦ୍ଧ; କାରଣ, ଉହା ପୁରୁଷେର ସର୍ବାଙ୍ଗ ହିତେ  
ନିଃନୃତ ହିୟା ଥାକେ ॥ ୪୦୮ ॥ ୧ ॥

**ଶାଙ୍କରଭାଷ୍ୟମ ।—**ସାମ୍ନଗ୍ରଜନ୍ମା ସଥୋତ୍ପାଦିତୋ ଯୈରା ଗୌଣେକିରିଷିଷ୍ଟଃ ପୁତ୍ର-  
ଆରୁନଃ ପିତୃଶ ଲୋକ୍ୟୋ ଭବତୌତି, ତେଜସ୍ଵାନାମ ବ୍ରାହ୍ମଣମାରଭ୍ୟତେ । ପ୍ରାଣଦର୍ଶିନଃ  
ଶ୍ରୀମହଂ କର୍ମ କୃତବତ: ପୁତ୍ରମହେଥିକାରଃ; ଯଦା ପୁତ୍ରମହଂ ଚିକିର୍ଷତି, ତଦା ଶ୍ରୀମହଂ କୃତା-  
ଖତୁକାଳଂ ପଞ୍ଚ୍ୟା: ପ୍ରତୀକ୍ଷେତ, ଇତ୍ୟେତ୍ତ ରେତେ ଓସଧାଦିରୁଲତମହୁତତ୍ୟା ଅବଗମ୍ୟତ ।

ଏହାଂ ବୈ ଚରାଚରାଣାଂ ଭୂତନାଂ ପୃଥିବୀ ରସ: ସାରଭୂତା ସର୍ବଭୂତନାଂ.

मधिविति हि उक्तम् । पृथिव्या आपो इसः, अप्सु हि पृथिवी उत्ता च ग्रोता च; अपाम् उवधर्मो इसः, कार्यज्ञान् इसञ्चमोर्ध्यादीनाम्; उवधीनां पुण्पाणि; पुण्पाणां फलानि; फलानां पुरुषः; पुरुषस्तु रेतः; “सर्वेभ्योऽहं देवत्यन्तेजः सञ्चृतम्” इति श्रुत्यन्तरां ॥ ४०८ ॥ १ ॥

टाका ।—आगोपासकस्तु विभार्तिलो महाध्यं कर्षोऽक्षु । ब्राह्मणास्त्रमूर्खापयति—यादुगिति । उक्तम्भुषः स कथं श्वादित्यपेक्षायामिति शेषः । तच्छ्लो षष्ठोऽप्तपूत्रविवरः । षष्ठश्लि ब्राह्मणे पुत्रमहाध्यं कर्ष वक्ष्यते, तस्तवति सर्वाधिकारविवरमित्याशक्याह—आणेति । पुत्रमहस्त कालनियमाभावमाशक्याह—वदेति । किमत्र गमकमित्याशक्य रेतःस्तविरित्याह—इत्येतदिति । पृथिव्याः सर्वभूतसामान्ये अप्सु ब्राह्मणः प्रमाणयति—सर्वभूतानामिति । तत्र गार्गिब्राह्मणः असागमित्याह—अप्सु हीति । अपां पृथिव्यां इसः कारणज्ञान्युक्तम्, उवधीनां कथमित्याशक्याह—कार्यज्ञानिति । रेतोऽहं जतेति प्रस्तुत्य रेतस्तत्र तेजःशक्तप्रयोगादस्तु पुरुषे सारज्ञैतरेयके विवक्षितमित्याह—सर्वेभ्य इति ॥ ४०८ ॥ १ ॥

**तात्त्वानुवाद ।**—ये प्रकार जन्म, ये प्रकार उৎपादन एवं ये समस्त शुणविशेषविशिष्ट हृले पुरुष निजेर ओ पितार लोकहितकर हैया थाके, ताहा सम्पादनेर अर्थां सेै प्रकार जन्म, उৎपादन ओ शुणविशेष लाभेर उपाय निर्देशेर निमित्त एই ब्राह्मण आरक्ष हैतेछे । ये प्राणदर्शी पुरुष पूर्वोक्त श्रीमहकर्ष करियाछेन, वक्ष्यमाण पुत्रमह कर्षे ताहारह अधिकार । एथाने पुरुषेर रेतके उवधिप्राभुतिर सारभूत बजिया स्तुति कराय बुका याइतेछे ये, पुरुष षथन पुत्रमह कर्ष करिते इच्छुक हय, तथन अग्रेह श्रीमह कर्ष करिया पत्तीर खतुकाल प्रतीक्षा करिबे ।

एই ये, चराचरान्तक (स्थावर-जन्म) भूतवर्ग, पृथिवी ताहादेर इस— सारभूत; पूर्वो पृथिवीके सर्वभूतेर, ‘मधु’ बला हैयाछे । अन्त आवार पृथिवीर इस; केन ना, एই पृथिवी जगेर मध्ये उत-प्रोत इहियाछे; उवधि (तृणजातासमूह) जगेर इस; कारण, उवधिसमूह अज हैते उৎपन्न; एই जन्म उहारा जगेर सारभूत; उवधिर सार पुण्पसमूह; पुण्पेर सार फलसमूह; फलेर सार हैतेछे पुरुष (जीवदेह); पुरुषेर इस रेतः (शक्त); कारण, अपर श्रुतिते आছे ‘श्रुत्रनप तेजः समस्त देहावस्थ इते प्राहृत्य हैयाछे’ इति ॥ ४०८ ॥ १ ॥

स ह प्रजापतिरीक्षाङ्कत्रे हस्ताम्ये प्रतिष्ठां कल्यानीति; स त्रियम् सम्हजे, तात् स्मृत्युर्भ उपास्त, तत्त्वां त्रियमध उपासीत,

स एतं प्राक्खं ग्रावाणमाञ्चन् एव समूदपारयत्तेनोमत्य-  
स्मृजत ॥ ४०९ ॥ २ ॥

**सम्भास्त्वार्थः ।**—[ इदानीं सारतमस्तु रेतसः प्रतिष्ठा-निर्माणप्रकार-  
माह—“स ह” इत्यादिना । ] सः ( प्रसिद्धः ) प्रजापतिः ( प्रजानां अष्टा ) ह  
झक्षांचक्रे ( रेतसः प्रतिष्ठाबिषये आलोचनं कृतवान् ) ; हस्त ( उৎसाहे )  
अस्मै ( रेतसे ) प्रतिष्ठां ( आश्रमं ) कर्मानि ( निर्माणं करवाणि ), इति  
( एवमालोच ) सः ( प्रजापतिः ) द्विष्टं ( रेतोधारणपात्रं ) समृज्जे ( स्मृतवान् ) ;  
तां ( द्विष्टं ) स्मृत्वा अधः ( अधस्तां स्थापयित्वा ) उपास्त ( उपासनं मिथून-साध्यं  
कर्म कृतवान् ) ; तथां ( प्रजापतिना एवमुपासितस्वां ) द्विष्टम् अध उपासीत ;  
[ प्रेष्ठञ्जनामुसारिण्ये हि प्रजाः ] । सः ( प्रजापतिः ) एतं ( प्रसिद्धं ) प्राक्खं  
( स्पन्दमानं ) आञ्चन् एव ग्रावाणं ( पावाणवं कठिनं पुंचितं ) समूदपारयत्  
( द्विष्टा अननेत्रिङ्गं प्रति प्रेरितवान् ) ; तेन ( प्रकारेण ) एवां ( द्विष्टं )  
अभ्यस्मृजत ( सम्यक् संसर्गं कृतवान् ) ॥ ४०९ ॥ २ ॥

**मूलानुसारः ।**—[ अतःपर सर्वभूतेव सारभूत शुक्रेर  
आधानपात्र निर्माणेर प्रणाली कथित हइतेहे—] सेइ प्रजापति  
( विधाता ) उक्त रेतेव प्रतिष्ठा सम्बन्धे चिन्ता करियाहिलेन,—भाल,  
इहार ( रेतेव ) प्रतिष्ठा वा आधानपात्र निर्माण करिब ; तिनि श्री  
स्मृति करिलेन ; सेइ श्रीके स्मृति करिया बीचे राखिया उपासना  
करियाहिलेन ; सेइ हेतु एवनुग्रहं श्रीके अधे राखियाइ उपासना  
करिबे । सेइ प्रजापति निजेवरै स्पन्दमान एই पावाणतुलं  
पुं-चित्टी [ श्री-चित्टे ] प्रेरण करियाहिलेन ; तिनि सेइ प्रकारै  
श्री-संसर्ग करियाहिलेन ॥ ४०९ ॥ २ ॥

**शास्त्रस्त्राण्म् ।**—यत एवं सर्वभूतानां सारतमस्तेतद्देतः, अतः का-  
मु ध्वस्त योग्या प्रतिष्ठेति स ह अष्टा प्रजापतिः झक्षांचक्रे । झक्षां फूटा द्विष्टं  
समृज्जे । तां च स्मृत्वा अध उपास्त—मैथूनाध्यं कर्म अध-उपासनं नाम कृतवान् ।  
तथां द्विष्टम् अध उपासीत ; प्रेष्ठञ्जनामुसारिण्या हि प्रजाः ।

अत वाजपेयसामाञ्चकुशिमाह—स एतं प्राक्खं प्रकृष्टगतियुक्तं आञ्चनो  
ग्रावाणं लोमाभिष्वोपलहनीरं कार्तिष्ठामाञ्चां प्रजनेत्रियम्, उपारयत्

উৎপুরিতবান् শ্রী-ব্যঙ্গং প্রতি ; তেন এনাং জিহ্বত্যহৃত্য অভিসংসর্গং  
কৃতবান् ॥ ৪০৯ ॥ ২ ॥

টিকা ।—শ্রেষ্ঠমুপুরুষেহসুসরজীতি শ্রেষ্ঠামুপুরুণঃ । পশুকর্মণি স্বারসেন আশিমাত্ম  
অবস্তুর্থা বিধিনিভ্যাশক্যাহ—অভিতি । অবাচং কর্ম সপ্তম্যৰ্থঃ ॥ ৪০৯ ॥ ২ ॥

**তাৰ্যামুক্তাদ** ।—যেহেতু এই রেতঃ হইতেছে সমস্ত ভূতের সারত্য,  
সেই হেতু প্রজাপতি চিন্তা করিয়াছিলেন যে, ইহার উপযুক্ত প্রতিষ্ঠা বা আধান-  
পাত্র কি হইতে পারে ? তিনি এইক্রমে আলোচনা করিয়া শ্রীমূর্তি স্থষ্টি করিয়া-  
ছিলেন । তিনি সেই শ্রী স্থষ্টি করিয়া তাহাকে অথে রাখিয়া উপাসনা করিয়া-  
ছিলেন—মৈথুন কর্মক্রম অধ-উপাসনা করিয়াছিলেন ; সেই হেতু অপর লোকেও  
শ্রীর অধ-উপাসনাই করিবে ; কেন না, সাধারণ লোকে শ্রেষ্ঠলোকের আচরণেরই  
অনুসরণ করিয়া থাকে ।

এ বিষয়ে বাজপেয়-ষাগের সাধারণ ধর্মের পরিকল্পনা প্রদর্শন করিতেছেন,—  
তিনি (প্রজাপতি) কাঠিগ্রূপ তুল্য ধর্ম থাকার [বজ্জীৱ] সোমনিষ্পেষণেৱ  
পাষাণখগুহ্যানীয় প্রাঙ—উত্তম গতিযুক্ত বা স্পন্দনসম্পন্ন আপনার এই পাষাণ-  
থগুটী অর্থাৎ কাঠিগ্রূপ অননেক্ষিয়টী শ্রীচিহ্ন লক্ষ্য করিয়া উৎপূরণ করিয়া-  
ছিলেন ; তাহা দ্বারাই এই শ্রীর সহিত সংসর্গ করিয়াছিলেন ॥ ৪০৯ ॥ ২ ॥

তস্মা বেদিরূপস্থো লোমানি বহিশ্চর্মাধিষ্ঠণে সমিক্ষো  
মধ্যতন্ত্রো মুক্তো, স যাবান্ হ বৈ বাজপেয়েন যজমানস্ত লোকে  
ভবতি তাৰানস্ত লোকে ভবতি, য এবং বিদ্বানধোপহাসঞ্চরত্যা-  
সাঃ শ্রীণাঞ্চমুক্তং বৃক্ষত্বেহ য ইদমবিদ্বানধোপহাসঞ্চরত্যাস্ত  
শ্রিযঃ স্বকৃতং বৃঞ্জতে ॥ ৪১০ ॥ ৩ ॥

**সৰলার্থঃ** ।—[ ইদানীং তত্ত্ব যজ্ঞক্রপতাং কল্পয়তি “তস্মাঃ” ইত্যাদিনা । ]  
তস্মাঃ ( শ্রিযঃ ) উপস্থঃ ( অননেক্ষিযঃ ) বেদিঃ ( যজ্ঞবেদিস্থানীযঃ ) ;  
লোমানি বহিঃ ( কুশঃ ) ; চৰ্ম ( আভ্যন্তরং চৰ্মেব ) [ আনডুহং চৰ্ম ] ; সমিক্ষঃ  
( প্রদীপ্তঃ অগ্নিঃ ) মধ্যতঃ ( শ্রীচিহ্নস্ত মধ্যে ) ( দ্রষ্টব্যঃ ) ; তৌ ( প্রসিক্ষো )  
মুক্তো ( অননেক্ষিয়স্ত পার্শ্বস্থো মাংসথগুটী ) অধিষ্ঠণে ( সোম-পেৰণোপজ-  
খগুটী ) । [ শ্রিযঃ তত্ত্বস্থানেবু বেদ্যাদিদৃষ্টিঃ কর্তৃব্যা ইতি ভাবঃ ] । [ ইদানীং  
বিজ্ঞানফলমুচ্যতে— ] বাজপেয়েন ( তমান্না যজ্ঞেন ) মজমানস্ত সঃ ষাবান্  
( যৎপরিমাণঃ ) হ বৈ ( প্রসিক্ষো ) লোকঃ ( ভোগঃ ) ভবতি, অন্ত ( বিছবঃ )

तावान् लोकः अवति ; [ तद्वाऽ अत्र वीत्वा न कार्या ] ; यः एवं ( षष्ठोऽन्तं ) विद्वान् ( ज्ञानन् ) अधोपहासं चरति, [ सः ] आसां ( भोग्यानां ) श्रीगां शूक्रतं ( पुण्यं ) बृहत्के ( आवृत्तं करोति ) ; अथ ( पक्षान्तरे ) यः इदं ( षष्ठोऽन्तं विज्ञानं ) अविद्वान् सन् अधोपहासं चरति ; द्विनः अनु ( अविद्यः ) शूक्रतं आवृज्जते ( आवर्जयन्ति ) इत्यर्थः ॥ ४१० ॥ ३ ॥

**शुलाकूलाद्य ।**—स्त्रीर उपस्थितैके ( जन्मेन्द्रियैके ) बेदि [ बलिया चिन्ता करिबे ] ; लोमसमूहके कुश बलिया, चर्मके [ चर्म बलिया ] एवं मुकुटव्यैके ( उभय पार्श्वे शूल मांसधण्डु द्वैटैके ) अधिष्वण्डव्य ( सोम-पेषणेर द्वैटै पाषाणधण्ड ) [ बलिया चिन्ता करिबे ] । यजमान ( याजिक पुरुष ) बाजपेय घागेर द्वारा ये परिमाण लोक वा फल प्राप्त हन, षष्ठोऽन्तप्रकार विज्ञानसम्पन्न पुरुषवेन्द्रण सेहि परिमाणइ कलाभ हय । [ अतएव ए विषये युणा वा कुण्डा करिते नाइ ] । ये व्यक्ति एই प्रकार विज्ञानसम्पन्न हइया अधोपहास ( उक्त कर्म ) आचरण करे, सेहि लोक सेहि स्त्रीदिगेर पुण्य आहरण करे ; पक्षान्तरे, ये लोक एहीरप विज्ञानवर्जित—षष्ठेच्छाचारी हइया उक्त अधोपहास कर्म आचरण करे, श्रीगण ताहार पुण्य आवृत करे अर्थां ग्रहण करे ॥ ४१० ॥ ३ ॥

**शाङ्कराभाष्यम् ।**—तस्मा बेदिरित्यादि । सर्वं सामान्यं असिद्धम् । समिद्वोऽग्निर्ध्यतः—स्त्रीब्यज्ञनस्तु ; त्वे युक्ते अधिष्वणफलके इति व्यवहितेन सम्ध्यते । बाजपेयघाजिनो यावान् लोकः प्रसिद्धः, तावान् विद्वो वैथूनकर्मणः लोकः फलमिति त्वयते । तद्वाद्वाित्वा नो कार्येति । य एवं विद्वान् अधोपहासं चरति, आसां श्रीगां शूक्रतं बृहत्के आवर्जयति ; अथ पुर्व्यः बाजपेयसम्पन्निं न जानाति, अविद्वान् द्रवत्सो इसतमृष्टः, अधोपहासं चरति, अनु द्विनः शूक्रतम् आवृज्जते अविद्यः ॥ ४१० ॥ ३ ॥

**टीका ।**—युक्ते बृहणे योनिपार्श्वयोः कठिनो मांसधण्डो, तत्राधिष्वणशक्ति-सोमकलकृष्टिः । यज्ञान्दृहं चर्म सोमकलार्थं, तद्वै इहस्तदेशस्त चर्मणि कर्त्तव्येत्याह—ताविति । उपास्तिप्रकारमृक्त् । कलोत्तेष्टांपर्यमाह—बाजपेयेति । त्वयते वैथूनार्थं कर्मेति शेषः । उत्तिकलमाह—तद्वादिति । इतिशक्तः उत्तिकलार्थः । उपास्तेवधिकं कलाह—य एवमिति । अविद्वो इर्ष्यापारनियमतः प्रत्यवायं दर्शयति—अथेति ॥ ४१० ॥ ३ ॥

**तात्त्वानुवाद ।**—‘तत्त्वा वेदिः’ इत्यादि श्रुतिते बाजपेय यागेव ये समूद्र याधर्ष्य कथित हइवाचे, से समूद्र असिन्हाई आचे । समिक्ष—स्त्रीचिह्नेर अभ्यन्तरगत अग्निः; ‘तो मुक्तो’—( असिन्ह कोषस्त्र—उत्तर पार्श्व कठिन मांस-थंडु छहटी ), एই कथाटीर सम्बन्ध—व्यवधानस्थित ‘अधिववणे’ शब्देर सहित करिते हइवे ; [ ‘अधिववण’ अर्थ—सोम-निष्पेषण करिबार पाषाणथंडु । बाजपेय यज्ञ-कर्त्तार ये परिमाण लोक प्राप्य बलिया असिन्ह, बगोक्तु प्रकार मैथुन-कर्मकारी विद्वानेर ओ सेहि परिमाण लोकह—फलहि सिन्ह हइवा थाके । यथन एইकपे उक्तेर प्रश्नसा करा हइतेछे ; तथन ए विषये बीड़सा वा निळा करा उचित नहे ।

एইकप विज्ञानसम्पन्न ये लोक ‘अधोपहास’ आचरण करे, से लोक सेहि सकल स्त्रीर पुण्य अधिकार करे, आर ये लोक यथोक्तुप्रकार बाजपेय याग-सम्पादनक्रम जाने ना एवं रेतः ये, रसतम, इहाओ अवगत नहे, अथच अधोपहास आचरण करे, स्त्रीगण सेहि अविद्वानेर स्वकृति वा पुण्यराशि आवृत करिया थाके ॥ ४१० ॥ ३ ॥

एतद्वा श्व बै तद्विद्वानुदालक आरुणिराहैतद्वा श्व बै तद्विद्वाको मौदगल्य आहैतद्वा श्व बै तद्विद्वान् कुमारहारित आह—  
वहवो मर्या ब्राह्मणायना निरित्तिया विश्वकृतोऽस्मालोकां प्रयत्नि, य इदमविद्वाऽस्मोऽधोपहासक्रन्तीति, वह वा इदं  
स्वप्नस्तु वा जाग्रतो वा रेतः क्रन्दति ॥ ४११ ॥ ४ ॥

**सन्तुलार्थः ।**—तेऽ एते ( बाजपेयसम्पन्नं मैथुनाथ्यं कर्म ) विद्वान् ( ज्ञानन् ) आरुणिः उदालकः ह बै ( उत्तिहे ) आह श्व ( उत्तवान् किं ) ; तथा तेऽ एते विद्वान् कुमारहारितः ह बै आह श्व । [ ते किंमाहरित्याह ] वहवः मर्याः ( मरणशीलाः ब्राह्मणायनाः ) ब्राह्मण्य-जातिमात्रोपजीविनश्च, निरित्तियाः ( शिथिलेत्तियाः ) विश्वकृतः ( पुण्यवर्जिताः सन्तः ) अस्मां लोकां प्रयत्नि । [ के ? ] ये इदं ( बाजपेयसम्पद्युक्तं कर्म ) अविद्वांसः अधोपहासं चरन्ति इति ।

[ श्रीमहं कर्म समाप्य पञ्चांश आत्कालं प्रतीक्षमाणस्तु ] अन्त स्वप्नस्तु वा जाग्रतः वा [ वदि ] वह वा [ अस्मां वा ] रेतः क्रन्दति ( क्रन्दति )—॥ ४११ ॥ ४ ॥

**मूलानुवाद ।**—अरुण-वन्दन ( आरुणि ) उदालक खवि

एই কর্মত্ব অবগত হইয়া বলিয়াছিলেন ; এবং মুদ্গলপুত্র (মৌদ্গল্য) নাকনামক ঋষিও সেই এই কর্মত্ব অবগত হইয়া বলিয়াছিলেন ; এবং কুমারহারিত ঋষিও সেই এই ইহস্ত জানিয়া বলিয়াছিলেন—বিকলেঙ্গিয়, পুণ্যহীন ও ত্রান্কণাপসদ বহুতর মর্ত্য—মরণশীল মনুষ্য, বর্ণমান লোক হইতে প্রস্থান করিয়া থাকে, যাহাদের জাগরণে বা স্মৃতি সময়ে বহু বা অল্প রেতঃস্থলন হয় ॥ ৪১১ ॥ ৪ ॥

**শাঙ্করভাস্তুম্ ।**—এতক্ষণ শ্রবণে তবিদামুদ্গালক আকৃণিতাহ, অধোপহাসাথ্যঃ মৈথুনকর্ম বাজপেয়সম্পন্নঃ বিদ্বানিত্যর্থঃ । তথা নাকে মৌদ্গল্যঃ কুমারহারিতশ্চ । কিং তৌ আহতুরিত্যচ্যতে, বহবো মর্যা মরণধর্মিণো মনুষ্যাঃ, ত্রান্কণা অয়নঃ যেষাং তে ত্রান্কণায়নাঃ—ত্রঙ্গবন্ধবো জাতিমাত্রাপজ্ঞীবিন ইত্যেতৎ । নিরিঙ্গিয়া বিশিষ্টেঙ্গিয়াঃ, বিমুক্ততো বিগত-স্মৃতকর্মণোহবিদ্বাংসো মৈথুনকর্মসম্ভাৰ্ত্য ইত্যর্থঃ । তে কিম্ ? অস্মান্নোকাং প্রযন্তি পরলোকাং পরিভ্রষ্টা ইতি । মৈথুনকর্মণোহত্যস্তপাপহেতুত্বঃ দর্শন্তি—য ইদমবিদ্বাংসোহধোপহাসঃ চরন্তীতি । শ্রীমতঃ কৃত্বা পত্ন্যা ঋতুকালাং ত্রান্কচর্যেণ প্রতীক্ষেত ; যদীদঃ রেতঃ ক্ষমতি, বহু বা অল্পঃ বা, সুপ্তস্ত জাগ্রতো বা রাগপ্রাবল্যাং—॥ ৪১১ ॥ ৪ ॥

টীকা ।—অবিদ্যামতিগর্হিতমিদঃ কর্ম্মত্যত্রাচার্যপরম্পরাসংমতিমাহ—এতক্ষেত্রি । পশ্চ-কর্মণো বাজপেয়সংপরতমিদংশক্ষাৰ্থঃ । অবিদ্যামবাচ্যে কর্মণি প্ৰত্যানাং দোবিদ্বমুপ-সংহতু মিতিশসঃ । বিদুষো লাভমবিদুষশ্চ দোষং দৰ্শয়ীঁ ক্ৰিয়াকালাং প্রাগেব রেতঃস্থলনে প্রায়শিত্বং দৰ্শন্তি—শ্রীমত্বমিতি । যঃ প্রতীক্ষেত, তন্ত্র রেতো যদি ক্ষমতীতি ঘোজনো ॥ ৪১১ ॥ ৪ ॥

**তাস্ত্বানুক্রান্ত ।**—সেই এই অস্তকর্মাভিজ্ঞ অর্থাং অধোপহাসনামক মৈথুন-ক্ৰিয়াৰ বাজপেয় বজ্রকপে অনুষ্ঠান-প্ৰণালীতে অভিজ্ঞ আকৃণি উদ্গালক ঋষি বলিয়াছেন ; সেইক্রমে মুদ্গলবংশীয় নাক ও কুমারহারিত ঋষিও [ বলিয়াছেন ] । তাহারা কি বলিয়াছেন, তাহা বলা হইতেছে—ত্রান্কণায়ন—ত্রান্কণগণ বাহাদের অৱন—আশ্রয়, তাহারা ত্রান্কণায়ন—ত্রঙ্গবন্ধু অর্থাং ত্রান্কণত্ব জাতিই যাহাদের একমাত্ উপজ্ঞীয়, তাহারা ; নিরিঙ্গিয়—শিথিঙ্গেঙ্গিয়, পুণ্যানুষ্ঠানবর্জিত, অবিদ্বান् অথচ মৈথুন-কর্ম্মে আসক্ত, একপ বহু মর্য—মরণশীল—মনুষ্য ; তাহারা কি ? না, তাহারা পৱলোক হইতে ভষ্ট হইয়া ইহলোক হইতে প্ৰয়াণ কৰিয়া থাকে । যে ইদমবিদ্বাংসঃ অধোপহাসঃ

চরণ্তি”—এই বাক্যটি মৈথুন-ক্রিয়ার অত্যন্ত পাপজনকত্ব প্রদর্শন করিতেছে।

পূর্বোক্ত শ্রীমত কৰ্ম সম্পাদন করিয়া, অঙ্গচর্য অবলম্বনপূর্বক পত্নীর আতুকাল প্রতীক্ষা করিতে হয় ; এই সময়ের মধ্যে যদি অহুরাগের অবলতা বশতঃ তাহার স্বপ্নাবস্থায়ই হউক, আর জাগ্রৎ অবস্থায়ই হউক, এবং অন্তই হউক, আর অধিকই হউক, রেতঃস্থলন হয়—॥ ৪১১ ॥ ৪ ॥

তদভিযুশেদন্তু বা মন্ত্রয়েত যম্মেহত্য রেতঃ পৃথিবীমস্কান্ত-  
সীদ্যদোষধীরপ্যসরদযদপঃ । ইদমহং তদ্রেত আদদে  
পুনর্ম্মা যৈত্তিন্দ্রিযং পুনর্জ্জেজঃ পুনর্ভগঃ । পুনরঘিধিক্ষ্যা যথা-  
স্থানং কল্পন্তামিত্যনামিকাঙ্গুষ্ঠাভ্যামাদায়ান্তরেণ স্তর্ণো বা কৰ্বো  
বা নিমৃজ্যান ॥ ৪১২ ॥ ৫ ॥

**সর্বলার্থঃ ১**—তৎ ( ক্ষমং—নির্গতঃ রেতঃ ) অভিযুশেৎ ( মার্জরেৎ ),  
অহুমস্ত্রেত বা ( মন্ত্রং বা অহুজপেৎ ) । [ তত্ত্বাদী আদানম্ ] অন্ত মন যৎ  
রেতঃ পৃথিবীম অস্কান্তসীৎ ( পৃথিব্যাং নির্গতম্ ), যৎ ( রেতঃ ) ওবধীঃ অপি  
অসরৎ ( অগচ্ছৎ ), [ তথা ] যৎ ( রেতঃ ) অপঃ ( অলানি ) [ অসরৎ ] ;  
অহং তৎ রেতঃ ইদং ( এবং যথা স্থান, তথা ) আদদে ( গৃহামি ) ইতি ( অনেন  
যন্ত্রেণ ) অনামিকাঙ্গুষ্ঠাভ্যাম্ আদায় ( গৃহীত্বা ), ইন্দ্রিযং ( রেতোক্রপেণ নির্গতম্ )  
পুনঃ মা ( মাম্ ) এতু ( প্রত্যাগচ্ছতু ) ; তেজঃ ( রেতসা সহ নির্গতা-  
কাস্তিঃ ) পুনঃ [ মাম্ এতু ] ; তগঃ ( সৌভাগ্যং জ্ঞানং বা ) পুনঃ [ মাম্ প্রত্যা-  
গচ্ছতু ] । অঘিধিক্ষ্যাঃ ( অঘিঃ ধিক্ষ্যং স্থানং যেবাং তে অঘিধিক্ষ্যাঃ দেবাঃ ) ;  
[ রেতোক্রপেণ বহিনি:স্থতঃ তৎ সর্বৎ ] যথাস্থানং কল্পন্তাঃ ( স্থাপন্ত ) [ ইত্যনেন  
যন্ত্রেণ ] স্তর্ণো বা ( স্তনরোক্তী ) কৰ্বো বা ( কৰ্বোক্তী ) অন্তরেণ ( মধ্যে ) নিমৃজ্যান  
( মার্জরেৎ ) ইত্যৰ্থঃ ॥ ৪১২ ॥ ৫ ॥

**অুলোচনুন্নাদক ১**—সেই নির্গত শুক্রটুকু মার্জনা করিবে এবং  
এই মন্ত্র জপ করিবে । [ প্রথমতঃ ] ‘অন্ত আমার যে রেতঃ পৃথি-  
বীতে অঙ্গিত হইয়াছে, অথবা যে রেতঃ ওবধি ও জলেতে নির্গত  
হইয়াছে, আমি সেই এই রেতঃ গ্রহণ করিতেছি’, এই মন্ত্র পাঠপূর্বক  
অনামিকা ও অঙ্গুষ্ঠ অঙ্গুলি ‘দ্বারা সেই রেতঃ গ্রহণ করিয়া,

[ रेतोऽरपे निर्गत आमार ] इन्द्रिय पुनर्बाय आमाते अत्यागत हस्तक, एवं तेजः ( काण्डि ) \*४ सौभाग्य वा ज्ञानो च पुनर्क्ष आमाते आशुक ; अग्निधिक्ष ( अग्निते आश्रित देवगण ) सेहि समुद्रम इन्द्रियके पुनर्बाय यथास्थाने स्थापन करुन, एই श्रुति द्वारा सेहि रेतः स्तनघ्रयेर वा ज्ञानघ्रयेर मध्यस्थले मार्जना करिबे ( घसिया दिबे ) ॥ ४१२ ॥ ५ ॥

**शास्त्ररूपाश्रम् ।**—तदभिमृशेदहुमन्त्ररेत वा अहुजपेदित्यर्थः । यदा अभिमृशति, तदा अनामिकास्तुत्तात्यां तৎ रेत आदते ‘आददे’ इत्येवमन्त्रेण ; ‘पुनर्शाम्’ इत्यनेन निमृज्यां, अन्तरेण मध्ये उर्बी उर्बोर्बा, स्तर्नैः स्तनघ्रोर्बा ॥ ४१२ ॥ ५ ॥

टीका ।—मे यमात्माप्राप्तकाले व्यतीतः पृथिवीं अत्यकान्त्सौजागातिरेकेण स्त्रमासी॒, श्वसी॑ः अत्यप्यसरदगम॑, यत्तापः श्वयोनिः अति गतमृ॒, तदिदं रेतः संप्रत्याददेह-ह-मित्यादानमस्त्रार्थः । केनाभिप्राप्तेण—तदादानः, तदाह—पुनरिति । तৎपुना रेतोऽरपेण वहिर्निर्गतमित्तिर्यां याः अत्येतु समाप्तच्छतु । तेजस्त्रगृष्टा काण्डिः । तगः सौभाग्यं ज्ञानं वा । तदपि सर्वं रेतोर्निर्गमात्तदास्त्रा वहिर्निर्गतं सम्मां अत्यागच्छतु । अग्निधिकां श्वासं येवां, तेऽदेवात्मजेतो यथास्थानं कल्पयत्तिभि मार्जनमस्त्रार्थः ॥ ४१२ ॥ ५ ॥

**ताश्चामूर्वाद ।**—सेहि निःस्त रेतः अभिष्ठन वा मार्जना करिबे, एवं एই श्रुति अप करिबे । यथन अभिष्ठन करिबे, तथन ‘आददे’ इत्यस्त्र श्रुति द्वारा अस्तु उ अनामिका अस्तु श्रुति द्वारा सेहि निर्गत रेतः ग्रहण करिबे, आर ‘पुनः शाम्’ इत्यादि श्रुति द्वारा स्तनघ्रयेर किंवा ज्ञानघ्रयेर मध्ये ए रेतः मार्जना करिबे ॥ ४१२ ॥ ५ ॥

अथ यद्युदक आदानं परिपश्येत्तदभिमन्त्रयेत—मयि तेज इन्द्रियं यशो ज्ञविण्डुः शूक्रतमिति ; श्रीं वा एवा श्रीणां यम्लोद्वासां तत्त्वाम्लोद्वासमः यशस्विनीमभिक्रम्योपमन्त्रयेत ॥ ४१३ ॥ ६ ॥

**सत्रलार्थः ।**—[ ओसदतोऽरिष्टप्रतिकारोपायमाह—‘अथ षष्ठि’ इत्यादिना । ] अथ षष्ठि ( सत्रावनायां ) [ कण्ठिः ] उषके ( उलव्ये ) आदानं ( उद्देहच्छायां ) पश्येत्, तद ( तदा ) अभिष्ठनरेत ( वक्ष्यमाणं अज्ञं अपेण ),—मयि तेजः ; इन्द्रियम्, युशः, ज्ञविणम्, ( धनम् ) शूक्रतः

( পুণ্যং ) ইতি । [ অগ্নচ ], এবা ( অম পত্নী ) শ্রীগাং মধ্যে শ্রীঃ ( লক্ষ্মীঃ ) হ বৈ ( প্রসিদ্ধৌ ) ; ষৎ ( ষষ্ঠাং ) [ এবা ] মলোধাসাঃ অলবধাসঃপরিহিতা ; তস্থাং হেতোঃ, মলোধাসসং ( মলিনবাসসং ) ষশ্বিনীঃ [ অতিষ্ঠাবতীঃ ] [ ত্রিমাত্রাণ্তে কৃতন্বানাং তাম্ ] অভিক্রম্য ( উপগম্য ) উপমন্ত্রেত । [ মন্ত্রস্ত ইহ অনুজ্ঞাহপি ভাণ্যে দ্রষ্টব্যঃ ] ॥ ৪১৩ ॥ ৬ ॥

**মূলাচুরুন্ধাদ ১—**যদি কথনও জলমধ্যে আপনার প্রতিচ্ছায়া দর্শন করে, তাহা হইলে ‘মরি তেজঃ ইন্দ্রিয়ম্’ ইত্যাদি মন্ত্র জপ করিবে । এই স্তু নারীগণের মধ্যে লক্ষ্মীরূপা ; যেহেতু ইনি মলোধাসাঃ, অর্থাং রূজন্ধল বস্ত্রপরিহিতা ; সেই হেতু রূজন্ধল বস্ত্রসমন্বিতা সেই স্তু [ ত্রিমাত্রের পর কৃতন্বানা হইলে পর, ] তাহাকে গমন করিয়া মন্ত্র জপ করিবে [ ‘আমাদিগকে পুত্র সমৃৎপাদন করিতে হইবে’ ইত্যাদি ] ॥ ৪১৩ ॥ ৬ ॥

**শাঙ্কচুরুত্বাত্ম ১—**যদি কদাচিদ্বকে আভ্যানমাভ্যছায়াং পঞ্চেণ, তত্রাপি অভিমন্ত্রেত অনেন মন্ত্রেণ—‘মরি তেজঃ’ ইতি । শ্রীহ বা এবা পত্নী শ্রীগাং মধ্যে, ষৎ ষষ্ঠাং মলোধাস। উদ্গতমলবধাসাঃ, তস্থাত্মাং মলোধাসসং ষশ্বিনীঃ শ্রীমতীঃ অভিক্রম্যাভিগত্যোপমন্ত্রেত ইদম্—অগ্ন আবাত্যাং কার্যাং ষৎ পুত্রোৎপাদনমিতি, ত্রিমাত্রাণ্তে আপ্নুতাম্ ॥ ৪১৩ ॥ ৬ ॥

**টীকা ।**—অযোনৌ রেতঃস্থলনে প্রায়শিক্ষমূলং, রেতোযোনাবুদকে রেতঃসিচ্ছায়াদর্শনে প্রায়শিক্ষণ দর্শয়তি—অথেত্যাদিনা । নিমিত্তাত্মে প্রায়শিক্ষাত্মকপ্রদর্শনপ্রক্রমার্থেইথশকঃ । মরি তেজঃপ্রভৃতি দেবাঃ কল্পয়ন্তি মন্ত্রযোজনা । অকৃতেন রেতঃসিচা যস্তাং পুত্রোজনন্তিৰব্যত্তাঃ স্ত্রীঃ স্তোতি—শ্রীরিত্যাদিনা । কথঃ সা ষশ্বিনী, ন হি তস্মাঃ খ্যাতিৰস্তি, তত্ত্বাহ—বদিতি । রূজন্ধলাভিগমনাদি প্রতিষিদ্ধমিত্যাশঙ্ক্য বিশিনষ্টি—ত্রিমাত্রেতি ॥ ৪১৩ ॥ ৬ ॥

**তাত্ত্বাচুরুন্ধাদ ১—**যদি কথনও জলমধ্যে আপনাকে—আপনার ছায়াকে দর্শন করে, তখনও ‘মরি—তেজঃ’ ইত্যাদি মন্ত্র জপ করিবে । এই পত্নী হইতেছে—শ্রীগণের মধ্যে শ্রীস্তুপ ( লক্ষ্মীরূপা ) ; যেহেতু ইনি মলোধাসাঃ—অর্থাং ইঁহার বস্ত্র হইতে রঞ্জোমল অপনীত হইয়াছে ; সেই হেতু ত্রিমাত্রের পর কৃতন্বানা সেই মলোধাস ( খতুমতী ) পত্নীকে উপগত হইয়া ‘অগ্ন আমাদিগকে পুত্রোৎপাদন করিতে হইবে’ এইস্তুপ চিন্তা করিবে ॥ ৪১৩ ॥ ৬ ॥

सा चेदैष्मे न दद्यात् कामयेनामवक्रीणीयात्, सा चेदैष्मे नैव दद्यात्, कामयेनां यष्ट्या वा पाणिना बोपहत्याभिक्रामेदिस्त्रियेण ते यशसा यश अद्दि इत्यायशा एव भवति ॥ ४१४ ॥ ७ ॥

**सूक्ष्मार्थः १—**सा (पञ्ची) चेत् (यदि) अैष्मे (यथोक्ताय पुरुषाय) न दद्यात् (मैथुनात्येकं कर्म न अहमग्नेत); [तदा] एनां (अप्रियकारिणीं) कामं (यथेच्छं अवक्रीणीयात् (अलक्षारादिना) वशीकृत्यात्; [तथापि] सा चेत् अैष्मे नैव दद्यात्, तदा एनां यष्ट्या वा (यष्टिद्वारा वा) पाणिना (हस्तेन) वा कामं (यथेच्छं) उपहत्य (अभिताड्य) अभिक्रामेण (वक्ष्यमाणं मन्त्रं अपन् उपगच्छेण)—इस्त्रियेण यशसा (करणेन) ते यशः (सौभाग्यं) आददे (गृह्णामि) इति। [एवं सति विप्रियकारिणी सा श्री] अवशाः एव भवति ॥ ४१४ ॥ ७ ॥

**मूलाच्छुत्राद् १—**सेहि श्री यदि एই पुरुषके [स्वदेह] दाना करें, ताहा हইলे इच्छाच्छुत्रारै ताहाके बन्द्रालक्षारादि द्वारा वशीकृत करिबে। ताहातेओ यदि इहारु प्रति अঙ्गदान ना-ই करें, तবে इच्छामत यष्टि वा हस्त द्वारा इहाके ताड़ना करिबा, ‘आমি इस्त्रियरूप यशः द्वारा तोमार यशः (सौभाग्य) ग्रहण করিতেছি’ বলিবा ताहाते उपगত हইবে। [এইরূপ করিলে] সে নিশ্চয়ই যশোহীনা হইবে ॥ ४१४ ॥ ७ ॥

**शाङ्कराभाष्यम् १—**सा चेदैष्मे न दद्यान्नेथुनं कर्त्तुं, कामयेनाम् अवक्रीणीयात् आভरणादिना ज्ञापयेण। तथापि सा नैव दद्यात्, कामयेनां यष्ट्या वा पाणिना बोपहत्य अभिक्रामेन्नेथुनाय; ‘শপ্যামি দ্বাঃ, হৃত্তগাং করিষ্যামীতি’ প্রথ্যাপ্য; तामনेन मन्त्रेणोपगচ्छेण—‘ইस्त्रियेण यशसा यश आददे’ इति। स तस्मात्तदभिशापात् बक्ष्या হৃত্তগেতि ख্যाता अवशा एव भवति ॥ ४१४ ॥ ७ ॥

**টিকা ।—**জ्ञापयेदाञ्चार्याः प्रेमाभिरेकमिति शेषः। बलादेव बशीकृताः शार्याः गण-कर्मार्थं कथमुपगচ्छेदिभ्याकाञ्जायामाह—শপ্তामীতি ॥ ४१४ ॥ ७ ॥

**ভাষ্যাচ्छুত्रাদ १—**সেহि श्री यदि इহाके मैथुन ब্যাপার করিতে না দেৱ, তাহা হইলে নিশ্চয় ইহাকে অবক্রয় করিবে অর্থাৎ অলক্ষারাদি দ্বারা [অভিপ্রায়] জ্ঞাপন করিবে; তাহাতেও যদি সে না দেৱ অর্থাৎ সম্ভত

না হয়, তাহা হইলে, ইচ্ছামুসারে যষ্টি বা হস্ত ঘারা আধাত করিয়া মৈথুনের অন্ত ইহাকে অভিক্রম করিবে, অর্থাৎ ‘আমি তোমাকে শাপ দিব—  
হৃতগা করিব’ ইত্যাদি কথা বলিয়া—এই মন্ত্রে তাহাতে উপগত হইবে—  
‘আমি ইন্দ্রে যশ ঘারা তোমার যশ আহরণ করিতেছি’ ইতি। সেই  
কারণে—সেইক্ষণ অভিশাপ প্রদানের ফলে, সেই শ্রী নিশ্চয়ই বক্ষ্যা—  
হৃতগা নামে প্রসিদ্ধা ; স্বতরাং যশোহীনা হইয়া থাকে ॥ ৪১৪ ॥ ৭ ॥

স। চেদশ্মে দস্তাদিন্ত্রিয়েণ তে যশসা যশ আদধামীতি  
যশশ্চিনাবেব ভবতঃ ॥ ৪১৫ ॥ ৮ ॥

**সন্তুলার্থঃ ১**—[ পক্ষান্তরে ] স। ( পঞ্জী ) চেৎ ( ষদি ) দস্তাং ( দেহ-  
দানেন ভর্তারম্ অহুরঞ্জেৎ ), [ তদা ] ‘ইন্ত্রিয়েণ যশসা তে ( তুভ্যং ) যশঃ  
আদধামি ( সন্নিবেশয়ামি’ ) ইতি [ উপমন্ত্রন् উপগচ্ছেৎ ] ; [ এবং সতি তোঁ ]  
যশশ্চিনেী এব ভবতঃ ॥ ৪১৫ ॥ ৮ ॥

**মূলানুবাদ ১**—আর যদি সেই শ্রী [ স্বামীর অন্ত স্বদেহ ]  
দান করে, [ তাহা হইলে ] ‘আমি ইন্ত্রিয় যশঃ ঘারা তোমাতে যশঃ  
আধান করিতেছি’, এই বলিয়া [ তাহাতে উপগত হইবে ] ; ইহার  
ফলে, তাহারা উভয়েই যশস্বী হইয়া থাকে ॥ ৪১৫ ॥ ৮ ॥

**শাঙ্করভাস্তুমূৰ্তি** ।—স। চেদশ্মে দস্তাং অনুগ্রহ এব শার্দুলঃ, তদা  
অনেন মন্ত্রেণোপগচ্ছেৎ—‘ইন্ত্রিয়েণ তে যশসা যশ আদধে’ ইতি, তদা  
যশশ্চিনাবেবোভাবপি ভবতঃ ॥ ৪১৫ ॥ ৮ ॥

**তাত্ত্বানুবাদ ১**—আর সেই শ্রী ষদি দান করে, অর্থাৎ স্বামীর  
অনুকূলাই হয়, তাহা হইলে ‘ইন্ত্রিয়েণ তে’ ইত্যাদি মন্ত্রে তাহাতে উপগত  
হইবে । তাহা হইলে তদ্বারা উভয়েই যশস্বী হইয়া থাকে ॥ ৪১৫ ॥ ৮ ॥

টীকা ।—। ০ । ৪১৫ । ৮ ।

স যামিচ্ছেৎ কাময়েত মেতি, তস্মামর্থং নিষ্ঠায় মুখেন মুখশ্রুতে  
সন্ধায়োপস্থমস্ত। অভিমুশ্য জপেৎ অঙ্গদঙ্গাং সন্তবসি হৃদয়াদধি-  
জ্ঞায়সে । স ত্বমঙ্গকষায়োহসি দিঙ্গবিঙ্গমিব মাদয়েমাময়ং  
যয়ীতি ॥ ৪১৬ ॥ ৯ ॥

**সন্তুলার্থঃ ১**—সঃ ষাঃ ( ভাৰ্য্যাঃ ) ইচ্ছেৎ [ ইয়ঃ ] ষা ( ষাঃ ) কাময়েত

( प्रार्थयेत ) इति ; तस्मां ( भार्याम् ) अर्थं ( श्वप्नोऽनं अननेक्षियं ) निष्ठाय ( निधाय ) युथेन [ तस्मां ] युथं सन्धाय ( संबोध्य ), अस्माः उपहम् अभियुक्तं ( पृष्ठा ) अपेक्ष—‘अङ्गादद्वाः’ इत्यादि ॥ ४१६ ॥ ९ ॥

**मूलाचूलाद् १—**यथोक्तुण्डसम्पन्न पुरुष याहाके इच्छा करेन ये, एই द्वारा आमाके कामना करक, सेइ द्वारा आपनार जननेक्षिय निष्क्रिय करत निजेर मुथेर सहित ताहार मुथ मिलित करिया, ताहार जननेक्षिय स्पर्श करिया—‘अङ्गादद्वाः’ इत्यादि यन्त्र अप करिबे ॥ ४१६ ॥ ९ ॥

**शास्त्रज्ञानात्मम् ।—**स याः श्वार्यामिच्छैः—इयं याः कामयेतेति, तस्मामर्थं—प्रजननेक्षियं निष्ठाय निष्क्रिया, युथेन युथ्यं सन्धाय, उपहम् अस्मा अभियुक्तं अपेदियं यन्त्रम्—‘अङ्गादद्वाः’ इति ॥ ४१६ ॥ ९ ॥

टीका ।—तर्तुर्भार्याबशीकरणप्रकारमूल्य । पुरुषवैष्ण्यास्तस्तास्तद्विये श्रितिसंपादनप्रक्रियां दर्शयति—स यामिच्छादिना । हे रेत्तुं यदीराः सर्वश्वादद्वाः समृप्तस्ते, विशेषतत्त्वं हनयादस्त्रवस्त्रारेण जातस्ते, स अमग्नानां कषायो रसः सन् विषलिप्तवाणविद्वाः युग्मिवायुः यदीराः द्वियं मे मादय यद्यनां कुर्वित्यर्थः ॥ ४१६ ॥ ९ ॥

**तात्त्वाचूलाद् १—**तिनि याहाके—आपनार ये भार्याके इच्छा करेन ये, एই द्वारा आमाके कामना करक ; सेइ द्वारा आपनार जननेक्षिय निबेशपूर्वक मुथेर सहित मुथ मिलाइया एवं ताहार जननेक्षिय स्पर्श करिया ‘अङ्गादद्वाः’ इत्यादि यन्त्र अप करिबे ॥ ४१६ ॥ ९ ॥

अथ यामिच्छम् गर्जं दधीतेति, तस्मामर्थं निष्ठाय युथेन युथ्युः सन्धायाभिप्राण्यापाण्डादिक्षियेण ते रेतसा रेत आदद-इत्यरेता एव भवति ॥ ४१७ ॥ १० ॥

**सर्वलार्थः १—**अथ .( पक्षास्त्रे ) याः ( श्वार्याम् ) इच्छैः गर्जं न दधीत ( न गृह्णोऽस्मां ) इति ; [ सः पूर्ववृत्ते ] तस्माम् अर्थं निष्ठाय, युथेन युथं सन्धाय, अभिप्राण्य ( प्राणवयापारां—द्वारा वायुसंक्षयं कुर्वा ), अपाण्डाः ( अपाणवयापारां—तत्त्वेव वायोराकर्षणं कुर्यात्—‘इक्षियेण ते’ [ इत्यादिना यन्त्रेण ] ) । [ एवं च सति ] सा अरेता एव भवति ( गर्भिणी नैव भवतीत्यर्थः ) ॥ ४१७ ॥ १० ॥

**मूलाचूलाद् १—**से यदि इच्छा करेन ये, एই द्वारा ये गर्ज-

ধাৱণ না কৰে; তাহা হইলে, পূৰ্বেৱ স্থায় তাহাতে অমনেজ্জিয় অপৰ্ণপূৰ্বক, মুখে শুখ মিলাইয়া এবং প্রণবব্যাপার—স্তুদেহে বায়ু-প্ৰেৱণ সম্পাদনপূৰ্বক ‘ইজ্জিয়েণ তে’ ইত্যাদি মন্ত্রে অপান-বায়ুৱ কাৰ্য্য কৰিবে। এইক্ষণ কৰিলে সেই স্তু নিষ্ঠয়ই গৰ্ভিণী হইবে না ॥ ৪১৭ ॥ ১০ ॥

**শাঙ্কুলভাণ্ডমু** ।—অথ যামিচ্ছেৎ ন গৰ্ভং দধীত ন ধাৱণেৎ গৰ্ভিণী না ভূতিতি, তস্মামৰ্থমিতি পূৰ্ববৎ। অভিপ্রাণনং প্ৰথমং কৃতা পশ্চাদপাণ্ডাঃ—‘ইজ্জিয়েণ তে রেতসা রেত আদদে’ ইত্যনেন মন্ত্ৰেণ। অৱেতা এব ভৰতি, ন গৰ্ভিণী ভবতীত্যৰ্থঃ ॥ ৪১৭ ॥ ১০ ॥

টিকা—তস্মাঃ স্ববিষয়ে প্ৰিতিমাপাত্তি অবাচকস্থানুষ্ঠানদশায়ামভিপ্রায়বিশেষানুসারেণ অনুষ্ঠানবিশেবং দৰ্শয়তি—অথেত্যাদিনা। তত্ত্ব ত্বাধশক্তস্তুপুত্ৰবৰ্ণার্থৈ নেতৃব্যঃ। পশ্চকৰ্ম-কালে অথবং স্বকৌষপুংসুদ্বাৱা তদীয়স্তুতে বায়ুঃ বিহুজ। তেনেব দ্বাৱেণ তত্ত্বদাদানাভিমানং কুৰ্য্যাদিত্যাহ—অভিপ্রাণ্যোত্তি ॥ ৪১৭ ॥ ১০ ॥

**ভাণ্ডানুস্থান** ।—“অথ যামিচ্ছেৎ” ইত্যাদি। [এই স্তু] গৰ্ভধাৱণ না কৰক, অর্থাৎ গৰ্ভিণী না হউক, এইক্ষণ যাহাৱ প্ৰতি ইচ্ছা কৰেন, তাহাতে—‘অৰ্থ সন্নিবেশ’ প্ৰভৃতি কথাৱ অৰ্থ পূৰ্বেৱ স্থায়। প্ৰথমে অভিপ্রাণন—বায়ুপ্ৰেৱণ কৰিয়া, পৱে আবাৱ ‘ইজ্জিয়েণ তে’ ইত্যাদি মন্ত্রে অপানন কাৰ্য্য কৰিবে অর্থাৎ স্তুতে নিবেশিত বায়ু আকৰ্ষণ কৰিবে। [এইক্ষণ কৰিলে] সেই স্তু নিষ্ঠয়ই ‘অৱেতা’ হৱ, গৰ্ভিণী হৱ না ॥ ৪১৭ ॥ ১০ ॥

অথ যামিচ্ছেদধীতেতি, তস্মামৰ্থং নিষ্ঠায় মুখেন মুখঞ্চ সন্ধায়াপাণ্ডাভিপ্রাণ্যাদিজ্জিয়েণ তে রেতসা রেত আদধামীতি, গৰ্ভিণ্যেব ভবতি ॥ ৪১৮ ॥ ১১ ॥

**সংলালৰ্থঃ** ।—অথ (পক্ষস্তুতে), স যাম ইচ্ছেৎ—ইন্দং ‘দধীত’ ইতি; ‘তস্মাঃ’ অৰ্থং নিষ্ঠায়, মুখেন মুখং সন্ধায়, [পূৰ্ববিপৰ্যয়েণ] অপান্ত (তদল্লবায়ুমাকৃষ্ট) [পশ্চাত] ‘ইজ্জিয়েণ তে’ [ইত্যাদিমন্ত্ৰেণ] অভিপ্রাণ্যাত (তন্মিন্স্থানে বায়ুং প্ৰেৱণেৎ) ইতি। (এবং সতি) [সা স্তু] গৰ্ভিণী এব ভৰতি ॥ ৪১৮ ॥ ১১ ॥

**অুলোচনান্ত** ।—আৱু তিনি যে স্তুকে গৰ্ভধাৱণী কৰিতে

ইচ্ছা করেন, পূর্বের শ্লাঘ অর্থ নিবেশনাদি করিয়া প্রথমে স্তুদেহ হইতে বায়ু আকর্ষণ করিবেন, পশ্চাতঃ ‘ইন্দ্রিয়েন তে’ ইত্যাদি মন্ত্রে অভিপ্রাণন (স্ববায়ু স্তুদেহে সঞ্চারণ) করিবেন। এইরূপ করিলে সেই স্তু নিশ্চয়ই গর্ভণী হইবে ॥ ৪১৮ ॥ ১১ ॥

**শাঙ্করাত্মক্যম্ ।**—অথ যামিচ্ছৎ—দধীত গর্ভমিতি ; তস্মার্থমিত্যাদি পূর্ববৎ । পূর্ববিপর্যয়েন অপাগ্ন অভিপ্রাণ্যাত—‘ইন্দ্রিয়েন তে রেতসা রেত আদধামি’ইতি । গর্ভিণ্যেব ভবতি ॥ ৪১৮ ॥ ১১ ॥

**টীকা ।**—তর্তুরেবাভিপ্রায়ান্তরান্তসারিণঃ বিধিমাহ—অথ যামিত্যাদিন। শকীয়পঞ্চমেন্দ্রিয়ে তদীয়পঞ্চমেন্দ্রিয়ান্তেতঃ স্বীকৃত্য তৎপুত্রোৎপত্তিসমর্থঃ কৃতমিতি মত্তা শকীয়রেতসা সহ তশ্চিন্দ্রিক্ষিপ্তে, তদিদমপাননং আগনং চ ; তৎপূর্বকং রেতঃসেচনম্ ॥ ৪১৭ ॥ ১১ ॥

**তাঙ্গ্যান্তরাদ ।**—পক্ষান্তরে, তিনি যাহাকে ইচ্ছা করেন যে, এই স্তু গর্ভধারণ করুক ; পূর্বের শ্লাঘ তাহাতে অর্থনিবেশনাদি করিয়া বিপরীত ক্রমে প্রথমে অপানন (বায়ু আদান) করিয়া ‘ইন্দ্রিয়েন তে’ ইত্যাদি মন্ত্রে অভিপ্রাণন করিবে অর্থাৎ আত্মবায়ু স্তুদেহে প্রেরণ করিবে । সেই স্তু নিশ্চয়ই গর্ভণী হইবে ॥ ৪১৮ ॥ ১১ ॥

অথ যস্তু জ্যায়ৈ জ্যারঃ শ্লাঃ, তক্ষেন্দ্রিয়াৎ আমপাত্রেহঞ্চ-  
মুপসমাধায় প্রতিলোমং শরবর্হিস্তৌর্বীঃ তশ্চিষ্টেতাঃ শরভৃষ্টীঃ প্রতি-  
লোমাঃ সর্পিষাঙ্গা জুহ্যাং মম সমিক্ষেহৌষীঃ প্রাণাপাণো ত-  
আদদেহসাবিতি, মম সমিক্ষেহৌষীঃ পুজ্রপশুত্স্ত আদদে-  
হসাবিতি, মম সমিক্ষেহৌষীরিষ্টান্তকৃতে ত আদদেহসাবিতি,  
মম সমিক্ষেহৌষীরাশাপরাকাশী ত আদদেহসাবিতি । স বা  
এষ নিরিন্দ্রিয়ো বিশুক্লদন্ত্যাংলোকাং প্রৈতি যমেবং বিশ্বানূ-  
আঙ্গণঃ শপতি, তস্মাদেবংবিচ্ছোভ্যস্ত দারেণ নোপহাসমিচ্ছে-  
দৃত হেবংবিঃ পরো ভবতি ॥ ৪১৯ ॥ ১২ ॥

**সর্বলার্থঃ ।**—অথ যস্তু (পুরুষস্তু) জ্যায়ৈ (পত্নীমুদ্দিশ্য) জ্যারঃ (উপপতিঃ) শ্লাঃ, চেৎ (যদি), তৎ (পুরুষং) দ্বিয়াৎ (অপকর্তৃমিচ্ছৎ), [তদা] আম-  
পাত্রে (অপকর্মূপাত্রে) অগ্নিঃ উপসমাধায় (সংস্থাপ্য), প্রতিলোমং (বিপরীতঃ  
ব্যথা শ্লাঃ, তথা) শর-বর্হিঃ তৌর্বীঃ (বিতীর্ণ্য) তশ্চিন্নঃ (অগ্নে) সর্পিষাঙ্গাঃ

( স্মৃতিশিক্ষাঃ ) এতাঃ শ্রবণ্ডীঃ ( শ্রেষ্ঠীকাঃ ) প্রতিলোমাঃ—‘মম সমিক্ষে-  
হহৌষীঃ’ ইত্যাদিনা যজ্ঞেণ জুহুয়াৎ । [ এবংসতি স এব ( বিষ্ণুঃ ) নিরিঙ্গিন্মুঃ  
( ইঙ্গিয়শক্তিবিহীনঃ ) বিস্মৃক্তঃ ( পুণ্যহীনঃ সন् ) অস্মাং লোকাং প্রেতি  
( ত্রিষ্ণুতে ) ; [ কঃ ? ] এবংবিষ্ণু ব্রাহ্মণঃ যঃ শপতি ( যঃ প্রত্যভিচরতি, সঃ ) ।  
তস্মাং হেতোঃ এবংবিচ্ছুত্বিষ্ণু ( যথোক্তবিজ্ঞানসম্পন্নস্ত শ্রোত্বিষ্ণু ) দারেণ  
( পত্র্যা সহ ) উপহাসং ন ইচ্ছে [ কিমুত অসদাচরণম্ ] ; হি ( যস্মাং ) এবং-  
বিদ্যুত ( অপি ) ( তাদৃশেন কর্মণা ) পরঃ ( শক্রঃ ) ভবতি ; [ অতঃ এবংবিদঃ  
পত্র্যা সহ অসদাচারং ন কুর্যাদিত্যাশয়ঃ ] ॥ ৪১৯ ॥ ১২ ॥

**অনুলোচ্ছব্রান্ত ২**—যাহার পত্নীর প্রতি উপপতি হয় ; এবং  
সে ষদি তাহাকে দ্বেষ করে অর্থাং সেই উপপতির অনিষ্ট করিতে  
ইচ্ছা করে, তাহা হইলে, কাঁচা মৃৎপাত্রে অগ্নি সংস্থাপনপূর্বক  
বিপরীত ক্রমে শৱ-কুশ বিস্তীর্ণ করিয়া, সেই অগ্নিতে এই সমুদ্রমু  
শ্রবণ্ডচ্ছ স্মৃতাঙ্গ করিয়া বিপরীতভাবে “মম সমিক্ষে অহৌষীঃ, প্রাণ-  
পানোঁ তে আদদে অসো” ইত্যাদিক্রমে হোম করিবে । [ ‘অসো’  
স্থানে কর্ত্তার নাম গ্রহণ করিবে ] ।

এবংবিধ বিদ্বান् শ্রোত্বিয় ব্রাহ্মণ যাহার প্রতি শাপ প্রদান করেন,  
অর্থাং অভিচার করেন, সেই লোক ইঙ্গিয়শক্তি-রহিত হইয়া এবং  
সমস্ত পুণ্যশূণ্য হইয়া ইহ লোক হইতে প্রস্থান করে অর্থাং দেহত্যাগ  
করে । অতএব এবংবিধ শ্রোত্বিয়ের পত্নীর সহিত কখনও উপ-  
হাসের ইচ্ছাও করিবে না, [ দুর্কর্ম ত দূরের কথা ] ; কারণ ; [ ঐ  
প্রকার কার্য দ্বারা ] এবংবিধ জ্ঞানী ব্যক্তিও শক্ত হইতে পারেন ॥  
৪১৯ ॥ ১২ ॥

**শাঙ্কস্তুতান্ত্যম् ।**—অথ পুনর্বশ্য আয়ামৈ আরঃ উপপতিঃ শ্রাং, তক্ষেন্দ  
. বিষ্ণাদভিচরিষ্যাদ্যেনবিতি ষষ্ঠেত, তস্যেবং কর্ম । আমগাত্রেহশ্মিপসমাধানৰ  
সর্বং প্রতিলোমং কুর্যাং ; তশ্মিন্মাবেত্তাঃ শ্রবণ্ডীঃ শ্রেষ্ঠীকাঃ প্রতিলোমাঃ  
সর্পিষাঙ্গাঃ স্মৃতাভ্যক্তা জুহুয়াৎ ‘মম সমিক্ষেহহৌষীঃ’ ইত্যাশ্চ আহৃতীঃ, অল্পে  
সর্বাসামসাবিতি নামগ্রহণং প্রত্যেকম্ । স এব এবংবিষ্ণু, যঃ ব্রাহ্মণঃ শপতি, স  
বিস্মৃক্তঃ বিগতপুণ্যকর্মা ‘প্রেতি । তস্মাদেবংবিচ্ছুত্বিষ্ণু দারেণ

लोपहासमिच्छेऽनर्हापि न कुर्यात्, किमुताधोपहासम्; यस्मादेवंविजपि तावत्  
प्रयोगा भवति शक्तिर्वतीत्यर्थः ॥ ४१९ ॥ १२ ॥

टिका ।—संप्रति आमঙ्गिकमाभिचारिकं कर्ष्ण कथयति—अथ पुनरिति । वेष्यताहम्-  
स्तितिमिदं कर्ष्ण कलबद्विति वज्ञानित्यधिकारिविशेषगम् । आमविशेषणं पात्रश्च, अकृत-  
कर्ष्णयोगात्मापनार्थम् । अग्निमित्येकवचनादुपसमाधानवचनाचावस्थ्याग्निरत्र विवक्षितः ।  
सर्वं परिस्तरणादि, तत्त्वं प्रतिलोमस्त्रे कर्ष्णणः प्रतिलोमस्त्रं हेतुकर्तव्यम् । मम वृत्तेन  
योषांश्चै षोषनादिना समिक्षे रेतो हत्यानसि, ततोऽपराधिनन्तव आगापानावाददे कडि-  
त्ताङ्ग् । होमो निर्बन्धयितव्यः । तदस्ते चासावित्यास्त्रवः शत्रोर्वा नाम गृहीयात् । इष्टं  
श्रोतं कर्ष्ण, हृकृतं श्वार्तम् । आशा आर्थना, वाचा ये प्रतिज्ञातः, कर्ष्णणा लोपपादितः, तत्त्वं  
प्रतीक्षा पराकाशः । यथोऽनुहोमस्त्रारा शापदानस्त्रं कलं दर्शयति—स एष इति । एवंविद्वां  
मम्हकर्ष्णस्त्रारा आणविष्टावस्त्रम् । तस्मादेवंविज्ञः परदारगमने यथोऽनुदोषज्ञात्तस्त्रम् । तच्छ्रो-  
पात्रं हेष्टत्रमात्र—एवंविदपीति ॥ ४१९ ॥ १२ ॥

**तात्त्वानुवाद ।**—याहार पञ्चाते उपपति हन्त, से यदि ताहाके व्येष  
करें, अर्थात् आमि इहार प्रति अभिचार-क्रिया (मारण-क्रिया) करिब बलिया मने  
करें, ताहा हইলে, ताहार पक्षে एইकल पक्ष कर्ष्ण करिते हইবে ।

काचा मृत्पात्रे अग्नि संस्थापनपूर्वक बिपरीतभाबे समन्त कर्ष्ण करिबে । सेइ  
अग्निते एই समूद्रय शरवत्तुष्टि—झैवीका घृताङ्ग करिया “अम समिक्षे अहोवीः”  
इत्यादि मন्त्रे आছति प्रदान करिबে । प्रत्येक आछतिर शेषे ‘अमुक’ बलिया  
नामोचारण करिते हইবে । सेइ एই बिद्वान् ब्राह्मण याहाके शाप देन, सेइ  
लोक बिस्मृत—पुण्यरहित हইয়া प्रस्ताब कরें, अर्थात् मरिया यায় । सेइহेतু  
एवंविध ज्ञानी श्रोत्रियের पञ्चात्र सहित उपहास करितে इচ্ছा করিবে না,—  
क्रीड়া-ক্ষেত্ৰকও করিবে না, অধोপृष्ठসের আৱ কথা কি ; যেহেতু এবংবিধ  
বিদ्वान्‌ও পর—শক্ত হইয়া থাকেন ॥ ४१९ ॥ १२ ॥

अथ यस्तु जायामार्त्तवं विन्देऽ त्र्यहं कृसेन् पिबेदहत-  
वासाः, नैनां बृषलों न बृषल्यपहस्त्यात्, त्रिरात्रात्तु आप्नुत्य  
त्रीहीनवद्यातयेऽ ॥ ४२० ॥ १३ ॥

**सर्वलार्थः ।**—अथ यस्तु जायात् (जाया—पञ्ची) आर्त्तवं विन्देऽ ( रङ्गः  
आप्नुत्यात् ), सा त्र्यहं० ( दिवसत्रयः० व्याप्त ) कृसेन ( पात्रविशेषेण )  
[ अजः ] पिबेऽ ; बृषलः ( शूद्रः ) बृषली ( शूद्रा वा ) एनां न उपहस्त्यात्  
( शूलेऽ ) । त्रिरात्रात्तु आप्नुत्य ( श्वासः ) अहतवासाः अच्छ्रवस्त्रा

ভবেৎ); ব্রীহীন् (ধাত্রানি) অবঘাতঘেৎ (ধাত্রাবঘাতায় তাঃ বিনিযুঞ্জ্যাদ ইত্যর্থঃ) ॥ ৪২০ ॥ ১৩ ॥

**মূলাচুল্লাদ** ।—যাহার স্তু ঋতুদশন করে, সেই স্তু তিনি দিন পর্যন্ত কংস-পাত্রে জলপান করিবে; শুদ্র বা শুদ্রা তাহাকে স্পর্শ করিবে না; ত্রিভাত্রের পর স্নান করিয়া অচ্ছল বন্দু পরিধান করিবে; তাহাকে ধাত্রাবঘাতে (তঙ্গুল নিষ্কাষণে) নিযুক্ত করিবে ॥ ৪২০ ॥ ১৩ ॥

**শাঙ্কর্লভাস্ত্রম্** ।—অথ ষষ্ঠ জায়ামার্ত্তবং বিন্দেৎ ঋতুভাবং প্রাপ্তুরাদিত্যেবমাদিগ্রেহঃ “শ্রী বা এষা স্তুগাম্” ইত্যতঃ পূর্বঃ দ্রষ্টব্যঃ, সামর্থ্যাদ। অহং কংসেন পিবেদপহতবাসাচ স্তাও, নৈনাং স্বাতামস্বাতাঙ্গ বৃষলো বৃষলী বা নোপহস্তাস্ত্রোপস্পৃশেৎ। ত্রিভাত্রাস্তে ত্রিভাত্রতসমাপ্তাবাস্তুত্য স্বাত্মা অপহত-বাসাঃ স্তাদিতি ব্যবহিতেন সম্বন্ধঃ। তামাস্তুতাঃ ব্রীহীনবঘাতঘেৎ ব্রীহব-ঘাতায় তামেব বিনিযুঞ্জ্যাদ ॥ ৪২০ ॥ ১৩ ॥

টিক।—আভিচারিকঃ কর্ম প্রসঙ্গাগতমুক্ত। পূর্বোক্তমৃত্যুকালঃ জ্ঞাপয়তি—অথেতি। শ্রী বা এষা স্তুগামিত্যেতদপেক্ষয়া পূর্বস্ত্রম্। পাঠক্রমাদর্থক্রমশ্চ বলবদ্ধে হেতুমাহ—সামর্থ্যাদিতি। অর্থবশাদিতি ষাবৎ ॥ ৪২০ ॥ ১৩ ॥

**ভাস্ত্রাচুল্লাদ** ।—‘যাহার পত্নী আর্ত্তব লাভ করে অর্থাতঃ ঋতুভাব প্রাপ্ত হয়’, ইত্যাদি শ্রতিটী পূর্বোক্ত “শ্রী বা এষা স্তুগাম্” ইত্যাদি শ্রতির পূর্বে পঠিত বুঝিতে হইবে। কঁড়ণ, পাঠক্রম অপেক্ষা শক্তক্রম দুর্বল। তিনিনি কংসপাত্রে জলপান করিবে। সে স্বাতাই হউক আর অস্বাতাই হউক, কোন শুদ্র বা শুদ্রা তাহাকে স্পর্শ করিবে না। ত্রিভাত্রের পর অর্থাতঃ ঐক্যপ ত্রিভাত্রত সমাপ্ত হইলে পর, স্নান করিয়া অচ্ছল বন্দু পরিধান করিবে। ঋতুস্বাতা সেই স্তুকে শ্রীহি (ধাত্র) অবঘাত করাইবে অর্থাতঃ তঙ্গুল প্রস্তুত করিবার নিমিত্ত তাহাকেই নিযুক্ত করিবে ॥ ৪২০ ॥ ১৩ ॥

স য ইচ্ছেৎ পুলো মে শুক্লো জায়েত বেদমনুক্রবীত, সর্ব-মায়ুরিয়াদিতি। ক্ষীরৌদনং পাচয়িত্বা সর্পিস্মন্তমশীয়াতামীশ্বরো জনয়িতবৈ ॥ ৪২১ ॥ ১৪ ॥

**সংকলার্থঃ** ।—স যঃ (যঃ কশ্চিং) ইচ্ছেৎ মে (মম) পুলঃ শুক্লঃ জায়েত, বেদঃ অহুক্রবীত (পঠেৎ), সর্বম্ আয়ঃ (বর্ষণতঃ) ইয়াৎ (প্রাপ্তুরাত্

इति ; [ तर्हि दम्पती ] क्षीरोदनं ( पायसं ) पाचयित्रा [ तৎ ] सर्पिश्वस्तः [ कुञ्जा ] अश्वीयातां ( भोजनं कुर्याताम् ) ; [ एवं कुते ] जनयितवै ( तादृशं पुत्रं जनयितुं ) उखर्णौ समर्थे । श्वाताम् ॥ ४२१ ॥ १४ ॥

**मूलानुवाद ।**—यदि ये कोन लोक इच्छा करें ये, आमार पुत्र शुद्धवर्ण हट्टक, एकटी वेद अध्ययन करुक, एवं सम्पूर्ण आयु लाभ करुक, ताहा हইলे श्वायी ओं प्री उভये क्षीरोदन अर्थात् पायस पाक कराइया, ताहा घृतयुक्त करिया भोजन करिबे । [ एই कर्म द्वारा ग्रीकप पुत्र ] समृद्धपादन करिते समर्थ हইবে ॥ ४२१ ॥ १४ ॥

**शास्त्रज्ञानात्मास्यम् ।**—स य इच्छे—पुत्रो मे शक्तो वर्णतो जायेत, वेदमेकमहुक्रवीत, सर्वमायुरियाऽ—वर्षशतम्, क्षीरोदनं पाचयित्रा सर्पिश्वस्त-मश्वीयाताम्, उखर्णौ समर्थे । जनयितवै जनयितुम् ॥ ४२१ ॥ १४ ॥

**टीका ।**—किं पूनरबषातनिप्प्रैष्टगूलैरनुठेयः, तदाह—न य इति । बलदेवसामृशः वा शुक्लः वा शुद्धम् ॥ ४२१ ॥ १४ ॥

**ताव्यानुवाद ।**—ये लोक इच्छा करें ये, आमार पुत्र शुद्धवर्ण हट्टक ; एकटी वेद अध्ययन करुक, एवं सम्पूर्ण आयु—एकशत बৎसर जीवन लाभ करुक, [ ताहा हইলे ], হৃগ্মিণিত অন্ন পাক করাইয়া সেই পায়স ঘৃতমিণিত করিয়া উভয়ে ভোজন করিবে । ‘উখর्णौ’ অর্থ সমর্থ ; ‘জনযিতবै’ অর্থ জন্মাইতে ॥ ४२१ ॥ १४ ॥

अथ य इच्छे पुत्रो मे कपिलः पिङ्गलो जायेत ष्ट्री वेदो बन्तुक्रवीत् सर्वमायुरियादिति, दध्योदनं पाचयित्रा सर्पिश्वस्त-मश्वीयातामौश्वर्णौ जनयितवै ॥ ४२२ ॥ १५ ॥

**सर्वलार्थः ।**—अथ ( पक्षान्तरे ) यः इच्छे—मे ( मम ) पुत्रः कपिलः पिङ्गलः जायेत ; ष्ट्री वेदो बन्तुक्रवीत्, सर्वम् आयुः इयाऽ इति ; [ सः तৎपत्नी च उत्तो ] दध्योदनं ( दध्वा चक्रं ) पाचयित्रा सर्पिश्वस्तः [ कुञ्जा ] अश्वीयाताम् । [ एवक्ष ते ] जनयितवै ( जनयितुम् ) उखर्णौ [ भवेताम् ] ॥ ४२२ ॥ १५ ॥

**मूलानुवाद ।**—ये लोक इच्छा करें ये, आमार पुत्र कपिल पिङ्गलवर्ण हट्टक, दिबेदाध्यायी हट्टक एवं सम्पूर्ण आयु लाभ करुक ; [ से एवं ताहार पत्नी ] दध्योदनं अर्थात् दधिद्वारा चक्र पाक

করাইয়া দ্বত্তি মিশ্রিত করিয়া ভোজন করিবে; [তাহা হইলে তাহারা] ঐরূপ সন্তান সমৃৎপাদন করিতে সমর্থ হয় ॥৪২২॥১৫॥

**শাঙ্কক্ষত্বার্থম् ।**—দধ্যোদনং দুধা চরং পাচয়িত্বা । দ্বিবেদক্ষেত্রিষ্ঠিতি পুত্রম্, তদৈবমশ্ননিয়মঃ ॥ ৪২২ ॥ ১৫ ॥

**তাৰ্ষ্যালুবাদ ।**—দধ্যোদন অর্থ—দধিমিশ্রিত চরং পাক করাইয়া । পুত্রকে যদি দ্বিবেদাধ্যায়ী দেখিতে ইচ্ছা করে, তাহা হইলে এই প্রকার ভোজনের নিয়ম আনিবে ॥ ৪২২ ॥ ১৫ ॥

অথ য ইচ্ছেৎ পুত্রো মে শ্যামো লোহিতাক্ষে জায়েত ত্রীন्  
বেদানন্তুক্রবীত সর্বমায়ুরিয়াদিত্যাদৌদনং পাচয়িত্বা সর্পিঞ্চন্ত-  
মশ্নায়াতামীশ্বরো জনযিতবৈ ॥ ৪২৩ ॥ ১৬ ॥

**সন্ত্বলার্থং ।**—অথ যঃ ইচ্ছেৎ—মে পুত্রঃ শ্যামো বর্ণতঃ, লোহিতাক্ষে  
জায়েত, ত্রীন् বেদান্ অনুক্রবীত, সর্বম্ আয়ুঃ ইয়াৎ ইতি ; [সঃ] উদৌদনং  
(জলেন ওদনং) পাচয়িত্বা সর্পিঞ্চন্তম্ অশ্নীয়াতাম্ ; [এবং কৃতে তাদৃশং পুত্রং]  
জনযিতবৈ (জনয়িতুং) ঈশ্বরো [শ্যামাম] ॥ ৪২৩ ॥ ১৬ ॥

**অুলাচুক্রাদ ।**—যে লোক ইচ্ছা করে যে, আমার পুত্র  
শ্যামবর্ণ ও লোহিতলোচন হউক, এবং পূর্ণ একশত বৎসর  
আয়ুঃ প্রাপ্ত হউক ; তাহা হইলে, জলস্বারা অন্ন পাক করাইয়া  
এবং তাহা দ্বত্ত্বক্ষেত্রে করিয়া [পতি ও পত্নী] ভোজন করিবে ।  
[এইরূপে তাহারা ঐরূপ পুত্র] সমৃৎপাদন করিতে সমর্থ  
হয় ॥ ৪২৩ ॥ ১৬ ॥

**শাঙ্কক্ষত্বার্থম্ ।**—কেবলমেব স্বাভাবিকমৌদনম্ ; উদকগ্রহণমন্ত্যাসঙ্গ-  
নিরুত্যর্থম্ ॥ ৪২৩ ॥ ১৬ ॥

টীকা ।—স্বাভাবিকমৌদনং পাচয়িতি চেৎ, কিমৰ্থমুদগ্রহণঃ ? তত্ত্বাত্মকেশোদন-  
পাকাসংভবাদিত্যাশক্যাহ—উদগ্রহণমিতি । ক্ষীরাদের্জিত শেষঃ ॥৪২৩॥১৬॥

**তাৰ্ষ্যালুবাদ ।**—[উদৌদন অর্থ—] কেবলই স্বাভাবিক—ওদন  
(অন্ন)। ওদনে অন্ত পদার্থের সম্বন্ধ নিরুত্তির উদ্দেশ্যে এখানে ‘উদ’ শব্দ প্রযুক্ত  
হইয়াছে ॥ ৪২৩ ॥ ১৬ ॥

অথ য ইচ্ছেদুহিতাং পশ্চিমা জায়েত সর্বমায়ুরিয়াদিতি,

तिलोदनं पाचयित्वा सर्पिञ्चन्तमश्चीयातामीश्वरौ जनयितवै ॥  
४२४ ॥ १७ ॥

**सर्वलार्थः ।**—अथ ( पक्षान्तरे ) यः इच्छे—मे पण्डिता ( विद्वी ) छहिता जायेत ; सर्वम् आयुष्ट इवां इति ; [ सः तৎपञ्ची च ] तिलोदनं ( तिलमिश्रित-मोदनं ) पाचयित्वा सर्पिञ्चन्तम् [ कृत्वा ] अश्चीयाताम् ; जनयितवै ईश्वरौ [ शाताम् ] ॥ ४२४ ॥ १७ ॥

**मूलाच्चुबाद ।**—ये लोक इच्छा करेये, आमार विद्वी कृत्या जन्मलाभ करुक, एवं सम्पूर्ण आयुः प्राप्त हउक, [ से एवं ताहार पञ्ची ] तिलोदन ( तिलतण्डुलेर अम ) पाक कराइया युत मिश्रित करिया भोजन करिबे ; [ ताहा हइले ] ऐक्लप कण्ठोऽपादने समर्थ हय ॥ ४२४ ॥ १७ ॥

**शास्त्रकर्त्तात्मम् ।**—हहितुः पाणितः गृहतत्त्वविषयमेव, वेदे-हन्धिकारां । तिलोदनं कृश्रम् ॥ ४२४ ॥ १७ ॥

**तात्त्वाच्चुबाद ।**—हहितार पाणित्य कथाय गार्हस्त्य-शास्त्रविषयक विश्वाई बुविते हहिबे ; कारण, श्रीलोकेर वेदे अधिकार नाइ । तिलोदन अर्थ—कृश्रम ( तिलेर पायस वा खिचूरी ) ॥ ४२४ ॥ १७ ॥

अथ य इच्छे पुन्नो मे पण्डितो विगीतः समितिङ्गमः शुक्लषितां वाचं भाषिता जायेत सर्वान् वेदाननुकृत्वीत सर्व-मायूरियादिति, मांसोदनं पाचयित्वा सर्पिञ्चन्तमश्चीयातामीश्वरौ जनयितवा उक्षेण वार्षभेण वा ॥ ४२५ ॥ १८ ॥

**सर्वलार्थः ।**—अथ ( पक्षान्तरे ) य इच्छे पण्डितः विगीतः ( प्रसिद्धः ) समितिङ्गमः ( सभासद् वाग्मी ), शुक्लषितां ( श्रुतिप्रियां ) वाचं भाषिता ( वक्ता ) पुण्ड्रः मे ( यम ) जायेत ; [ सः ] सर्वान् वेदान् अनुकृत्वीत, सर्वम् आयुः इवां इति । [ सः तৎपञ्ची च ] मांसोदनं ( मांसमिश्रितम् ओदनं ) पाचयित्वा सर्पिञ्चन्तम् कृत्वा अश्चीयाताम् ; उक्षेण ( उक्षा—रेतःसेकसमर्थः पुँगवः, तदीर्घेन ) वा, आर्षभेण वा ( ऋषतः अधिकवर्माः, तदीर्घेन वा मांसेन सह ) । जनयितवै ( जनयितुः ) ईश्वरौ ॥ ४२५ ॥ १८ ॥

**চুলাচুরুবাদ ।**—যে লোক ইচ্ছা করে যে, আমার পুত্র পশ্চিম, দেশবিদ্যাত, সভাসদ্ব এবং শ্রতিপ্রিয় বচনভাষী হউক ; এবং সে সমস্ত বেদ অধ্যয়ন করুক, সম্পূর্ণ আয়ু লাভ করুক । [ সেই লোক ও তাহার পত্নী ] মাংসমিশ্রিত অম্ব পাক করিয়া ঘৃতযুক্ত করিয়া ভোজন করিবে । ঘোবনাবস্থ কিংবা ততোধিকবয়স্ক ষাঁড়ের মাংস দ্বারা [ মিশ্রিত ওদন ভক্ষণ করিবে, তাহা হইলে, ঐরূপ পুত্র ] সমৃৎপাদনে সমর্থ হয় ॥ ৪২৫ ॥ ১৮ ॥

**শাঙ্কুরূপাঞ্চমু ।**—বিবিধং গীতো বিগীতঃ প্রথ্যাত ইত্যর্থঃ । স সমিতিং-গমঃ সভাং গচ্ছতীতি প্রগল্ভ ইত্যর্থঃ, পাণিত্যস্ত পৃথগ্গ্রহণাং ; শুঙ্খবিতাং শ্রোতু-মিষ্ঠাং রূমণীয়াং বাচং ভাষিতা—সংস্কৃতায়া অর্থবত্যা বাচো ভাষিতেত্যর্থঃ । মাংস-মিশ্রযোদনঃ মাংসোদনম্ ; তন্মাংসনিয়মার্থমাহ—ওক্ষেণ বা মাংসেন ; উক্ষা সেচনসমর্থঃ পুত্রবঃ, তদীয়ং মাংসম্ ; ঋবত্তোহপ্যধিকবয়াঃ, তদীয়মার্ষভং মাংসম্ ॥ ৪২৫ ॥ ১৮ ॥

**টীকা ।**—সমিতিঃ বিষ্ণসভা, তাঃ গচ্ছতীতি বিদ্বানেবোচাভাষিতি চেন্নেত্যাহ—পাণিত্যস্তেতি । সর্বশস্ত্রে বেদচতুষ্টয়বিবয়ঃ । ওক্ষেণেত্যাদিতৃতীয়া সহার্থে । দেশবিশেষাপেক্ষয়া বা মাংসনিয়মঃ । অধ্যশক্ত পূর্ববাক্যেযু যথাকৃতি বিকল্পার্থঃ ॥ ৪২৫ ॥ ১৮ ॥

**ভাষ্যাচুরুবাদ ।**—‘বিগীত’ অর্থ নানা প্রকারে গীত অর্থাৎ সমাজে সুপ্রসিদ্ধ ; ‘সমিতিংগম’ অর্থ—যে লোক সভাতে গমন করে অর্থাৎ প্রগল্ভ ( বাগী ) ; ‘শুঙ্খবিতা’ অর্থ—শুঙ্খ করিতে অভীষ্ট অর্থাৎ রূমণীয় ; তাদৃশ বচনের ‘ভাষিতা’ অর্থাৎ বিশুদ্ধ ও অর্থযুক্ত বাক্যের বক্তা ; ‘মাংসোদন’ অর্থ মাংসমিশ্রিত ওদন ; যে মাংস গ্রহণ করিতে হইবে, তাহা নিয়মিত করিয়া বলিতেছেন যে, ওক্ষ মাংস ; উক্ষা অর্থ রেতঃসেকসমর্থ পুঁ গো ( ষাঁড় ) ; তাহার মাংস ( ওক্ষ ) ; তদপেক্ষাও অধিকবয়স্ক ষাঁড় ঋবত ; তাহার মাংস আর্ষভ ॥ ৪২৫ ॥ ১৮ ॥

অথাভিপ্রাতরেব স্থালীপাকাবৃতাজ্যং চেষ্টিত্বা স্থালীপাক-স্নোপঘাতং জুহোত্যগ্রয়ে স্বাহানুমতয়ে স্বাহা দেবায় সবিত্রে-সত্যপ্রসবায় । স্বাহেতি হত্তোক্ত্য প্রাশ্নাতি, প্রাশ্নেতরস্ত্বাঃ-প্রযচ্ছতি, প্রক্ষাল্য পাণী উদপাত্রং পূরয়িত্বা তেনৈনাং

त्रिरूप्तुक्त्वयुक्तिष्ठातो विश्वावसोऽन्तामिच्छ प्रपूर्व्यां सं जायां  
पत्त्या सहेति ॥ ४२६ ॥ १९ ॥

**सूलार्थः १—[ सन्ति ]** थाकुद्देयोपयोग-पक्षतिथाह—‘अथाभिप्रात-  
रेव’ इत्यादिना ॥ । अथ प्रातः ( प्रातःकाले ) एव श्लालीपाकावृता ( श्लाली-  
पाकविधिना ) आज्यं चेष्टिता ( आज्यसंक्षारं कृत्वा, चक्रं श्रपयित्वा ) श्लाली-  
पाकस्तु उपघातं ( उपहत्य उपहत्य ) अग्ने स्वाहा, अमूर्तये स्वाहा, देवाय  
सवित्रे सत्यप्रसवाय स्वाहा इति जुहोति । हत्वा [ चक्रशेषं ] उक्तत्य प्राप्नाति ;  
प्राण्डि ( स्वयं भुक्ता शेषं ) इतरश्चाः ( इतरस्ये पट्ट्ये ) प्रयच्छति ; पाणी ( हस्ते )  
प्रक्षाल्य उदपात्रं ( जलपात्रं ) पूरयित्वा, तेन ( उदकेन ) एनां ( पत्तीं )  
‘उत्तिष्ठातः’ इत्यादिना मन्त्रेण त्रिः ( बारत्रयं ) अभूक्तिं ( सिञ्चिति ) ॥ ४२६ ॥ १९ ॥

**मूलाचूलाद् १—प्रातःकालै** श्लालीपाकेर प्रणालीक्रमे  
आज्यसंक्षार चक्रपाक करिया पूर्वःपूर्वः आघात करिया ‘अग्नये स्वाहा’  
इत्यादि मन्त्रे आहृतिप्रदान करिबे । होमेर पर चक्रशेष उक्तत्य  
करिया स्वयं भोजन करिबे ; निजे भोजन करिया अवशिष्ट  
अंश अपरके ( पत्तीके ) प्रदान करिबे । शेषे हस्तद्वय प्रक्षालन  
करिया जलद्वारा उदकपात्र परिपूर्ण करिबे ; अनन्तर ‘उत्तिष्ठातः’  
इत्यादि मन्त्र पड़िया सेहे जलद्वारा सेहे पत्तीके तिवार अभूक्तण  
करिबे ॥ ४२६ ॥ १९ ॥

**शास्त्ररूपात्मकम् १—अथाभिप्रातरेव** काले अवघातनिर्भान् तणुका-  
नादाय श्लालीपाकावृता श्लालीपाकविधिना आज्यं चेष्टिता आज्यसंक्षारं कृत्वा,  
चक्रं श्रपयित्वा, श्लालीपाकस्तुतीजुर्होति । उपघातं उपहत्योपहत्य  
‘अग्नये स्वाहा’ इत्याद्याः । गाह॑ः सर्वो विद्युष्टेयोऽत्र ; हत्वोक्तत्य चक्रशेषं  
प्राप्नाति ; स्वरं प्राण्डेतरश्चाः पट्ट्ये प्रयच्छत्युच्छिष्टम् । प्रक्षाल्य पाणी आचम्य,  
उदपात्रं पूरयित्वा तेनोदकेनैनां त्रिरूप्तुक्तिं अनेन मन्त्रेण ‘उत्तिष्ठातः’ इति,  
सकून्मन्त्रोच्चारणम् ॥ ४२६ ॥ १९ ॥

**टीका ।—कूपा** पुनरिद्देवमपाकादि कर्तव्यं तदाह—अथेति । कोहसौ श्लालीपाक-  
विधिः कथं वा तत्र होमन्तराह—गाह॑ इति । गृहे असिक्षो गाह॑ः । अत्रेति पुत्रमह-  
कर्षोऽक्षिः । अतो मत्तार्थतः सकाशात्तो विश्वावसो गक्षर्व अमूतिष्ठात्ताः च जायां प्रपूर्व्याः  
तत्त्वां पत्त्या सह संक्षीडमानामिच्छ, अहं पूर्वः स्वामियाः जायाः समुपेमीति मत्तार्थः ॥ ४२६ ॥ १९ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—অতঃপর প্রাতঃকালেই অবধাতের জন্য সম্পাদিত তঙ্গুলসমূহ লইয়া স্থালীপাকের বিধান অনুসারে আজ্ঞ-চেষ্টা করিয়া—আজ্ঞ সংস্কার করিয়া অর্থাৎ চক্র পাক করিয়া বারংবার অবধাত করিয়া ‘অগ্নে স্বাহা’ ইত্যাদি মন্ত্রে স্থালীপাক চক্র আভিতি প্রদান করিবে। এখানে গৃহস্থত্রোক্ত সমস্ত বিধিই গ্রহণ করিতে হইবে। হোমের পর হৃতশ্রেষ্ঠ চক্র উঠাইয়া ভোজন করিবে। নিজে ভোজন করিয়া উচ্ছিষ্ট ভাগ অপরকে—পঞ্জীকে প্রদান করিবে। হস্তস্বর প্রক্ষালন করিয়া আচমনপূর্বক জলপাত্র পূর্ণ করিয়া সেই জল স্বারা ‘উত্তিষ্ঠাতঃ’ ইত্যাদি মন্ত্রে পঞ্জীকে তিনবার অভূক্ষণ করিবে (জল সেচন করিবে), ‘উত্তিষ্ঠাতঃ’ ইত্যাদি মন্ত্র একবার মাত্র উচ্চারণ করিবে ॥ ৪২৬ ॥ ১৯ ॥

অথেনামভিপত্ততেহমোহহমশ্চি সা ত্বং সা ত্বমস্তমোহহং  
সামাহমশ্চি ঋক্ত ত্বং শ্রৌরহং পৃথিবী ত্বং, তাবেহি সংগ্রভাবহৈ  
সহ রেতো দধাবহৈ পুংত্সে পুত্রায় বিভয় ইতি ॥ ৪২৭ ॥ ২০ ॥

**সুরলার্থঃ ।**—অথ (ষথাপত্যকামঃ ক্ষীরোদনাদি ভুক্তা) [সংবেশন-কালে] ‘অমোহহমশ্চি’ ইত্যাদি মন্ত্রেণ এনাং (পঞ্জীঃ) অভিপত্ততে (আলিঙ্গনি) ইতি ॥ ৪২৭ ॥ ২০ ॥

**চূলানুবাদ ।**—অতঃপর যাহার যেকূপ সন্তান কামনা, তদনুসারে ক্ষীরোদনাদি ভোজন করিয়া ‘অমোহহমশ্চি’ ইত্যাদি মন্ত্রচারণপূর্বক সেই দ্রীতে উপগত হইবে ॥ ৪২৭ ॥ ২০ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।**—অথেনামভিমন্ত্র্য ক্ষীরোদনানি ষথাপত্যকামঃ  
ভুক্তেতি ক্রমে দ্রষ্টব্যঃ। সংবেশনকালে ‘অমোহহমশ্চি’ ইত্যাদিমন্ত্রেণাভি-  
পত্ততে ॥ ৪২০ ॥ ২০ ॥

**টীকা ।**—অভিপত্তিরালিঙ্গনম্। কথা ক্ষীরোদনাদিভোজনঃ, তদাহ—ক্ষীরেতি।  
ভুক্তাভিপত্তত ইতি সংবক্ষঃ। অহং পতিরমঃ প্রাণোহশ্চি, সা তং বাগসি। কথং তব  
প্রাণসং, যম বাস্তুমিত্যাশক্য বাচঃ প্রাণাধীনস্তবত্ব মন্দবীনস্তাদিভ্যাভিপ্রেত্য সা ত্বমিত্যাদি  
পুনর্বচনম্। প্রাণাধারং হি সাম গীরতে; অস্তিচ মদাধারসং তব। তথাচ যম সামস্তমৃক্তঃ  
চ তব। শ্রৌরহং পিতৃস্তাং, পৃথিবী তং মাতৃস্তাং, তয়োর্ষ্বাতাপিতৃস্তসিক্ষরিত্যর্থঃ। তাবাবাঃ  
সংরক্ষাবহৈ সংরক্ষমৃক্তং করবাবহৈ। এহি দ্ব্যাগচ্ছ। কোহসো সংরক্ষস্তমাহ—সহেতি।  
পুংব্রহুক্তপুত্রাভ্যার রেতোধারণঃ কর্তব্যমিত্যর্থঃ ॥ ৪২১ ॥ ২০ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—অতঃপর সেই দ্রীকে মন্ত্রপূর্ত করিয়া, যেকূপ সন্তান  
কামনা করে, তদনুসারে ক্ষীরোদনাদি ভোজন করিয়া—এইকূপ ক্রম বুঝিতে

হইবে । শৱনসময়ে ‘অমোহনমন্ত্র’ ইত্যাদি মন্ত্রে ঈ জীকে আলিঙ্গন করিবে ॥ ৪২৭ ॥ ২০ ॥

**অথাস্ত।** উক্ত বিহাপয়তি বিজিহীথাঃ দ্বাবাপৃথিবী ইতি, তস্মামর্থং নিষ্ঠায় মুখেন মুখং সঙ্কায় ত্রিরেনামনুলোমামনুমাণ্ডি—  
বিষুর্ঘোনিঃ কল্পযতু অষ্টা রূপাণি পিংশতু আসিঞ্চতু প্রজাপতি-  
ধাতা গর্ভং দধাতু তে । গর্ভং ধেহি সিনৌবালি গর্ভং ধেহি পৃথু-  
ষ্টুকে । গর্ভং তে অশ্বিনৌ দেববাধতাঃ পুক্ষরন্ত্রজো ॥ ৪২৮ ॥ ২১ ॥

**সম্মতার্থঃ ।**—অথ (অনস্তুরম্) অস্তাঃ (স্ত্রিয়াঃ) উক্ত (উক্তব্যং) ‘বিজিহীথাঃ দ্বাবা পৃথিবী’ ইত্যনেন মন্ত্রেণ বিহাপয়তি (বিষোজয়তি) ।  
তস্মাঃ অর্থং (পুঁচিঙ্গং) নিষ্ঠায় (নিবেশ্য) মুখেন মুখং সংধার (সংযোজ্য)  
অনুলোমাম্ এনাঃ (স্ত্রিয়ং) ‘বিষুর্ঘোনিঃ কল্পযতু’ [ ইত্যাদিনা মন্ত্রেণ শিরঃ-  
প্রভৃতি সর্বাবয়বেষ্টু ] ত্রিঃ (বারত্রব্যং) অনুমাণ্ডি (মার্জনং করোতি) । মন্ত্রার্থস্ত—  
বিষুঃ তে (তব) ষেনিঃ কল্পযতু (গর্ভগ্রহণযোগ্যং করোতু), অষ্টা রূপাণি  
(অবয়বান्) পিংশতু (ষট্যতু), প্রজাপতিঃ আসিঞ্চতু (রেতঃসেচনং করোতু),  
ধাতা গর্ভং দধাতু (ধারযতু); সিনৌবালি (হে অমাদেবি), গর্ভং ধেহি  
(আধুন্ত্ব), হে পৃথুষ্টুকে [ তথপি ] গর্ভং ধেহি; পুক্ষরন্ত্রজো (রশ্মিমাল্যধরো)  
অশ্বিনৌ দেবো তে (তব) গর্ভং আধতাম্ (গর্ভাধানং কুরুতাম্) ॥ ৪২৮ ॥ ২১ ॥

**মূলাচুলান্ত ।**—অতঃপর ‘বিজিহীথাঃ দ্বাবা-পৃথিবী’ এই  
মন্ত্র উচ্চারণপূর্বক ঈ স্ত্রীর উক্তব্য বিষুক্ত করিবে । তাহার পর  
পূর্বের স্থায় পত্তীতে সংসর্গ করতঃ মুখে মুখ সংযোজিত করিয়া  
‘বিষুর্ঘোনিঃ কল্পযতু’ ইত্যাদি মন্ত্রপাঠপূর্বক তিনবার অনুলোমক্রমে  
তাহার আপাদ মন্তক গাত্র মার্জনা করিবে ॥ ৪২৮ ॥ ২১ ॥

**শাস্করূপতাত্ত্বম् ।**—অথাস্ত উক্ত বিহাপয়তি ‘বিজিহীথাঃ দ্বাবাপৃথিবী’  
ইত্যনেন । তস্মামর্থমিত্যাদি পূর্ববৎ । ত্রিনেনাঃ শিরঃপ্রভৃতি অনুলোমাম্  
অনুমাণ্ডি ‘বিষুর্ঘোনিম্’ ইত্যাদি প্রতিমন্ত্রম্ ॥ ৪২৮ ॥ ২১ ॥

**টিকা ।**—উর্বোঃ সংবোধনং দ্বাবাপৃথিবী ইতি । বিজিহীথাঃ বিজিহে অবেতাঃ স্বৰা  
মিত্যর্থঃ । বিষুর্ঘ্যাপনশীলো উগবান্ উবত্যা ষেনিঃ কল্পযতু পুত্রোৎপত্তিসমর্থাঃ করোতু ।  
অষ্টা সবিতা তব রূপাণি পিংশতু বিভাগেন দর্শনযোগ্যাণি করোতু । প্রজাপতির্বিরাঙ্গা

মদাঘনা হিতা ভয়ি রেতঃ সমাসিক্তু প্রক্ষিগতু। ধাতা পুনঃ স্মার্তা ভূতীয়ঃ গর্ভঃ অদাঘনা, হিতা দখাতু ধারযতু পুক্ষাতু চ। সিনীবালী দর্শাহর্দেবতা অদাঘনা বর্ততে। সা পৃথুষ্টুকা বিত্তীর্ণস্তত্ত্বেং সিনীবালী পৃথুষ্টুকে গর্ভমিমং ধেহি ধারয়। অশ্বিনো দেবো স্রষ্যাচ্ছ্রমসৌ অকীয়ৱশ্চিমালিনো তব গর্ভঃ অদাঘনা হিতা সমাধতাম্॥ ৪২৮॥ ২১॥

**তাত্ত্বান্তুবাদ ।**—ইহার পর ‘বিজিহীথাং আবাপৃথিবী’ এই মন্ত্রে সেই জ্ঞীর উরুদ্বয় বিবোজিত করিবে। ‘তশ্চাম্ অর্থন् নিষ্ঠায়’ ইত্যাদি কথার অর্থ পূর্ববৎ। তাহার পর, ‘বিশুর্যোনিঃ কল্পযতু’ ইত্যাদি প্রত্যেক মন্ত্র পাঠ-পূর্বক তিনবার তাহাকে মন্তক প্রভৃতি সর্বাঙ্গে অঙ্গুলোমক্রমে মার্জনা করিবে॥ ৪২৮॥ ২১॥

হিরণ্যযী অরণী যাভ্যাং নির্মলতামশ্বিনো। তং তে গর্ভঃ হবামহে দশমে মাসি সূতয়ে। যথাগ্নিগর্ভা পৃথিবী যথা দ্বোরিজ্জেণ গর্ভিণী। বাযুদিশাঃ যথা গর্ভ এবং গর্ভঃ দধামি তেহসাবিতি॥ ৪২৯॥ ২২॥

**সর্বলার্থঃ ।**—হিরণ্যযী (হিরণ্যযো) অরণী [প্রাক্ আসতুঃ]; অশ্বিনো যাভ্যাং নির্মলতাম্; দশমে মাসি সূতয়ে (প্রসবায়) তে (তব) তং গর্ভঃ হবামহে (আহতিক্রপেণ অর্পণামঃ)। পৃথিবী যথা অগ্নিগর্ভা, দ্বোঃ যথা ইজ্জেণ গর্ভিণী (গর্ভবতী), বাযুঃ যথা দিশাঃ (প্রাচ্যাদীনাঃ) গর্ভঃ, অহঃ এবং (তুল্বদেব) তে গর্ভঃ দধামি ইতি॥ ৪২৯॥ ২২॥

**অুলান্তুবাদ ।**—অশ্বিনদ্বয় যেই হিরণ্যয় অবণীদ্বয় দ্বারা অন্তন করেন, আমি দশম মাসে প্রসবার্থ তাহাতে গর্ভ আধান করিতেছি। পৃথিবী যেকূপ অগ্নিগর্ভা, আকাশ যেমন সূর্য দ্বারা গর্ভবতী, দিক্ সকল যেমন বাযু দ্বারা গর্ভিণী, সেইকূপ আমি তোমায় এই গর্ভ অর্পণ করিয়া গর্ভবতী করিতেছি; এই বলিয়া নাম গ্রহণপূর্বক গর্ভাধান করিবে॥ ৪২৯॥ ২২॥

**শাঙ্কলতাত্ত্বামুঃ ।**—অস্তে নাম গৃহাতি—অসাবিতি তশ্চাঃ॥ ৪২৯॥ ২২॥

টাকা।—জ্যোতির্ণ্যাবরণী প্রাগাগতুর্ণাভ্যাং গর্ভমশ্বিনো নির্মাধিতবস্তো, তং তথাভূতঃ গর্ভঃ তে রঞ্জে দখাবহৈ দশমে মাসি প্রসবার্থম্। আধীয়মানং গর্ভঃ দৃষ্টাঙ্গেন দর্শযতি—যথেতি। ইজ্জেণ শুর্যেগেতি যাবৎ। অসাবিতি পতুর্বা নির্দেশঃ। তশ্চা নাম গৃহাতীতি পূর্বেণ সংবক্ষঃ॥ ৪২৯॥ ২২॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—মন্ত্রের শেষে ‘অসৌ’ বলিয়া সেই স্তুর নাম গ্রহণ করিবে ॥ ৪২৯ ॥ ২২ ॥

দোষ্যন্তীমন্ত্রিভূক্ষতি । যথা বায়ুঃ পুক্ষরিণীত্ত সমিঙ্গয়তি সর্বতঃ । এবা তে গর্ভ এজতু সহাবৈতু জরাযুণা । ইন্দ্রস্তায়ং ব্রজঃ কৃতঃ সার্গলঃ সপরিশ্রয়ঃ । তমিন্দ্র নির্জহি গর্ভেণ সা-বরাত্ত সহেতি ॥ ৪৩০ ॥ ২৩ ॥

**সরলার্থঃ ।**—[ অনন্তরং ] সোঘন্তীৎ ( আসন্নপ্রসবাং ) [ স্ত্রিযং ] ‘যথা বায়ুঃ পুক্ষরিণীম্’ ইত্যাদিনা মন্ত্রেণ অস্তিঃ ( জলৈঃ ) অভূক্ষতি ( সিঙ্গতি ) । মন্ত্রার্থস্ত—বায়ুঃ যথা পুক্ষরিণীৎ ( পদ্মিনীৎ ) সর্বতঃ সমিঙ্গয়তি ( কম্পয়তে ), এবা ( এবং ) তে ( তব ) গর্ভঃ এজতু ( পরিস্পন্দতাম্ নির্গচ্ছতু ) ; [ স্বাংচ ] জরাযুণা সহ অবতু ( রক্ষতু ) । ইন্দ্রস্ত ( প্রাণস্ত ) অব্লং ব্রজঃ ( নির্গমনপথঃ ) সার্গলঃ সপরিশ্রয়ঃ চ ( পরিশ্রয়েণ জরাযুণা সহিতঃ ) কৃতঃ [ অস্তি ] ; হে ইন্দ্র, তৎ ( পছন্দং প্রাপা ) গর্ভেণ সহ নির্জহি ( নির্গমনং কুরু ), সাবরাং ( মাংস-পেশীং ) চ নির্জহি ইতি ॥ ৪৩০ ॥ ২৩ ॥

**মূলানুবাদ ।**—পরে, স্বৰ্থপ্রসবের নিষিদ্ধ “সোঘন্তীমন্ত্রিঃ” ইত্যাদি মন্ত্র দ্বারা স্তুরকে অভূক্ষণ ( জলসেক ) করিবে, এবং বলিবে যে, বায়ু যেমন পদ্মিনীকে অর্থাত্ত পুক্ষরিণীকে সর্বতোভাবে পরিচালিত করে, তেমন তোমার গর্ভও জরাযুর সহিত পরিস্পন্দিত হউক ; এবং [ তোমাকে ] রক্ষা করুক ! গর্ভের জন্য একটী অগলযুক্ত ব্রজ অর্থাত্ত পথ নির্ণিত আছে ; হে ইন্দ্র ( প্রাণ ), তুমি যাহাতে সেই পথ অবজ্ঞন করিয়া গর্ভের সহিত নির্গত হও, এবং গর্ভনিঃসন্নগের সময় যে মাংসপেশী নির্গত হইয়া থাকে, তাহাও নির্গত কর ॥ ৪৩০ ॥ ২৩ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম্ ।**—সোঘন্তীমন্ত্রিভূক্ষতি—প্রসবকালে স্বৰ্থপ্রসবনার্থ-মনেন মন্ত্রেণ—“যথা বায়ুঃ পুক্ষরিণীৎ সমিঙ্গয়তি সর্বতঃ ; এবা তে গর্ভ এজতু’ইতি ॥ ৪৩০ ॥ ২৩ ॥

**টীকা ।**—সমিঙ্গয়তি স্কন্দপোপব্যাতমক্তব্যে চালয়তীত্যেতৎ । এবা ত এবমেষ স্কন্দপোপ-ব্যাতমকুর্বন্নেজতু গর্ভচলতু । জরাযুণা গর্ভবেষ্টনমাংসথঙ্গেন সহাবৈতু নির্গচ্ছতু । ইন্দ্রস্ত প্রাণস্তায়ং ব্রজে মার্গঃ সর্গকালে গর্ভাধানকালে বা কৃতঃ । সার্গল ইত্যন্ত ব্যাখ্যা সপরিশ্রয়

ইতি, পরিবেষ্টনেন জগাযুণা সহিত ইত্যর্থঃ। তৎ শার্গং প্রাপ্য বৃথিত্ব গর্ভে সহ নিজহি  
নির্গচ্ছ। গৰ্ভনিঃসরণানন্দরং ষা মাংসপেশী নির্গচ্ছতি, সাবরা, তাং চ নির্গময়েত্যর্থঃ। ৪৩০ ॥ ২৩ ॥

**ভাস্ত্রাকুলাদ্ব।**—প্রসবকালে স্বথপ্রসবের অন্ত আসনপ্রসবা সেই স্তীকে  
'যথা বায়ুঃ পুক্তরিণীম্' ইত্যাদি মন্ত্রে অভ্যক্ষণ করিবে ॥ ৪৩০ ॥ ২৩ ॥

জাতেহগ্নিমুপসমাধায়াক্ষ আধায় কৎসে পৃষ্ঠাজ্যত্ত সন্নীয়  
পৃষ্ঠাজ্যস্তোপঘাতং জুহোত্যশ্চিন্ত সহস্রং পুষ্যসমেধমানঃ ষে  
গৃহে। অস্তোপসন্দ্যাং মা চৈছেন্সীৎ প্রজয়া চ পশুভিশ্চ স্বাহা।  
ময়ি প্রাণাত্মক্ষয়ি মনসা জুহোমি স্বাহা। যৎ কর্মণাত্যরীরিচং  
যদ্বা নূনমিহাকরম্। অগ্নিষ্টৎ স্বিষ্টকুবিষ্টান্ত স্বিষ্টত্ত স্বত্তং  
করোতু নঃ স্বাহেতি ॥ ৪৩১ ॥ ২৪ ॥

**সন্তানার্থঃ।**—[ ইদানীং জাতকর্ম নিঙ্গপাতে—'জাতে' ইত্যাদিনা ]।  
জাতে ( পুত্রে ভূঁধিষ্ঠিতে সতি ), অগ্নিঃ উপসমাধায় ( সমানীয় ) [ পুত্রঃ ] অক্ষে  
আধায় কৎসে ( পাত্রবিশেবে ) পৃষ্ঠাজ্যঃ ( শিখিতং দধিঘৃতং ) সংনীয় ( সংযোজ্য )  
'অশ্চিন্ত সহস্রম্' ইত্যাদিনা মন্ত্রেণ পৃষ্ঠাজ্যস্তোপঘাতং ( পৌনঃপুন্যেন )  
জুহোতি ॥ ৪৩১ ॥ ২৪ ॥

**কুলাকুলাদ্ব।**—অনন্তর পুত্র জগ্নিলে পর, অগ্নি আনয়ন-  
পূর্বক পুত্রকে ক্রোড়ে ধারণ করিয়া কৎসে ( আজ্যস্তালীতে ) পৃষ্ঠাজ্য  
অর্থাৎ দধি ও স্বত শিখিত করিয়া অল্প অল্প পৃষ্ঠাজ্য গ্রহণ করতঃ  
পুনঃ পুনঃ এই বলিয়া হোম করিবে যে, এই নিজগৃহে আমি পুত্রকূপে  
বর্ক্ষিত হইয়া সহস্র সহস্র মনুষ্যকে প্ররিপোষণ করিব। আমার এই  
পুত্রের সন্তান-সন্ততিতে লক্ষ্মী ও পশু-সম্পত্তি যেন অবিচ্ছিন্ন থাকে।  
এই আমাতে (পিতাতে) যে সমন্ত প্রাণ (ইন্দ্রিয়) বর্তমান আছে, আমি  
তৎসমন্তই যনে যনে তোষাতে ( পুত্রতে ) অর্পণ করিতেছি। আমি  
কার্যতঃ যে কিছু নূনতা কিংবা অতিরিক্ততা করিয়াছি, সর্ববদ্বেৰোত্তম  
অগ্নি স্বিষ্টকৃৎ হইয়া আমার হোমকর্ম উত্তম করুন ॥ ৪৩১ ॥ ২৪ ॥

**শাঙ্কবৰ্তভাস্ত্রম্।**—অথ জাতকর্ম। জাতেহগ্নিমুপসমাধায় অক্ষে আধায়  
পুত্রম্, কৎসে পৃষ্ঠাজ্যঃ সন্নীয় সংযোজ্য দধিঘৃতে, পৃষ্ঠাজ্যস্তোপঘাতং জুহোতি  
'অশ্চিন্ত সহস্রম্' ইত্যাশ্রাবাপহামে ॥ ৪৩১ ॥ ২৪ ॥

टिका ।—स्वत्तमित्रं दधि पृष्ठाज्ञमित्युच्यते । उपघातमित्याभीक्षां पौनःपूर्वां विष्णितम् । पृष्ठाज्ञान्तरमन्तमाय पृः पुनर्जुहोतीजार्थः । अस्मिन् स्वे गृहे पृत्रक्लपेण वर्द्धमानो अद्युक्ताणां सहश्रः पृष्ठासमनेकमृद्गुप्तोषको भूमासम्, अस्ति एवपृत्रोपलक्ष्यां संततो एजया प्रश्नतिष्ठ सह श्रीर्घा विच्छिन्ना भूमादित्याह—अस्मिन्निति । मयि पितरि वे प्राणाः सन्ति, तान् पृत्रे त्वयि मनसा सर्वप्रामीत्याह—मर्याति । अत्यरीचित्यतिरिज्ञं कृतवानप्ति, इह कर्मणा-करमरकवः, तत्र सर्वं विद्वानग्निः विष्टं करोतीति विष्टकृद् भूत्वा विष्टमनुष्ठिकं शुहतमनुनामं चास्माकं करोत्प्रित्यर्थः ॥ ४३१ ॥ २४ ॥

**तात्त्वानुवाद ।**—अतःपर जातकर्म [ कथित हैतेहे— ] पूजा जग्मिले पर, अग्निसमानयनपूर्वक पूजके त्रोडे लैवा, कंसे पृष्ठाज्ञ—दधि ओ स्वत्तमित्रित करिया उपघातपूर्वक ‘अस्मिन्:सहश्रम्’ इत्यादि अस्ते सेहि पृष्ठाज्ञ होम करिबे ॥ ४३१ ॥ २४ ॥

अथास्तु दक्षिणं कर्णमतिनिधाय वाथागिति त्रिरथ दधिमधुस्तुत्पं सम्मीलानस्तुहितेन जातक्लपेण प्राशयति । भूत्स्ते दधामि, भूवत्स्ते दधामि, स्वत्स्ते दधामि, भूभूवः स्वः सर्वं त्वयि दधामीति ॥ ४३२ ॥ २५ ॥

**सत्त्वलार्थ ।**—अथ ( यथोक्तुहोमानस्त्रम् ) अस्तु ( बालकस्तु ) दक्षिणं कर्णम् अति ( दक्षिणकर्णे ) [ स्वरूपं ] निधारि ‘बाक् बाक्’ इति त्रिः ( बारत्रयः ) [ जपेण ] । अथ दधि मधु स्तुतं संनील ( एकीकृत्य ) अनस्तुहितेन ( अव्यवहितेन मूर्खलग्नेन ) जातक्लपेण ( स्वर्वपात्रेण ) ‘भूत्स्ते दधामि’ इत्यादिभिः अस्त्रेः प्राशयति ( भोजयति ) ॥ ४३२ ॥ २५ ॥

**त्रूलोक्त्वाद् ।**—अनस्त्र, पिता बालकेर दक्षिणकर्णे विज मूर्ख संलग्न करिया वारत्रय “बाक् बाक्” एই प्रकार जप करिबे । ताहार पर दधि, मधु ओ स्वत्तमित्रित करिया अदूरवित हिरण्यम पात्र द्वारा प्रत्येकवार “भूत्स्ते दधामि” इत्यादि अस्त्र उच्चारणपूर्वक भोजन कराइबे ॥ ४३२ ॥ २५ ॥

**शाङ्कराभास्यम् ।**—अथास्तु दक्षिणकर्णमतिनिधारि स्वं मूर्खं वाथागिति त्रिजपेण । अग्न दधि मधु स्तुतं सम्मीलानस्तुहितेनाव्यवहितेन जातक्लपेण हिरण्येन प्राशयत्येतत्स्त्रेः प्रत्येकं भूत्रिति ॥ ४३२ ॥ २५ ॥

टिका ।—अस्तु जातस्तु शिशोरित्यर्थः । अस्मीलक्षणा बाक् भूत्रि प्रविशत्विति अपतोहतिप्रायः । ऐतेष्वत्त्वेभूत्स्ते दधामीत्यादिभिरिति शेषः ॥ ४३२ ॥ २५ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—অতঃপর পিতা বালকের দক্ষিণকর্ণে নিজমুখ সংলগ্ন করিয়া ‘বাক্বাক’ এই কথা তিনবার অপ করিবে। তাহার পর দধি মধু ঘৃত একত্রিত করিয়া সুবর্ণপাত্র নিকটে লইয়া তাহা দ্বারা একএকটা মন্ত্রচারণপূর্বক ভোজন করাইবে ॥ ৪৩২ ॥ ২৫ ॥

অথাস্ত নাম করোতি বেদোহসীতি, তদস্ত তদগুহ্যমেব নাম ভবতি ॥ ৪৩৩ ॥ ২৬ ॥

**সরলার্থঃ ।**—অথ (ঘৃতাদিপ্রাশনানন্তরম) অস্ত (বালকস্ত) নাম করোতি—‘বেদোহসি’ ইতি। তচ্চ ‘বেদনাম’ অস্ত (বালকস্ত) তৎ গুহ্য এব নাম ভবতি ॥ ৪৩৩ ॥ ২৬ ॥

**চূলানুবাদ ।**—অনন্তর, পিতা সেই জাত-পুত্রের ‘বেদোহসি’ বলিয়া নামকরণ করিবে ; এই নাম অতি গোপনীয়, সাধারণে প্রকাশ নহে ॥ ৪৩৩ ॥ ২৬ ॥

**শাঙ্করভাষ্যম् ।**—অথাস্ত নামধেয়ং করোতি বেদোহসীতি । তদস্ত তদগুহ্যং নাম ভবতি বেদ ইতি ॥ ৪৩৩ ॥ ২৬ ॥

টীকা ।—বেদনামা ব্যবহারো লোকে নাতীত্যাশক্যাহ—তদগ্নেতি । যতদ্বেদ ইতি নাম, তদস্ত গুহ্যং ভবতি । বেদনং বেদোহসুভবং সর্বস্ত নিজং অক্লপমিত্যর্থঃ ॥ ৪৩৩ ॥ ২৬ ॥

**ভাষ্যানুবাদ ।**—অনন্তর, ‘বেদঃ অসি’ বলিয়া এই বালকের নামকরণ করিবে । এই ‘বেদ’ নামটা বালকের গোপনীয় নাম হয় ॥ ৪৩৩ ॥ ২৬ ॥

অথেনং মাত্রে প্রদায় স্তনং প্রযচ্ছতি—যন্তে স্তনঃ সশয়ো যো ময়োহভূর্যো রত্নধা বশবিদ্যঃ সুদত্তঃ । যেন বিশ্বা পুষ্যসি । বার্যাণি সরস্বতি তমিহ ধাতবে করিতি ॥ ৪৩৪ ॥ ২৭ ॥

**সরলার্থঃ ।**—অথ (অনন্তরং) এনং (বালকং) মাত্রে প্রদায় (সমর্প্য) ‘যন্তে স্তনঃ’ ইত্যাদিনা মন্ত্রেণ স্তনং প্রযচ্ছতি ॥ ৪৩৪ ॥ ২৭ ॥

**চূলানুবাদ ।**—ইতঃপর স্বীয় অঙ্গ-স্থিত সেই বালককে মাতৃক্রোড়ে সমর্পণ করিয়া এই ঘন্ত পাঠপূর্বক স্তন প্রদান করিবে,—‘হে সরস্বতি, তোমার যে স্তন লোকস্থিতির হেতুভূত অম হইতে জাত, যে স্তন ভূক্ত ও পীত অম-জলের ধারক, যে স্তন কর্মকলানপীঁ বশুর প্রদাতা, এবং যে স্তন দ্বারা এই সমস্ত বিশ্বই বরণীয় হয়, তুমি

সেই স্তম্ভ পোষণ করিতেছ ; অতএব তুমি আমার পুঁজের জীবন-  
ধারণার্থ সেই স্তম্ভ আমার ভার্যাতে প্রবিষ্ট কর ॥ ৪৩৪ ॥ ২৭ ॥

শাকস্তৰভাষ্যম् ।—অথেনং মাত্রে প্ৰদায় শাকস্তৰম্, তনং প্ৰযচ্ছতি “যদে  
তনঃ” ইত্যাদিগত্বেণ ॥ ৪৩৪ ॥ ২৭ ॥

টীকা।—হে সরস্তি, যন্তে স্তনঃ নশয়ঃ শয়ঃ ফলঃ, তেন সহ বর্তমানঃ, যশ সর্বপ্রাণিনাং  
যিতিহেতুভাবেন জাতো যশ রক্তধা অন্তর্গত পঁয়সো বা ধাতা, যশ বশু কর্মফলঃ তদ্বিদ্বৈতি  
বশুবিঃ। যঃ সুষ্ঠু দদাতীতি শুদ্ধতঃ, যেন চ স্তনেন বিধা বিবানি বীর্যাদি বরণীয়ানি বেদা-  
দীনি ভূতানি অং পুষ্যসি, তং স্তনঃ মদীয়পুত্রস্ত ধাতবে পানায় মদীয়ভার্যাক্তনে প্রবিষ্টঃ  
কুর্বিত্যর্থঃ ॥ ৪৩৪ ॥ ২৭ ॥

**ଭାଷ୍ୟାନୁବାଦ ।—**ଅନୁତର, ପିତା ନିଜକ୍ରୋଡ଼ହିତ ସେଇ ବାଲକକେ ମାତାର  
କ୍ରୋଡ଼େ ସମର୍ପଣ କରିଯା ‘ବସ୍ତେ ଶୁନଃ’ ଇତ୍ୟାଦି ଅନ୍ତ୍ରୋଚାରଣପୂର୍ବକ ଶୁନପ୍ରଦାନ  
କରିବେ ॥ ୪୩୪ ॥ ୨୭ ॥

অথাস্ত মাতৰমভিমন্ত্রযতে—ইলাসি মৈত্রাবরুণী বীরে বীর-  
জীজনৎ, সা তৎ বীরবতী ভব । যাঞ্চান্ত বীরবতোহুকরদিতি ।  
তৎ বা এতমাহুরতিপিতা বতাভূরতিপিতামহো বতাভূঃ পরমাঃ  
বত কাষ্ঠাঃ প্রাপচ্ছিয়া যশসা ব্রহ্মবর্জসেন, য এবংবিদো ব্রাহ্মণস্ত  
পুল্লো জায়ত ইতি ॥ ৪৩৫ ॥ ২৮ ॥

इति षष्ठ्यायस्तु चतुर्थं ब्राह्मणम् ॥ ६ ॥ ४ ॥

সর্বলার্থঃ ১—অথ অন্ত ( বালকশ্চ ) মাতৃম্ ‘ইলাসি শৈত্রাবরণী’ ইত্যাদিনা, মন্ত্রেণ, অভিষ্ঠুত্বে ( অভিযুথীকৃতোত্তি )। এবৎবিদঃ ভ্রান্তগন্ত্ব যঃ পুত্রঃ জাগ্নতে, তম্ ( পুত্রম্ ) আহঃ ( কর্থযুক্তি ) [ পণ্ডিতাঃ ]—বত ( হর্ষে ) [ ত্বং ] অতিপিতা ( পিতৃরম্ অতিক্রান্তঃ ) অভূঃ, [ ত্বং ] অতিপিতামহঃ ( পিতামহমতি-ক্রান্তঃ ) অভূঃ; বত শ্রিয়া, বশসা, ভ্রদ্বাবচ্ছসেন চ পরমাঃ কাষ্ঠাঃ প্রাপ্তঃ ( প্রাপিতবানিত্যর্থঃ )।

মন্ত্রার্থস্ত—হে বীরে সৎ ইলা ( শোকস্ততা ) মৈত্রাবরুণী ( মিত্রাবরুণাভ্যাঃ  
জ্ঞাতঃ মৈত্রাবরুণিঃ—বশিষ্ঠঃ, তৎপত্নী অবৃক্ষতী—মৈত্রাবরুণী, তৎসমা অসি,  
বীরং ( পুত্রং ) অজীজনৎ ( উৎপাদিতবতী ); [ যা স্ম ] অস্মান् বীরবতঃ  
( বীরপুত্রজননাং বীরযুক্তান् ) অকরৎ ( ক্রতবতী ), স। সৎ . বীরবতী তথ  
ইতি ॥ ৪৩৫ ॥ ২৮ ॥

**চুলাশুল্বাদ ।**—অতঃপর বালকের মাতাকে সংবোধনপূর্বক বলিবে যে, তুমি ই স্তবনীয়া মৈত্রাবরণীরূপ (অরুদ্ধতীরূপ) অবস্থান করিতেছ ; [ মিত্র—সূর্য ও বরুণ হইতে সমুৎপন্ন বশিষ্ঠের নাম মৈত্রাবরণ, তাহার পত্নী অরুদ্ধতীকে মৈত্রাবরণী বলিয়া উল্লেখ করা হইয়াছে ]। হে বীরে, তুমি বীর পুত্র প্রসব করিয়া আমাদিগকে বীরবান্ন করিয়াছ, অতএব তুমি ও বীরবতী হও ।

এই প্রকার বিধিবোধিত সংক্ষারসম্পন্ন পুজ্ঞগণই শ্রী, যশঃ ও অঙ্গবর্চস দ্বারা পিতা পিতামহ প্রভৃতিকেও অতিক্রম করিয়াছে । অতএব ইতঃপরও এই প্রকার বিশিষ্ট জ্ঞানবানের যে পুত্র হয়, সেই পুত্রও শ্রী, যশ ও অঙ্গবর্চস প্রভৃতি প্রাপ্ত হইয়া এই প্রকারেই সকলের স্বতিভাজন হয় ॥ ৪৩৫ ॥ ২৮ ॥

**শাঙ্কর্লভাষ্যম् ।**—অগান্ত মাতৃরমতিমন্ত্রযতে ‘ইলাসি’ ইত্যনেন । তৎ বা এতমাছরিত্যনেন বিধিনা জাতঃ পুত্রঃ পিতুরং পিতামহং অতিশেত-ইতি । শ্রিমা ষশসা অঙ্গবর্চসেন পরমাং নিষ্ঠাং প্রাপ্ত—ইত্যেবং স্মত্যো ভবতীত্যর্থঃ । যস্ত চৈবংবিদো ব্রাঙ্কণস্ত পুত্রো জায়তে, স চৈবং স্মত্যো ভবতীত্যধ্যাহার্যম্ ॥ ৪৩৫ ॥ ২৮ ॥

ইতি ষষ্ঠাধ্যায়স্ত চতুর্থং ব্রাঙ্কণম্ ॥ ৬ ॥ ৪ ॥

**টীকা ।**—ইলা স্বত্তা তোগ্যাসি । মৈত্রাবরণাভ্যাঃ সংস্কৃতো মৈত্রাবরণে বসিষ্টস্ত ভার্যা মৈত্রাবরণী চাক্ষুষাতী, তস্যবং তিষ্ঠসৃতি ভার্যাঃ সংবোধযতি—মৈত্রাবরণীতি । বীরে পুরুষে মরি নিষিদ্ধভূতে ভবতী বীরঃ পুত্রমজীজ্ঞনং । সাতৎ বীরবতী জীবসহপুত্রা ভব । যা ভবতী বীরবতঃ পুত্রসংপন্নানন্দকরং কৃতবতীতি মন্ত্রার্থঃ । পিতুরমতীতা বর্ণত ইত্যাতিপিতা । অহো মহানেব বিশ্বয়ো ষৎ পিতুরং পিতামহং চ সর্বমেব বংশমতীত্য সর্বশান্দধিকস্তং জাতো-হস্তীত্যর্থঃ । ত কেবলং পুত্রস্তবেং স্বতিগ্রামি তু যথোজ্জপুত্রসংপন্নত পিতুরগীত্যাহ—যত্তেতি ॥ ৪৩৫ ॥ ২৮ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষত্কাণ্ডিকায়াং ষষ্ঠাধ্যায়স্ত চতুর্থং ব্রাঙ্কণম্ ॥ ৬ ॥ ৪ ॥

**ভাষ্যাশুল্বাদ ।**—ইহার পর ‘ইলাসি’ ইত্যাদি বাক্যে পত্নীকে আমন্ত্রণ—আর্তসন্মুখীন করিবে । ‘তৎ বৈ এতম্ আহঃ ইতি’ এই প্রকার বিধানক্রমে জাত পুত্র স্বীর পিতা ও পিতামহকেও অতিক্রম করে ; এই অন্তিম

বলা হইল বে, শ্রী, ষশ ও ব্রহ্মবৰ্চস দ্বারা পরম উৎকর্ষ প্রাপ্ত হইয়াছে—  
এইরূপে স্তুতিবোগ্য হইয়া থাকে ! এই প্রকার জ্ঞানসম্পদ যে ব্রাহ্মণের  
এই প্রকার পুত্র সমৃৎপদ্ম হয়, তিনি নিজেও যে, এই প্রকারে স্তুতিভাঙ্গন হইয়া  
থাকেন, ইহা ধরিয়া শহিতে হইবে ॥ ৪৩৫ ॥ ২৮ ॥

ইতি ষষ্ঠাধ্যায়ে চতুর্থ ব্রাহ্মণের ভাষ্যানুবাদ ॥ ৬ ॥ ৪

---

## পঞ্চম ব্রাহ্মণ ।

অথ বত্তশঃ । পৌত্রিমাষীপুত্রঃ কাত্যায়নীপুত্রাঃ কাত্যায়নী-  
পুত্রে। গোত্রীপুত্রাদেৱোত্রীপুত্রে। ভাৱুজীপুত্রান্তৰভাজীপুত্রঃ  
পারাশৱীপুত্রাঃ পারাশৱীপুত্র উপস্থিতীপুত্রাদোপস্থিতীপুত্রঃ  
পারাশৱীপুত্রাঃ পারাশৱীপুত্রঃ কাত্যায়নীপুত্রাঃ কাত্যায়নীপুত্রঃ  
কৌশিকীপুত্রাঃ কৌশিকীপুত্র আলম্বীপুত্রাচ বৈয়াত্মপদীপুত্রাচ  
বৈয়াত্মপদীপুত্রঃ কাণ্ডীপুত্রাচ কাপীপুত্রাচ, কাপীপুত্রঃ ॥ ৪৩৬ ॥ ১ ॥

**সরলার্থঃ ।**—[ অত্ স্তীগাং শুণেৎকৰ্মহিঙ্গা শুণবৎপুত্রোৎপন্নেঃ  
প্রস্তুতত্ত্বাঃ স্তীপ্রাধান্তেনৈবাচার্যক্রমে নির্দিষ্টঃ । ] প্রজাপতিরিহ অগ্রিম  
আচার্যঃ, পৌত্রিমাষীপুত্রশাস্ত্রিমো বিজ্ঞেনঃ । ইমানি শঙ্কানি ( শুঙ্কানি )  
যজ্ঞবলি বাজ্জবক্ষেয়েন আ সাংজীবীপুত্রাঃ সামান্য আখ্যায়ন্তে ( প্রোচ্যন্তে ) ।  
প্রজাপতিমারভ্য পৌত্রিমাষীপুত্রপর্যন্তমাচার্যক্রমে নিরুত এব, যজ্ঞবল্ক্ষ-  
সাংজীবীপুত্রঘোর্ধ্যে তু ব পরম বিভিন্নতে । ব্রহ্মণঃ স্বয়ম্ভুবিশেষণঃ জাত্যা  
দ্যর্থান্তরবারণায় । স্বয়ম্ভু ব্রহ্ম চ প্রবচনাখ্যম অনাদ্যনন্তম নিত্যসিদ্ধম,  
তন্মৈ ব্রহ্মণে নম ইত্যর্থঃ ॥ ৪৩৬—৪৩৯ ॥ ১—৪ ॥

সেৱমল্লপ্রদোপেতা শ্রীশক্রমতে স্থিতা ।

ভাষ্যার্থ-মহারঞ্জিয়ক্ষণাং কৃতে কৃতা ।

সাংখ্য-বেদান্তকীর্থ-শ্রীহর্গাচরণশৰ্মণা ।

বৃহদারণ্যকে ব্যাখ্যা সরলা স্থাং সতাং মুদে ॥

**চুলাচুন্দ ।—সম্প্রতি স্তীপ্রাধান্য বংশব্রাহ্মণ বর্ণিত হই-  
তেছে,—**স্তীপ্রাধান্য বশতঃ শুণবান् পুত্র জন্ম লাভ করে, এ কথা  
পূৰ্বে উক্ত হইয়াছে ; সেই কারণে এখানেও স্তীরূপ বিশেষণে  
বিশেষিত আচার্যেরই পারম্পর্যক্রম বর্ণিত হইতেছে । পৌত্রিমাসী-  
তন্ময় শেষ আচার্য ; তিনি কাত্যায়নীপুত্র হইতে, কাত্যায়নীপুত্র  
-পৌত্রিমাষীপুত্র হইতে, গোত্রীপুত্র ভাৱুজী-পুত্র হইতে, ভাৱুজী-

পুত্র পারাশরীপুত্র হইতে, পারাশরীপুত্র উপস্বত্তৌপুত্র হইতে, উপ-  
স্বত্তৌপুত্র পারাশরীপুত্র হইতে, পারাশরীপুত্র কাত্যায়নীপুত্র হইতে,  
কাত্যায়নীপুত্র কৌশিকীপুত্র হইতে, কৌশিকীপুত্র আজস্বীপুত্র ও  
বৈয়াস্ত্রপদীপুত্র হইতে, বৈয়াস্ত্রপদীপুত্র কাষীপুত্র ও কাপীপুত্র হইতে,  
কাপীপুত্র আবার—॥ ৪৩৬—৪৩৯ ॥ ১ ॥

শাঙ্করভাষ্যম् ।—অথেদানীং সমস্তপ্রবচনবৎশঃ । স্তীপ্রাধান্তাৎ  
গুণবান্ পুত্রো ভবতীতি প্রস্তুতম্ ; অতঃ স্তীবিশেষণেনৈব পুত্রবিশেষণাদাচার্য-  
পরম্পরা কীর্ত্যতে । তানীমানি শুক্লানীতি অব্যামিশ্রাণি ব্রাহ্মণেন । অথবা,  
অবাত্যামানীমানি ঘজুংধি, তানি শুক্লানি শুক্লানীত্যেতৎ । প্রজাপতিযারভ্য-  
বাবৎ পৌত্রিমাদীপুত্রঃ, তাবদধোয়ুখে নিরতাচার্যপূর্বক্রমো বৎশঃ সমানম্  
আ সাংজীবীপুত্রাং । ব্রহ্মণঃ প্রবচনাখ্যস্ত । তচ্ছেতদ্ব্রহ্ম প্রজাপতি-প্রবন্ধ-  
পরম্পরার্থা আগত্য অস্মান্বনেকধা বিপ্রস্থতম্, অনাদৃতনস্তম্, স্বয়ম্ভু ব্রহ্ম নিত্যম্;  
তন্মৈ ব্রহ্মণে নমঃ । নমস্তদহুবর্ত্তিভ্যা শুক্লভ্যঃ ॥ ৪৩৬—৪৩৯ ॥ ১ ॥

ଇତି ସଂଧାରଣ୍ଟ ପଞ୍ଚମ ବ୍ରାହ୍ମଣ ॥ ୩ ॥ ୫ ॥

টীকা।—সান্নিধ্যাং খিলকাণ্ড বংশোহয়মিতি শঙ্কাঃ নিষর্তয়ন্ বংশত্রাঙ্গণত্বাংপর্যাপ্তাহ—  
অথেতি। বিষ্ণাসেনাদভীতস্ত কাণ্ডস্ত প্রত্যেকং বংশভাজ্ঞেহপি নাস্ত পৃথক্কুভাগিভং,  
খিলদেন তচ্ছেষ্টাঃ। তথাচ সমাঞ্চৌ পঠিতো বংশঃ সমস্তস্তেব প্রবচনস্ত ভবিষ্যতীত্যর্থঃ।  
পুর্বো বংশো পুরুষবিশেষিতো, তৃতীয়ঃ স্ত্রীবিশেষিতস্তত্ত্ব কিং কারণমিত্যাশক্ত্যাহ—স্ত্রীপ্রাপ্তান্ত-  
দিত। তদেব স্ফুটয়তি—গুণবানিতি। কীর্ত্যতে ব্রাহ্মণেনেতি সংবন্ধঃ। শুক্লানি  
যজ্ঞবীত্যস্ত ব্যাখ্যানমব্যামিশ্রাণীতি দোষৈরসংকীর্ণানি, পৌরুষেয়স্তদোমন্ত্বারাভাবাদিত্যর্থঃ।  
অযাতযামাস্তচুষ্টাশৃগতার্থানীত্যর্থঃ। পাঠক্রমেন মনুস্তাদিঃ প্রজাপতিপর্যাস্তো বংশো ব্যাখ্যাতঃ।  
সংপ্রত্যর্থক্রমমাণিত্যাহ—প্রজাপতিমিতি। অধোমুখঃ পাঠক্রমাপেক্ষয়োচ্যতে। তত্ত্বাপি  
প্রজাপতিমারভ্য সাংজীবীপুত্রপর্যস্তং বাজসনেয়িশাথাস্ত সর্বাস্তেকো বংশ ইত্যাহ—  
সমানমিতি। প্রবচনাথাস্ত বংশাঞ্চনে। ব্রহ্মণঃ সংবন্ধাং প্রজাপতিবিষ্টাঃ। লক্ষ্মানিত্যাহ—  
ব্রহ্মণ ইতি। তস্তাধিকারিত্বেনাদবাস্তুরভেদঃ দর্শয়তি—তচ্ছেতি। প্রজাপতিমুখপ্রবক্ষঃ  
প্রপঞ্চঃ, সৈব পরম্পরা তয়েতি যাৰৎ। তস্ত পরমাস্তুকপং স্বরস্তুত্বভিন্নধাতি—অনাদীতি।  
তস্তাপৌরুষেয়স্তেনাসংভাবিতদোষতয়া আমাণ্যমভিপ্রেত্য বিশিষ্টি—নিত্যমিতি। আদি-  
মধ্যাস্তেমুকুতমঙ্গলা গ্রহাঃ প্রচারিণো, তবস্তীতি মন্ত্বানঃ সন্মাহ—তন্মৈ ব্রহ্মণে নম ইতি ॥ ৪৩৬—  
৪৩৯ ॥ ১—৪ ॥

ইতি বৃহদারণ্যকোপনিষদ্বাঙ্গুটীকায়ঃ ষষ্ঠাধ্যায়শ্চ পঞ্চমং বৎসরাঙ্গণম্। ৬॥ ৯॥

নমো জগ্নাদিসংবৰ্ষহেতুবিষৎসহেতবে ।      হরয়ে পরমানন্দপরিজ্ঞানবপূর্ত্তে ॥ ১ ॥

নমস্ত্র্যস্তসংদোহ-সরসীরহত্তানবে ।      শুরবে পরপক্ষৈষধ্বাস্তথৎসপটীয়সে ॥ ২ ॥

ইতি শ্রীপরমহংসপরিব্রাজকশুভ্রানন্দ-পূজ্যপাদশিক্ষা-শগবদানন্দজ্ঞানকৃতায়ঃ  
বৃহদারণ্যকোপনিষদ্বাতুটীকায়ঃ যত্তোহধ্যায়ঃ সমাপ্তঃ ॥ ৬ ॥

---

**ভাষ্যানুবাদ ১—**অতঃপর এখন সমস্ত উপনিষদের (আচার্যক্রম) বর্ণিত হইতেছে। শ্রীলোকের উৎকর্ষানুসারে গুণবান् পুত্র সমৃৎপুর হয়, এই বিষয়ই পূর্বে বর্ণিত হইয়াছে; সেইজন্ত এখানে শ্রীর (মাতার) বিশেষণানুসারে পুত্রকে বিশেষিত করিয়া আচার্য-পরম্পরা বর্ণিত হইতেছে। সেই এই বজ্রঃসমূহ শুক্ল অর্থাৎ ব্রাহ্মণভাগের সহিত মিশ্রিত নহে, অথবা এই বে সকল বজ্রঃ কথিত হইল, এ সমুদ্ভূত যজ্ঞঃ শুক্ল অর্থাৎ শুক্ল নির্দোষ। প্রজাপতি হইতে আরম্ভ করিয়া পৌত্রিমায়ীপুত্র পর্যন্ত বে আচার্য-পরম্পরাক্রম প্রদর্শিত হইল, তাহা অধোমুখ অর্থাৎ প্রতিলোমক্রমে বুঝিতে হইবে। সাংজ্ঞীবীপুত্র পর্যন্ত শ্রীপ্রাধান্তক্রম অব্যাহত আছে। ‘ব্রহ্মণঃ’ অর্থ—বেদ-ভাগের; সেই এই প্রবচনান্তর ব্রহ্ম প্রজাপতির উপদেশ-পরম্পরাক্রমে আমাদের নিকট আসিয়া বহুভাগে বিস্তৃতি লাভ করিয়াছে। এখানে স্বয়ম্ভূত অর্থ অনাদি অনন্ত নিত্য ব্রহ্ম; সেই ব্রহ্মের উদ্দেশে নমস্কার, এবং তাহার অনুগামী গুরুগণকেও নমস্কার ॥ ৪৩৬—৪৩৯ ॥ ১—৪ ॥

ইতি বৰ্ণাধ্যায়ে পঞ্চম ব্রাহ্মণের ভাষ্যানুবাদ সমাপ্ত ॥ ৬ ॥ ৫ ॥

বৃহদারণ্যকোপনিষদের ভাষ্যানুবাদ সমাপ্ত ॥ ০ ॥

---

আত্মেয়ীপুত্রাদাত্মেয়ীপুত্রোঁ      গৌতমীপুত্রাদেৱীতমীপুত্রোঁ  
ভাৱাজীপুত্রান্তারূপাজীপুত্রঃঁ      পারাশৱীপুত্রাঁ পারাশৱীপুত্রোঁ  
বাঁসীপুত্রান্বাঁসীপুত্রঃঁ      পারাশৱীপুত্রাঁ পারাশৱীপুত্রোঁ বার্কা-  
রূণীপুত্রান্বারূণীপুত্রোঁ      বার্কাৰূণীপুত্রান্বারূণীপুত্র      আর্জ-  
ভাগীপুত্রাদৰ্তভাগীপুত্রঃঁ      শৌঙ্গীপুত্রাচ্ছৌঙ্গীপুত্রঃঁ      সাঙ্কুতীপুত্রাঁ  
সাঙ্কুতীপুত্র      আলম্বায়নীপুত্রাদালম্বায়নীপুত্র      আলম্বীপুত্রাদালম্বী-  
পুত্রোঁ জায়ম্বীপুত্রাজ্জায়ম্বীপুত্রোঁ      মাণুকায়নৈপুত্রামাণুকায়নৈ-

পুজ্জো মাণুকীপুজ্জামাণুকীপুজ্জঃ শাণ্ডিলীপুত্রাচ্ছাণ্ডিলীপুজ্জো  
রাধীতরীপুজ্জাদ্বাধীতরীপুজ্জেঁ ভালুকীপুজ্জাস্তালুকীপুজ্জঃ ক্রোকি-  
কীপুজ্জাভ্যাং ক্রোকিকীপুজ্জো বৈদভূতীপুজ্জাবৈদভূতীপুজ্জঃ  
কার্ষকেয়ীপুজ্জাং কার্ষকেয়ীপুজ্জঃ প্রাচীনযোগীপুজ্জাং প্রাচীন-  
যোগীপুজ্জঃ সাঙ্গীবীপুজ্জাং সাঙ্গীবীপুজ্জঃ প্রাণীপুজ্জাদান্ত্রিবাসিনঃ  
প্রাণীপুজ্জ আন্তরায়ণাদান্ত্রায়ণ আন্তরেরান্ত্রিঃ—॥৪৩৭॥২॥

**অনুলোচনাদ্য ১—আর্যোপুত্র হইতে, আত্মেয়ীপুত্র গৌতমী-**  
পুত্র হইতে, গৌতমীপুত্র ভারবাজীপুত্র হইতে, ভারবাজীপুত্র  
পারাশরী পুত্র হইতে, পারাশরী-পুত্র বাংসীপুত্র হইতে, বাংসীপুত্র  
পারাশরী-পুত্র হইতে, পারাশরীপুত্র বার্ক'রুণীপুত্র হইতে, বার্ক'রুণী-  
পুত্র পুনশ্চ বার্ক'রুণীপুত্র হইতে, বার্ক'রুণীপুত্র আর্ণভাগীপুত্র হইতে,  
আর্ণভাগীপুত্র শৌঙ্গীপুত্র হইতে, শৌঙ্গীপুত্র সাঙ্গতীপুত্র হইতে,  
সাঙ্গতীপুত্র আলম্বায়নী-পুত্র হইতে, আলম্বায়নী-পুত্র আলম্বীপুত্র  
হইতে, আলম্বী-পুত্র জায়ত্তীপুত্র হইতে, জায়ত্তীপুত্র মাণু-  
কায়নী-পুত্র হইতে, মাণুকায়নী-পুত্র মাণুকীপুত্র হইতে,  
মাণুকীপুত্র শাণ্ডিলীপুজ্জ হইতে, শাণ্ডিলীপুজ্জ রাধীতরী-পুজ্জ হইতে,  
রাধীতরীপুজ্জ ভালুকীপুজ্জ হইতে, ভালুকীপুজ্জ ক্রোকিকীর পুজ্জবন্ন  
হইতে, ক্রোকিকীর পুজ্জবন্ন বৈদভূতীপুজ্জ হইতে, বৈদভূতীপুজ্জ  
কার্ষকেয়ীপুজ্জ হইতে, কার্ষকেয়ীপুজ্জ প্রাচীনযোগীপুজ্জ হইতে,  
প্রাচীনযোগীপুজ্জ সাঙ্গীবীপুজ্জ হইতে, সাঙ্গীবীপুজ্জ প্রাণী-পুজ্জ হইতে,  
প্রাণী-পুজ্জ আন্ত্রিবাসী আন্ত্রায়ণ হইতে, আন্ত্রায়ণ আন্ত্রি হইতে,  
আন্ত্রি—॥৪৩৭॥২

যাজ্ঞবল্ক্যাদ् যাজ্ঞবল্ক্য উদালকাদুদালকোহরুণাদরুণ উপ-  
বেশেরূপবেশিঃ কুঞ্জেঃ কুঞ্জির্বাজঅবসো বাজশ্বা জিজ্বাবতো  
বাধ্যোগাজিজ্বাবান् বাধ্যোগোহসিতার্বার্ষগণাদসিতো বার্ষগণো  
হরিতাং কশ্যপাং হরিতঃ কশ্যপঃ শিঙ্গাং কশ্যপাং শিঙ্গঃ

কশ্যপঃ কশ্যপার্ণেশ্বরেঃ কশ্যপে। নৈঞ্জবিৰ্বাচো বাগস্ত্রিণ্য।  
অস্ত্রিণ্যাদিত্যাঃ। আদিত্যানীমানি শুন্নানি যজ্ঞঃ বাজসনেয়েন  
যাজ্ঞবল্ক্ষ্যনাথ্যায়স্তে ॥৪৩৭॥৩॥

**অুল্লাচুন্নাদ** ।—যাজ্ঞবল্ক্ষ্য হইতে, যাজ্ঞবল্ক্ষ্য উদালক হইতে,  
উদালক অরূপ হইতে, অরূপ উপবেশি হইতে, উপবেশি কুশি হইতে,  
কুশি বাজশ্রবা হইতে, বাজশ্রবা জিহ্বাবান্ বাধ্যোগ হইতে, জিহ্বা-  
বান বাধ্যোগ অসিত বার্ষগণ হইতে, অসিত বার্ষগণ হরিতকশ্যপ  
হইতে, হরিত কশ্যপ, শিল্প-কশ্যপ হইতে, নৈঞ্জবিকশ্যপ হইতে,  
নৈঞ্জবিকশ্যপ বাক হইতে, বাক অস্ত্রী হইতে, অস্ত্রী আদিত্য  
হইতে। আদিত্য হইতে প্রাপ্ত এই সমস্ত শুন্ন যজু বাজসনেয়ে  
যাজ্ঞবল্ক্ষ্য কর্তৃক ব্যাধ্যাত হইয়াছে ॥৪৩৮॥৩॥

সমানমা সাঞ্জীবীপুজ্ঞাঃ, সাঞ্জীবীপুজ্ঞো মাণু কায়নের্মাণু কায়-  
নির্মাণুব্যাস্মাণুব্যঃ কৌৎসাঃ কৌৎসো মাহিথের্মাহিথিৰ্বা-  
মকক্ষায়ণাদ্বামকক্ষায়ণঃ শমগ্নিল্যাচ্ছাণ্ডিল্যো বাংস্ত্রাদ্বাস্তঃ কুশ্রেঃ  
কুশ্রিযজ্ঞবচসো রাজস্ত্রায়নাদ্ যজ্ঞবচা রাজস্ত্রায়নস্ত্রোৎ  
কাবষেয়াৎ তুরঃ কাবষেয়ঃ প্রজাপতেঃ, প্রজাপতিৰ্ব্বাণো ব্রহ্ম  
স্বয়স্তু, ব্রহ্মাণ্ডে নমঃ ॥৪৩৯॥৪॥

ইতি পঞ্চমং আক্ষণ্যম् ॥৬॥৫॥

ইতি বাজসনেয়ক-বৃহদারণ্যকোপনিষৎসু ষষ্ঠোহধ্যায়ঃ,

বৃহদারণ্যক-আক্ষণ্যক্রমেণ তু অষ্টমোহধ্যায়ঃ

সমাপ্তঃ ॥

॥ ওঁ মু তৎসৎ ॥

**মূলানুবাদ ।**—সাঙ্গীবীপুত্র পর্যন্ত আচার্যক্রম সমাপ্ত ।  
সাঙ্গীবীপুত্র মাণুকায়নি হইতে, মাণুকায়নি মাণুব্য হইতে, মাণুব্য  
কৌৎস হইতে, কৌৎস মাহিথি হইতে, মাহিথি বামকক্ষায়ণ  
হইতে, বামকক্ষায়ণ শাঙ্গিল্য হইতে, শাঙ্গিল্য বাংস হইতে, বাংস  
কুশি হইতে, কুশি যজ্ঞবচস্ রাজস্তন্ত্রায়ন হইতে, যজ্ঞবচী রাজস্তন্ত্রায়ন  
তুর কাৰবেয় হইতে, তুৱ কাৰবেয় প্ৰজাপতি হইতে, এবং প্ৰজাপতি  
অক্ষ হইতে বিদ্যালাভ কৱিয়াছিলেন । অক্ষ অৰ্থ নিত্য স্বয়ন্ত্ৰ ।  
তাহাৱ উদ্দেশে অমৃক্ষাৱ ॥৪ ১৯॥৪॥

ইতি বৃষ্ট অধ্যায়ে পঞ্চম ব্রাহ্মণ ব্যাখ্যা ॥৬॥৫॥

ইতি শ্রীবৃহদারণ্যকোপনিষদেৱ মূলানুবাদ সমাপ্ত ॥০॥

সম্পূর্ণেৱ বৃহদারণ্যকোপনিষদ্ ॥

ওঁ শান্তিঃ শান্তিঃ শান্তিঃ ওঁ ॥